
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 2

Artikel: Zweierlei Religion : eine sozial-ethische Skizze (Schluss)

Autor: Etter, E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132482

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132482
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 61 —

knechten. Wehe dem, der Jesus selbst für den Alkvholgenuß ins Feld
führen will, weil Jesus selbst Wein genossen habe, denselben Jesus,
welcher der Unerschöpflichkeit der Lebensformen und Lcbensmöglich-
keiteu dadurch gerecht geworden ist, daß er keine konkreten, in seiner
Zeit wurzelnden Gebote gab, sondern der die Seinen an das Wirken
des göttlichen Geistes wies, der zu allen Zeiten unter immer sich

ändernden Verhältnissen das Böse zn überwinden drängt. Denn jede
Zeit hat ihre besonderen Nöte und jede Not reift langsam heran, bis
sie sich mit ihrer ganzen Wucht auf die Menschen legt und nun als
das erkannt wird^ was sie wirklich ist. So ist die Not des
Alkoholismus erst uuserer Zeit zum drohenden Vampir geworden. Wehe
uns, wenn ivir nicht den Mut Huben, das Kreuz gegen sie zu
erheben voll froher Gewißheit, daß wir in diesem Zeichen auch auf
diesem Felde siegen werden! H. Bader.

Zweierlei «eligion.
(Line so?iai etdiscde 5»i?2e.)

(Schluß.)

MM Die stellt fich nun das Verhältnis von Innerem und Aeußerem
U^ilVH in der christlichen Religion?

Förster's Buch, das gewisse Theologen wie eine Erlösung
empfunden haben, hat energischen Widerspruch gefunden, und darüber
wird sich jeder freuen, dem sein Christentum noch etwas mehr ist, als
eine schöne Sonntagsreligivn.

Das Beste ist aber, wenn wir das Evangelium selber fragen,
was es zn dieser Gegenüberstellung von Innerem und Aeußerem in
der Religion sagt. Da wollen wir denn zuerst und mit aller Schärfe
das hervorheben, daß die christliche Religion gewiß und vor allen
Dingen es mit dem Innenleben zn tun hat. Das Christentum bringt
dem Menschen zuerst die Botschaft vom himmlischen Vater; der Vatèr
aber ist für den religiösen Menschen in erster Linie für ihn da. Da
handelt es sich gewiß zuerst um Gott und um die Menschenseele. Daß
das Menschenkind einen Vater hat, der über all seiner Schuld und
Sünde, über feinem Leid und Schmerz, über seinem Bitten, Hoffen,
Wünschen nnd Seufzen steht, einen Vater, der die Seele mit grvßen
Hoffnungen und Zielen füllt, das ist die Botschaft des Evangeliums.
Das Christentum lehrt, daß die großen Entscheidungen über Glück
und Unglück, Friede nnd Unfriede eines Menschenlebens lim Innern
fallen und in letzter Linie unabhängig sind von Stand oder Beruf,
Bildung, Vermögen und vielen andern Dingen. Und es ist ganz klar,
daß solche religiöse Gemeinschaft mit dem Vater Tansenden und Mil-



— 62 —

lionen vvn Menschen der hellste Stern ist ans ihren svnst vft dunklen
Lebenswanderung. Sie sendet in das Leben vieler Kämpfenden,
Sorgenden, Unglücklichen ein freundliches Licht hinein, macht, daß
schlichte Frauen an unscheinbaren Posten wie Heldinnen stehen, macht,
daß das Alter etwas froher und das Sterben für die Menschen leichter
wird. Wer das Evangelium kennt, der weiß es doch, daß allem, was
die Menschen tnn, erst ein Inneres, die Gesinnung den Wert verleiht,
und wenn die Welt besser werden soll, dann müssen wohl auch die

Menschen besser werden. Ergreifend hat das schon Gottsried Keller
in seinem Gedicht „Regensommer" geschildert:

Krankes Weib am Fmdelsteine
Mit dem Säugling weine, weine,
Trostlos oder hoffnungsvoll.
Nicht im Feld und ans den Bäumen,
In den Herzen muß es keimen,
Wenn es besser werden soll.

Fleh' zu Gott, der ja die Saaten,
Und das Mcnschenherz beraten,
Bete heiß und immerdar,
Daß er, uns're Not zu wenden,
Wolle Licht und Wärme senden
Und ein gutes Menschenjahr.

Und hier dürfen wir ivohl erwähnen, daß dieses Innere,
Individuelle, Persönliche am Christentum schier von keiucu Theologen
so eindringlich hervorgehoben wird, ivie voit Professor Ragaz, Pfarrer
Kutter und andern Religiös-Sozialen. Und es ist schier eine

Verleumdung, wenu Foerster sagt, daß diese Männer das Evangelium
entwerten und entleeren, es in ein wenig Moral uud Sozialismus
auflösen. Also ja, das Evangelium hebt die Seelen empor zu einer
stolzen, königlichen Freiheit über die Welt, wie schon Luther sagte:
„Ein Christ ist ein freier Herr über alle Dinge und niemandem Untertan."

Aber eine grandiose Verdrehung ist es, eine Geschichtsfälschung,
wie man ähnlich verhängnisvolle suchen kann, wenn man sagt, das
Christentum Hube es nur mit dem Innenleben, mit der Seele
der Menschen zu tun uud mit der ganzen änßern Welt habe es nichts
zu schaffen. Wohl hat es unter den Christen allezeit genug Leute
gegeben, welche mit ihrem innerlichen, süßen Seelenchristentum und
mit Christus als dem sanften Seelenbräutigam zufrieden waren
und meinten, die Weltordnung Gottes sei nun einmal so, daß die
einen Hammer seien und die andern Ambos sein müssen, daß einige
Tausend an der Sonne wohnen und daß Hunderttausende im Schatten
sitzen müssen. Es ist erstaunlich, wie lange Brutalität, Engherzigkeit
und rohe Gesinnung sich mit christlichen Gedanken zu vereinigen
vermochten; noch ein Treitschke meinte, Sklaverei in irgend einer Form
müsse es eben geben in der Welt, wenn es Künstler, Gelehrte,
überhaupt eine höhere Kultur geben müsse. Es hat wohl „fromme" Seelenchristen

gegeben, welche meinten, die Güter der Welt seien nur für



— 63 —

ein paar Auserlesene da, nnd alles andere sei „Canaille", gut genug,
um für ein paar Grvße sich aufzuopfern, ein „Dünger" der Menschheit,

um ein paar Uebermenschen heranzuzüchten. Und fo wurde das
Christentum vielfach zur sogenannten Armenlentereligion, welche die
Menschen auf den Himmel vertröstete.

Zur Ehre Foersters müssen wir nun allerdings sagen, daß er das
Christentnm nicht zur bloßen Seelenkultur zusammenschrumpfen lassen

will; er redet ja den Wohlfahrtseinrichtungen aller Art das Wort;
nnr trägt vieles, was er z. B. den Unternehmern empfiehlt, allzusehr

den Charakter reinen Eigennutzes an sich, und die ganze soziale
Frage wird von ihm in durchaus unfreiem, engherzigem und
schulmeisterlichem Ton behandelt. Eigentliches Verständnis, Liebe und
Achtung vor dem Arbeiterstand wird man bei Foerster viel zu wenig
finden; das Ganze riecht für mich zu viel nach jenem herablassenden
nnd hochmütigen Wohltätigkeitssport, wie wir ihn ja heutzutage
vielfach antreffen, und man wird dabei ganz von selbst an das Wort
von David Friedrich Strauß erinnert:

Die Menschheit hielt ich immer hoch.
Und manchen Menschen liebt ich auch,
Die Mehrzahl aber Hab' ich stets,
Verzeih mir's Gott, für Pack gehalten.

Auch das kirchliche Christentum hat ja immer ein Ventil gehabt,
durch das es über die engen Schranken der Seelenkultur hinauszog
in die Welt; das waren alle sogenannten Werke der Gemeinnützigkeit,
und wir wollen nicht in Abrede stellen, daß die christliche Religion
auf diesem Gebiete Großes geschaffen hat und immer noch schafft.
Aber wir wollen doch betonen, daß in der Wertung der Werke der
Gemeinnützigkeit im Laufe der Zeit auch eine Aenderung eingetreten
ist. Viel Großes hat die Nächstenliebe geschaffen; aber als Ideal
darf sie doch nicht gelten, so wie sie jetzt ist. Vieles in der modernen
Gemeinnützigkeit wird nur als ein frommer vder unfrommer Sport
betrieben; vieles trügt ja auch ganz den Geruch des Almosengebens
an sich und ist dazu angetan, die Leute ewig in Abhängigkeit und
Unfreiheit zu erhalten; vieles wird den Leuten als Wohltat geschenkt,
wo sie auf Recht und Gerechtigkeit Anspruch hätten; vieles wird von
den Besitzenden als Abschlagszahlung à conto Wohltätigkeit gegeben,
nur um nicht Größeres geben zu müssen. Mancher Schulfuppen- und
Schülertuchverein und manche Kinderbewahranstalt wird gegründet,
wo man sich doch billig fragen würde, ob man nicht bester darauf
hin arbeiten sollte, daß das Familienleben gehoben würde. Viel Not
wird gelindert, aber machtlos und ruhig sehen wir zu, wie inuker
nelle nnd größere Not entsteht. Und nichts deprimiert gelegentlich
den Menschenfreund so, als wenn er sieht, wie viele Leute am liebsten
die ganze Welt in ein Armenhaus oder doch eine Armenfuppenanstalt
umwandeln möchten. Und hier setzt nun die neue Zeit ein und sagt:
Wir wollen nicht nur Menschen aus dem Sumpf hermlsziehen, fondern



— 64 —

dis verpestenden Sümpfe trocken legen. Wir Wullen den Menschen

ganz helfen; darum müssen wir aber anch ihre äußeren Verhältnisse
in den Bereich unserer Hilfe hineinziehen.

Es ist bald gesagt, die äußern Verhältnisse seien für das Glück
der Menschen Nebensache. Wohl kennen wir ja den Materialismus,
der sagt: Der Mensch ist, was er ißt, nnd der etwa noch behauptet,
der Untergang der alten Welt sei durch deu „Mangel an Phosphorsäure

und Kali im erschöpften Boden" bedingt gewesen. Aber wenn
wir auch diesen praktischen Materialismus strenge abweisen, so bleibt
doch immer noch die große Bedeutung der materiellen Dinge für das
Wohlergehen der Menschheit bestehen. Die vornehme Dame, die in
ihren Salons herum vegetiert nnd das Leben nur voir der Seite der
schönen Toiletten, der Konzerte, Theater und Automobilfahrten kennt,
und die bessere Bürgerstochter, die in jeder Beziehung in geordneten
Verhältnissen lebt, haben gut oder doch viel besser von Reinheit nnd
Sittsamkeit reden; aber für das Mädchen, das in die Fabrik geht,
macht sich die Sache leicht ein wenig anders. Der Pfarrer, der eine

freundliche Wohnung, ein liebes Weib, ein paar fröhliche Kinder zn
Haufe hat und dem Wissenschaft und Kunst offen stehen, und der
solide Bierbürger, der alle Abend an seinem Stammtisch sitzt, können
wohl gut über die alkoholdurstige und wirtshaushockende Arbeiterschaft

losziehen — zumal ihre Solidität oft dann erst anfängt, wenn
der Magen nicht mehr gut funktioniert —, aber wer die Wohnungs-
verhältniffe vieler armen Leute kennt und dann dazu nimmt, wie
gerade beim Alkoholvertrieb der Kapitalismus überall seine Fangarme
ausstreckt, der fängt an, solche Fragen von ein wenig andern und
tiefern Gesichtspunkten ans zu behandeln. Wer alle Tage ohne allzugroße

Anstrengung, wenn auch nicht Ueberfluß, so doch genug hat, der
kann ja leicht andern von der Nebensächlichkeit der irdischen Dinge reden,
aber wer als Vater oder Mutter oder Kind in drückender Armut lebt,
für den muß die Sache anders aussehen. Wenn das Innenleben doch
so wichtig ist, wer wollte dann lengnen, daß es unter dem Druck der
äußern Verhältnisse vielfach verkümmern muß? Wenn durchschnittlich
42 Prozent unserer Töchter in ihren besten Jahren nicht zur Ehe
kommen, wer hat den Mut zu sagen, daß hier keine soziale Not
vorhanden sei? Wer kennt die Wohnungsverhältnisse, die Arbeits- und
Erwerbsverhältnisse der Jndustriebevölkerung und darf fugen, daß
darin keine Gefahren für das Innenleben bestehen? Darum sehen
denn auch ernstere Menschen in der sozialen Frage nicht bloß eine Magenfrage,

sondern das Verlangen der Menschheit, ans der ganzen
Unfreiheit der heutigen Verhältnisse herauszukommen auf eine höhere
Stufe der Menschlichkeit, zu mehr Innerlichkeit, Freude und Freiheit.

Und das Evangelium ist bei diesem Vorwärtsdrängen und
Vorwärtsschreiten der Menschheit nicht bloß müßige Zuschauerin oder
freundliche Trösterin, sondern treibende Kraft, Denn nirgends
reißt das Evangelium den Leib und die Seele der Menschen nus-



— 65 —

einander, sv daß es den Leib seinem Jammer überläßt und dafür Seelenkultur

treibt. Das Evangelium bringt uns die Botschaft vom Vatergott,

aber die Seele und ihr Vater stehen nicht da in ihrer Isoliertheit,

sondern neben der einzelnen Seele stehen vor demselben Vater
sofort da die Seelen aller übrigen Menschen, und mit innerer
Notwendigkeit folgt daraus eine allesumfassende Bruderliebe, die nicht nur
dann und wann Almosen gibt, sondern dem Bruder so gründlich
helfen will, wie sich selbst. Gott führt im Evangelium immer direkt
hinüber zu dem Bruder. Gott dienen heißt dem Bruder dienen, Gott
lieben heißt den Bruder lieben. Jesus hat unter dem Gvttesreich nicht das
Jenseits verstanden, wie die heutigen Christeues meistens verstehen. Schauplatz

des Gottesreiches ist nach dem Evangelinm Jesu Christi diese Welt;
vom baldigen, katastrophenmäßigen Hereinbrechen des Gottesreiches
erwartet Jesus einen neuen Himmel und eine neue Erde, eiue gewaltige
Revolution aller Dinge, die bisher waren. Dazu nimmt sich die Theorie
der heutigen Christen, daß das Christentum sich um die Dinge dieser
Welt nichts kümmere, recht eigentümlich aus. Und wenn das Innenleben,

das Seelenchristeutum, von dem wir so gerne reden, wirklich
vorhanden ist, muß es sich denn uicht äußern in der Welt, in
Geschäft, Beruf, Erwerb, im Verkehr der Menschen und Völker. Einst
stand das Christentum in der Welt drin mit der großen Hoffnung
auf ein Kommen und Wachsen des Gottesreiches, mit der Hoffnung,
daß Gott einst sein werde Alles in Allem, und daß alles Gott dienen
müsse. Und als an Stelle dieser Hoffnung der tote Kirchenglanbe der
katholischen Kirche getreten war, da kamen die Reformatoren nnd
haben mit der Erneuerung des Glaubens zugleich für die Erneuerung
des Lebens gearbeitet nnd gekämpft. Und wo dann die protestantische
Kirche das Leben sich selbst überließ, da ist sie sich selbst gleichsam
untreu geworden. An der letzten Jahrhundertwende wurde m. E. mit
Recht gesagt, die größte Errungenschaft des 19. Jahrhunderts sei das
Erwachen und Wachsen des Solidaritätsgedankens gewesen. Der Svli-
daritätsgedanke aber war nichts anderes als eine reife Frucht des
Evangeliums.

Und so darf und soll es denn nach dem Evangelium Jesu Christi
keine Kluft, keinen Gegensatz geben zwischen Innenleben und äußerem
Lebeu. Beide gehören, zusammen. Die christliche Religion erfaßt allerdings
zuerst des Menschen innerste Persönlichkeit, ergießt fich aber sofort als
ein Strom des neuen Gotteslebens auf das äußere Leben des Menschen.
Gesundes Innenleben ist wichtig, aber es ist erst dann gesund, wenn
es sich äußert. Und damit gesundes Innenleben, Friede, Freude,
Glaube, Hoffnung gedeihen können, dazu ist manchmal zuerst die richtige,

materielle Grundlage nötig. Neue Menschen schaffen neue
Verhältnisse, aber erst neue Verhältnisse sind manchmal auch der
Nährboden, auf dem die neuen Menschen entstehen können. Und jedenfalls
haben die Pfarrer nicht, wie Förster meint, nur Seelenkultur zu treiben
nnd in der Kirche von allem Möglichen zu redeu, nur nicht von dem,



- 66 —

was etwa die Menschen erschüttern und anfrcgen könnte, sondern im
Namen des Evangeliums iverden sie für jenes Gottesreich arbeiten,
das auch die fichtbare Welt umfaßt.

Nach dem Gesagten sollen nun noch ein paar praktische
Folgerungen angedeutet werden. Ich glaube nicht, daß wir politische Pfarrer
werden müssen. Aber wenn einige das Zeug und den Mut dazu
haben und das Odium der Kirchenleute und des Kirchenregimentes
ruhig auf sich nehmen, so soll man sie mindestens mit dem gleichen
Recht gewähren lassen, wie man andern die Bienenzucht und den

Kohlbau oder ihre ersprießliche Tätigkeit bei irgend einer bürgerlichen
Partei überläßt. Und selbst, wenn einer sich direkt der Sozialdemokratie

zur Verfügung stellt, kann er ja eventuell dem Reiche und der

Sache Gottes mindestens so nahe stehen, wie alle die, welche aktiv
oder passiv die Geschäfte irgend einer andern Partei besorgen. Aber
das glaube ich, wir müssen als Pfarrer der sozialen Frage gegenüber
vielfach um- und anders denken. „Tut Buße" heißt da einfach die große
Forderung. Wer über die heutige Zeit ein wenig orientiert ist. der
wird doch fugen dürfen: Es ist erstaunlich, wie wenig gerade die

Pfarrer manchmal in sozialen Dingen orientiert sind, und wie ihrer
viele, junge und alte, von einem ängstlichen, reaktionären nnd oft
sogar noch feudalen Geist getragen sind. Noch träumen ihrer viele
den alten Traum vom idyllischen Pfarramt, wo man mit väterlicher
Herablassung die ganze Welt behandeln konnte und das Amt dei:

ganzen Manu getragen hat. Dabei wundern sich die Leute dann
gewöhnlich noch darüber, daß eine solche Amtsanffassung und -Führung
in der Gegenwart bei einem großen Teil der Bevölkerung kein
Verständnis mehr findet. Ich habe nun doch auch schon etlichen Pfarr-
vcrsammlungen beigewohnt, wo über soziale Dinge verhandelt wurde,
und habe dann manchmal beobachtet, daß die ganze Diskussion höchstens
ein wenig in einen Polterabend gegen die Sozialdemokratie ausartete
und in der Forderung von: Habermuesessen uud weniger Trinken
endete (beides an sich ja sehr vernünftige Dinge). Ich habe seit etwa
zwanzig Jahren auch in freiwilliger und offizieller Armenpflege gearbeitet
und neben viel Erfreulichem auch erfahren, einen wie engen Geist viele

Pfarrer manchmal selbst bei der Armenpflege an den Tag legen und sogar
gelegentlich den unevangelischen Grundsatz der möglichst kleinen Armensteuer

bei diesem Zweige der Amtstätigkeit allem andern voranstellen.
Wenn die Arbeiter ein paar Rappen mehr Stundenlohn verlangen,
so kann es selbst unter Theologen oft ein großes Lamento absetzen,
und doch hat Professor Baumgarten in seinen „Neuen Bahnen" für
Predigt und Katechese schon vor Jahren geschrieben, es stehe den

Pfarrern, welche sozusagen ihr Leben lang in einer Lohnbewegung
drin sich befinde», nicht an, gegen die Lohnkämpfe der Arbeiterschaft
Stellung z» nehmen. Wenn von Verkürzung der Arbeitszeit und
vom freien Samstag Nachmittag die Rede ist, dann sind es oft wieder
die Pfarrer, ivelche dahinter nur mehr Trinkbedürfnis und Sucht uach



— 67 —

Ausgelassenheit wittern. Haben nicht wir Pfarrer auch dann und
wann einmal einen freien halben Tag und sollten wir nicht denken,
auch der Arbeiter könnte einmal lernen, würdig mit einem solchen
umzugehen? Die Zeit wird doch je länger je mehr vorüber sein, wo
die Pfarrer über die soziale Frage nichts zu sagen wußten, als im
Konfirmanden-Unterricht etwa das alte „Märleiu vom Teilen"
aufzufrischen und in der Predigt dann und wann mit dem grvßen
antikirchlichen Kladderatatsch zu drohen, mit welchem Schreckgespenst gewisse
Politiker sich immer noch ihre Sessel zu garantieren verstehen. Wer
ein wenig ins moderne Leben hinausschaut, der sieht doch, wie man
über Streik und Sperre und viele andere Dinge hente fchon ganz
anders denkt, als nur vor zehu vder zwanzig Jahren; nur die Pfarrer
sehen manchmal in jedem Streik gleich eine Auflehnung gegen die
Obrigkeit und alle Ordnung. Wir Pfarrer müssen mit der Zeit
marschieren uud mancher modernen Frage gegenüber um- und anders
denken. Wir müssen die großen scharfkantigen Einseitigkeiten des
Evangeliums dieser Welt gegenüber wieder mehr zu Ehren ziehen und
in Predigt und Unterricht nicht lauwarmes Zuckerwasser aus dem
machen, was einst frische, stürmende Wasserflut gewesen ist. Wir
müssen den Krieg, die Prostitution, den Alkoholismus, die Ausbeutung
und viele andere Dinge als das bezeichnen, was sie sind, Faustschläge
gegen die Wahrheit des Evangeliums. Wir Pfarrer werden wohl
noch lange unsere Kraft in den Dienst der Gemeinnützigkeit stellen,
aber wir müssen nicht vor lauter kleiner, oft doch nur unzulänglicher
Gemeinnützigkeit das Auge uns trüben lassen für die Notwendigkeit
einer großen, ganzen, tiefgehenden und radikalen Hilfe. Wir müssen
uns nicht nur aufregeu über formelle Dinge, etwa über die rechte
Formel bei Taufe und Abendmahl, wohl aber muß uns die
Vergewaltigung nnd das Unrecht, wo immer sie geschehen, aufregen, und
die Frauen-, Kinder-, Wohnungs- und Lohnfrage dürfte uns schon
manchmal etwas mehr Unruhe machen, als es geschieht. Wir müssen
sehen, wie der Kompromiß, die Halbheit, der Personenkultus, die Sesselfurcht

und das Günstlingswesen vielfach die Gegenwart beherrschen nnd
sozusagen nnser ganzes öffentliches Leben manchmal vergiften, und
daraus dann auch die notwendigen Konsequenzen ziehen. Vor allem
glaube ich, das Studium der Theologie muß in manchem Pnnkte anders
werden; es darf nicht am breiten Strom des vielseitigen modernen
Lebens vorübergehen. Unsere Professoren haben uns seinerzeit stundenlang

über die dogmatischen Streitigkeiten in der alten Kirche unterhalten

können, aber wenn es sich darum handelte, ein wenig über die
großen Fragen der Gegenwart orientiert zu werden, hat man den
jungen Menschen so ziemlich sich selber überlassen. Es ist erfreulich,
daß Anfänge zn einer Besserung bereits vorhanden sind. Denke kein
Pfarrer, er lebe iu einer Gemeinde, wo es keine soziale Frage gebe und
wo idyllische oder patriarchalische Vollkommenheit herrsche. Fragen,
die in Städten und bei der Jndustriebevölkerung vorhanden sind,



68 —

tauchen in anderer Form auch bei der Bauernsame, beim Kleingewerbe'
und Handwerk auf; auch Landgemeinden leben nicht mehr in alter
Abgeschlossenheit für sich; beständig herrscht ein Austausch vou Menschcn-
material von Stadt und Land, Land und Stadt, und da besteht doch

wohl überall die Pflicht, wenigstens sozialen Sinn und soziales
Verständnis zu pflanzen, gegenseitige Achtung und Verständnis für die

Nöte, Sorgen, Kämpfe und Leide» der andern zu wecken. Wenn
doch erst neue Menschen eine neue Zeit schaffen können, sollte dann nicht
die Kirche dazu da sein, wenigstens die nenen Menschen mit dem

tiefen, ernsten, sozialen Pflicht- uud Anstandsgefühl zu schaffen? Wie
sollen denn unsere Leute, die ja doch an der Entwicklnng unseres
Landes mitzuarbeiten berufen sind, guten Willen und Kraft zu neuen
Aufgaben haben, wenn diejenigen, die mit Bildnng und Gcsinnnng
voran sein sollten, noch ein paar Jahrzehnte znrück sind? Nicht
politische Allüren sind es, die den Pfarrer hente zur sozialen Arbeit
treiben, sondern das Evangelium Jesu Christi ist die Triebfeder. Hier
im Evangelium lebt eine große, glühende Hoffnung, eine wnnderbar
erhabene Perspektive für die Entwicklnng der Menschheit, welche das
heutige Christentum über die Schablone, Tradition, Aeugstlichkeit,
Schwachheit, Engherzigkeit und Kleinheit hinaustreibt und uns vor
neue Aufgaben und Ziele stellt.

Nicht uninteressant wäre wohl auch die Frage, wie die verschiedeneu
kirchlichen Parteien im Laufe der Zeit und der Entwicklung sich zur
sozialen Frage gestellt haben. Mir scheint aber, es habe keine Partei
gerade besonderen Grnnd, der andern Vorwürfe zn machen. Es hat
Zeiten gegeben, wo anch in der Schweiz die ganze evangelische Kirche
— wenige Ausnahmen abgerechnet — sich um die sozialen Probleme
spottwenig gekümmert hat. Und vielleicht gilt in diefem Punkt für
alle drei kirchlichen Parteien das Pauluswort: „sie sind allzumal
Sünder und mangeln des Rnhmes, den sie vor Gott haben sollten."
Was speziell die Reformrichtung anlangt, zn der ich mich mit Freuden
zähle, so kauu ich allerdings die Art und Weise, wie manche Vertreter
unserer Richtung die Verdienste um deu sozialen Fortschritt für fich
in Anspruch nehmen, nicht recht begreifen. Da heißt es dann immer
wieder: die Vertreter der Reform seien ja selbstverständlich „auch"
sozial; die Reform hätte vou Anfang an sich auch mit den sozialen
Problemen beschäftigt, wäre ja noch immer für die Rechte der
Enterbten eingestanden, hätten stets ein offenes Ohr für die Nöte der
Unbemittelten gehabt, und meist erfolgt dann der Hinweis auf ein paar
Führer der Reform (wie Bitzius, Zwingli Wirth nnd Kambli «.) und
auf ein paar diesbezügliche Bände der „Reformblätter" aus der Zeit
vor M oder 40 Jahren. Mancher treue Anhänger der Reform
vermag svlche Ausführungen und Behauptungen nur ourn grair« «ulis
zu verstehen. Ja, wenn ein Dr. tlreol. Kambli auf seine diesbezügliche
Mitarbeit hinweist, so können wir das vollauf begreifen nnd freuen
uns aufrichtig, daß der treue Kämpfer schon vor Jahren ans die soziale



— 69 —

Pflicht des freien Protestantismus hingemiesen hat und mit auderen
unserer wackeren Führer für eiu praktisch-tätiges Christentum
eingetreten ist. Aber jedermann wird zugeben, daß die Welt in 30
nnd 40 Jahren eben wieder vorwärts gegangen ist, uud daß die
soziale Pflicht der Kirche in der Gegenwart in ihrer besonderen Art
und Weise erfaßt sein will. Es ist für die gegenwärtige Generation
der Reformrichtung eben dvch kein großer Ruhm, wenn manche ihrer
Vertreter in ihrem sozialen Verständnis heute kaum so weit sind,
wie die Führer schon vor 30 nnd 40 Jahren waren. Und wer die

Verhältnisse etwas näher kennt, kann sich des Eindrucks nicht
erwehren, daß der ewige Hinweis auf die Führer der Reform und der
immer wiederkehrende Ruf, „wir seien ja alle sozial und seien es immer
gewesen", für manche Leute nur ein Ruhebett bedeuten könnten, um
überhaupt der sozialen Frage aus dem Wege zu gehen oder sie mit ein paar
Schlagworten abzutun, deren Zugkraft man kaum noch für möglich
hält. Das ist nun freilich bei jeder andern kirchlichen Partei manchmal
um keinen Deut besser, und darum haben wir keinen Grund, einander
Vorwürfe zu machen. Wohl aber haben die Vertreter der Kirche
ohne Unterschied der Parteien die Pflicht, noch viel mehr als bisher
an der Lösung der sozialen Frage mitzuarbeiten. Dabei sollte das
Verständnis für die soziale Frage, für die Sozialdemokratie und für
die Nöte nnd Kämpfe eines großen Teils nnferes Volkes nicht erst
mühsam über irgend einen philosophischen Ethiker (Wundt und Paulsen)
hinweg gewonnen iverden, sondern das Evangelium Jesu Christi selbst
sollte uns da vielmehr die Augen öffnen, die Herzen erwärmen nnd
den Mut und den Willen stärken! E, Eiter.

Soziale SeSanken eines UMes.*)
Geehrte Damen nnd Herren!

»rwarten Sie von mir keine hochwifsenschaftliche Abhandlnng; denn
leider verfügen wir Jünger Aeslulaps nicht über jene freie Mußezeit,
die iitin einmal nötig ist, wenn man sich u. a. auch in die moderne

religiös-soziale Literatur und Wissenschaft hineinarbeiten will. Sondern

gestatten Sie mir einige ganz schlichte Betrachtungen, die
sich jedem Durchschnittsmenschen direkt aufdrängen müssen, wenn
er durch seinen Beruf stets von neuem hinter die Kulissen des Alltagslebens

geführt wird und dabei die Augen offen hält.
Der sozialdemokratischen Partei angehörend, welche bekanntlich

die Religion als Privatsache eines jeden Einzelnen erklärt, habe ich mir

*) Ansprüche an der Abendversammlmig der letzten religiös-sozialen Konferenz
in Bern,


	Zweierlei Religion : eine sozial-ethische Skizze (Schluss)

