
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 2

Artikel: Wunderglaube und Wunderbegriff in der Gegenwart : Teil I und II

Autor: Wendland, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132480

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132480
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wunderglaube uns lvunServegritt
w cler «egenwart.

i.

^ leder den Wunderglauben das Wort zu verlieren, scheint heute
CI den meisten Menschen verlorene Liebesmühe zu sein. Die Akten

darüber sind, so glaubt man, geschlossen. „Wunder gibt es

nicht und hat es nie gegeben. Denn alles erklärt sich ganz natürlich.
Wenn die Menschen früher an Wunder geglaubt haben, war dies
begreiflich. Sie konnten sich manche Dinge noch nicht so gut erklären,
wie die fortgeschrittene Wissenschaft unserer Zeit es vermag. Man
erdichtete unwillkürlich für die verborgenen Ursachen der Dinge
übernatürliche Kräste; man leitete so den Blitzstrahl von dem Speerwurf
eiuer Gottheit, eine Seuche von dem Zorn eines himmlischen Wesens
ab, sah eine Ueberschwemmung oder ein Erdbeben als Strafe für
die Sünden eines Volkes, das Erscheinen eines Kometen als
Vorzeichen einer baldigen Kalamität an." Heute rechnet die exakte Wissenschaft

nicht mehr mit dem Uebernatürlichen, daher auch nicht mit dem
Wunder. Nicht als ob sie alle Vorgänge erklären könnte oder erklärt
hätte. Von solcher Anmaßung ist sie weit entfernt. Aber sie sucht
und muß suchen, zu allen Ereignissen natürliche Ursachen zu finden.
Und wenn sie sie nicht gefunden hat, so ist sie überzeugt: es gibt
natürliche Erklärungsgründe, die vielleicht ein späteres Zeitalter
herausfinden wird. Alles, worin frühere Zeiten das unmittelbare Hereinragen

der übernatürlichen Welt in die finnlich sichtbare gefunden zu
haben glaubten, hat ein späteres Zeitalter natürlich erklärt; z. B. Visionen
und ekstatische Zustände alter und neuer Propheten. Vor 100 Jahren
glaubten manche in dem Galvanismus und in den Anständen des
magnetischen Schlafs eine Pforte entdeckt zu haben, die den Zugang
zur jenseitigen Welt eröffnete. Noch heute begegnet man zuweilen
der Ueberzeugung, hypnotische Zustände und spiritistische Phänomene



—, 42 —

eröffneten uns den Verkehr mit der Geisterwelt, Aber, hierin werden
wohl die Leser mit mir übereinstimmen, alle Phänomene, auf die der

Hypnotismus und Spiritismus aufmerksam macht, sind wichtige und
höchst interessante Forschungsobjekte für den Psychologen und für den

Psychiater. Vielleicht haben wir wichtige Aufschlüsse über das
bewußte wie unbewußte Seelenleben, über nervöse Vorgänge und den

Zusammenhang von Seele und Leib aus diesem Forschungsgebiet zu
erwarten. Zumal die Tatsache, daß es Telepathie — Fernwirkung
von Seele zu Seele ohne Vermittlung des Körpers — gibt, ift mir
stets als das Merkwürdigste auf diesem Gebiet erschienen. Aber ich

halte es für unmöglich, daß man auf solche Weise einen wissenschaftlichen

Beweis für die Existenz des Uebersinnlichen, gewissermaßen
einen experimentellen Beweis für das Wunder führen könne. Denn
was sich beweisen läßt, ist stets nur, daß es neue, bisher unbekannte
Tatsachen auf dem Gebiete des Nerven- und Seelenlebens gibt. Man
kann und wird versuchen, diese Tatsachen irgendwie zu erklären oder

— wenn man dies nicht vermag — wird man einfach diefe Tatsachen
als wirklich beobachtete und glaubwürdig bezeugte anerkennen, wird
sie zu der bekannten Wirklichkeit hinzurechnen, man wird sie

einregistrieren und mehr oder weniger seinen Scharfsinn in Erklärungen
von Phänomenen wie Hellsehen u, a. beweisen. Zuweilen ist
versichert worden, manche Menschen hätten in der Stunde ihres Todes
die Fähigkeit gehabt, sich geliebten Personen in der Ferne irgendwie
zu manifestieren. Sollte eine solche visionäre Manifestation sich nicht
einfach subjektiv aus dem Seelenleben der mit dem Sterbenden in
inniger Geistesgemeinschaft stehenden Personen erklären lassen, so

würden solche Tatsachen unter die Rubrik der Telepathie einregistriert
und als solche mehr oder weniger „erklärt" werden müffen. Aber ein
„Wunder" würde auch iu diesem Falle der Mann der Wissenschaft
nicht zugeben können.

Aber — so fragt beunruhigt mancher — was sagt nun die

Religion hierzu? Ist nicht das Wunder des Glaubens liebstes Kind?
Wird nicht der Fromme immer geneigt sein an Wunder zu glauben?
Gehört es nicht zu dem Glauben an den lebendigen Gott, daß wir
an Wunder glauben, in denen Gott in intensivster Weise seine Freiheit
beweist? Haben nicht die frömmsten Menschen die Energie ihres
Glaubens darin bewiesen, daß sie überzeugt waren: Gott kann uns
auch durch ein Wunder helfen? Wird unser Weltanblick ohne den

Wunderglauben nicht so starr und öde? Zwar Regel, Gesetz und
Ordnung ist in der Welt, wenn es kein Wunder gibt; aber ist es nicht
die Gesetzmäßigkeit einer Maschine, deren Sausen und Stampfen uns
den Atem benimmt, und die uns vielleicht unter ihren Rädern
zermalmt?

Man antwortet: Deine Fnrcht ist unbegründet; nur der fromme
Egoist verlangt nach Wundern oder möchte gar ein Extrawunder
Gottes zu seinem eigenen persönlichen Wohlergehen erleben. Schon



— 43 —

Jesus Hut die Wuudersucht der Menge mehrmals abgewiesen und als
unfromm getadelt. „So ihr nicht Zeichen und Wunder seht, glaubt
ihr nicht." „Das böse und abgöttische Geschlecht verlangt ein Zeichen,
und es wird ihm kein Zeichen gegeben werden als das Zeichen des

Jonas" (nämlich die Bußpredigt). Und die sogenannten „Wunder",
die von Jesus selbst berichtet sind, sind, soweit nicht die Ueberlieferung
sie gesteigert hat, keine wirklichen „Wunder", sondern auffallende
Heilungen gewesen, wie sie in Zeiten mächtiger religiöser Erregungen
z. B. an katholischen Wallfahrtsorten anch heilte noch vorkommen. Nie
ist z. B. etwa ein fehlendes Glied durch ein Wunder ersetzt worden.
Sondern stets sind es nervöse Lähmungen oder Geisteskrankheiten (in
biblischer Sprache: Besessenheit durch einen bösen Geist) oder andere
heilbare Uebel gewesen — sogar plötzliche Blinden- und
Taubenheilungen sind ja möglich; die berichteten Totenerweckungen mögen
Belebungen nvch nicht wirklich Gestorbener gewesen sein; und andere
Wunder wie das Wandeln auf dem Meere, die Vermehrung des Brots,
die Verwandlung von Wasser in Wein gehören ebenso in das Gebiet
der frommen Dichtung wie die Mose-, Elia- und Elisa-Sagen, die
das Uebernatürliche mit grellen Farbentönen auftragen. Parallelen
ans der Religionsgeschichte aller Völker lassen sich hier leicht aufweifen.
Der wahrhaft Fromme — so versichert man uns — braucht kein
Wunder. Er sieht dankbar und anbetend in dem gewöhnlichen
Geschehen das Walten des lebendigen Gottes. Er verehrt in den

Ordnungen der Natur die Weisheit Gottes und wünscht gar keine
Ausnahme von den nach Gottes Willen ewig gültigen unverbrüchlichen
Gesetzen. Jedes Wunder würde einen Willkürakt Gottes bedeuten, es
würde die herrliche Weltenharmonie stören, die Natnr und damit die
Gottesordnung in Verwirrung bringen. Du armseliges, schwaches
Menschenkind verlangst, daß um deinetwillen ein Wunder geschehe!
Lerne lieber demütig dich in die großen heilsamen Ordnungen Gottes
fügen, dich ihnen unterwerfen; dann wirst du erkennen, daß Gott
seinen Weltplan anch ohne Wnnder viel erhabener und heilsamer
durchführt, als es deinen wnndersüchtigen Wünschen entspricht. Also:
der Glaube, der sich selbst recht versteht, oder der Glaube, den man
znr Vernunft bringt, braucht kein Wunder. Damit wären wir dann
bei der Lösung angelangt, zu der schon Rousseau kam: „Nehmt die
Wunder fort, und die ganze Welt wird Christo zu Fuße fallen." Auch
David Friedrich Strauß richtete seine heftigsten Angriffe gegen den
von der Wissenschaft „widerlegten" Wunderglauben. Ein „Chnstentum
ohne Wunder" wurde geradezu das Schlagwort für die von Biedermann

und Heinrich Lang geführte Theologengruppe des ältern
Liberalismus. Aber auch Friedrich Paulsen — um eine Stimme aus der
jüngsten Vergangenheit zu nennen — meinte: nur um den Preis der
Aufgabe des Wunders sei die moderne Welt für das Christentum zu
haben. Kurz: die Akten sind geschlossen. Alles Wesentliche, was über
die Sache zu sagen ist, kann man z. B. schon in den Jahrgängen



^_ 44 —

1860/1862 der „Zeitstimmen aus der reformierten Schweiz" nachlesen.
Es verlohnt sich nicht, die ganze Frage noch einmal aufzurollen sie

ist längst entschieden. Wer sie von Neuem diskutiert, muß damit
rechnen, daß er kaum noch Gehör findet; wenn er nun gar den

Wunderglauben zu verteidigen wagt, so gehört er zu den geistig
Zurückgebliebenen, zu den unklaren Köpfen oder zu den charakterlosen
Vermittlern, die zwischen Glauben nnd Vernunft lavieren und schließlich
beide verderben!

Diese scheinbar so einfache Lösung der Wunderfrage findet sich

schon bei Spinoza, in ihren Grundzügen wird sie von Schleiermacher
und der liberalen Theologengruppe wiederholt. Trotzdem hat sie nicht
zum Siege kommen können, obwohl sie schon vor 50 Jahren mit aller nnr
wünschenswerten Präzision entwickelt ist. Ja die schweizerische
Predigergesellschaft, in der man mit rühmlicher Offenheit alle theologischen
Tagesfragen zu behandeln pflegte, drohte in den sechziger Jahren des

vorigen Jahrhunderts über der Wunderfrage sich in zwei Versammlungen

aufzulösen, iu eine wundergläubige und in eine wunderleugnende
Hälfte. Der Riß wurde glücklicherweise vermieden, aber zu überzeugen
vermochte kein Teil den andern. Eine wundergläubige und
wunderbestreitende Theologie stehen sich bis heute gegenüber. Die Stellung
zum Wunder wurde und ivird noch heute zuweilen znm Schibbolet
der Parteien gemacht, hier zum Erkennungszeichen des Glaubens, dvrt
zum Prüfstein der gesunden Vernnnft.

Lange Zeit hindurch ruhte der Streit über die Wunderfrage.
Der Kampf war abgebrochen, weil man das Gefühl hatte, daß alles
Wesentliche schon gesagt sei nnd der Gegner doch unbelehrbar
hartnäckig bei seiner Meinnng blieb. In der Gegenwart ist plötzlich die
alte Frage wieder neu aufgetaucht und wird mit merkwürdigem Eifer
behandelt. Iu der „Christlichen Welt" finden wir in den Jahren 1904/1906
etwa ein Dutzend Beiträge zum Wunderproblem; auch in den folgenden
Jahren wird es in dieser Zeitschrift immer wieder behandelt. In den

„religionsgeschichtlichen Volksbüchern" behandelte Gottfried Traub „die.
Wunder im Neuen Testament" 1905. Ihnen folgten auf dem Fuße
die „biblischen Zeit- und Streitfragen", in denen Beth über „die
Wunder Jesu" 1905 und über „das Wunder" prinzipiell 1908 schrieb.

Herrmann fügte der zweiten Auflage seines Vortrages über
Offenbarung einen neuen Vortrag über das Wunder hinzu („Offenbarung
nnd Wunder" 1908). Martin Rade sprach über dasselbe Thema
(„Das religiöse Wunder" 1909). Zuletzt hat der Schreiber dieser

Zeilen das Wunderproblem nach seiner religiösen nnd philosophischen
Seite eingehend behandelt und die immer noch streitigen Fragen zu
lösen gesucht, wie sich das Wunder zum Naturgesetz und zum Kausalitätsprinzip

verhalte, endlich welche Stellung die Geschichtswissenschaft zn
den überlieferten Wundererzählungen einzunehmen habe. („Der Wunderglaube

im Christentum". Göttingen 1910. 3 Mk.)



— 45 —

II.
Wenn über das Resultat dieser Untersuchungen hier berichtet

werden soll, so muß davon ausgegangen werden: Der Begriff „Wunder"
steht durchaus nicht fest. Jeder nimmt ihn in einem andern Sinne.
Es steht hier ähnlich wie mit dem biblischen Wort „Sohn Gottes"
in seiner Anwendung auf die Person Jesu. Falls man Sohn Gottes
einen Menschen nennt, der mit Gott innig vertraut ist, wird niemand
sich weigern, Jesns in diefem Sinne Gottes Sohn zu nennen. Dies
ist auch der echte, ursprüngliche Sinn des Wortes. Nennt man
dagegen Sohn Gottes nur den, der ohne irdischen Vater vom heiligeil
Geist und einer jungfräulichen Mutter erzeugt ist, so ist auch im
konservativen Lager die Zahl der Theologen beträchtlich, die die
Erzählung von der übernatürlichen Erzeugung Jesu bei Matthäus und
Lucas für eine Glaubensdichtung halten. Der alte Wunderbegriff ist
nun gerade ebenso massiv und handgreiflich wie dieser letztere Begriff
der Gottessohnschaft. An diesen Wunderbegriff denken auch heute die
meisten Menschen, wenn man von „Wundern" zu. reden pflegt. Wenn
man einen theologisch nicht gebildeten bezw. nicht verbildeten Menschen
fragt, was er wohl unter einem „Wunder" fich denke, wird man etwa
folgende Antworten bekommen: „Wunder ist ein Ereignis, das sich nicht
natürlich erklären läßt"; oder: „ein Vorgang, welcher durch ein
unmittelbares Eingreifen Gottes in die irdische Welt hineingewirkt ist."
Dieser Wnnderbegriff ist von den großen mittelalterlichen Theologen
Albertus Magnus, Thomas von Aquino und ihren Nachfolgern mit
aller wünschenswerten Deutlichkeit und bis in subtile Unterscheidungen
hinein entivickelt worden. Die Epigonen der Reformationszeit (nicht
die Reformatoren selber) haben diesen Wunderbegriff unverändert
übernommen. Es ist begreiflich, daß der Kampf gegen das Wunder sich

gegen diesen Wunderbegriff richtet. Meines Erachtens ist alle
Wunderbestreitung richtig, die gegen diesen thomistisch-orthodoxen Wunderbegriff

streitet. Von allem, was neuere Theologen gegen ihn
geschrieben haben, braucht kein Wort zurückgenommen zn werden. Denn
der orthodoxe Wunderbegriff geht von der unbeweisbaren und sachlich
unhaltbaren, meist unausgesprochenen Voraussetzung aus: alles
Geschehen lasse sich in zwei Klassen einteilen, in das gewöhnliche, „natürliche",

das seinen fest geordneten Gang geht, und in das außergewöhnliche,

seltene, „übernatürliche". Der orthodoxe Wunderbegriff setzt

voraus, daß Gott hin lind wieder einmal, wenn ihm das Geschehen
in der Welt gar zu arg wird oder wenn er sonst seine Gründe hat,
dazwischenfährt, Ordnung schafft und dann wieder die Dinge ihren
„natürlichen" Gang gehen läßt, bis ein erneutes „Eingreifen" nötig
wird. Dies Eingreifen, so belehren uns die Verteidiger des alten
Wunderbegriffs, ist notwendig, damit Gott feine Freiheit beweise. Eni
Gott, der nicht hin nnd wieder dazwischenführe, würde in die Naturgesetze

eingeschnürt sein. Er könnte iiicht anders handeln, als die

Ordnungen des Seins ihm vorschrieben. Er wäre ein hilfloser Gott,



— 46 —

der bei jedem Unglück, das die Menschen trifft, bedauernd sagen müßte:
„Es tut mir zwar aufrichtig leid, daß es euch so schlecht geht. Aber
ich kann dvch nicht um euretwillen meine ewigen Ordnungen
aufheben. Darum müßt ihr euch schon geduldig fügen und auf bessere

Zeiten hoffen!" Ein lebendiger Gott ist nur der, der sich das
Eingreifen in die Naturordnung vorbehalten hat und darum hin und
wieder ein Wunder tut. Solche Wunder — belehrt uns ein alter
Verteidiger dieses Wunderbegriffes — brauchen durchaus nicht häufig
zu geschehen. Es ist sogar ein Bedürfnis vorhanden, daß sie nur
recht spärlich vorkommen. Denn es ist unbillig, wenn die einmal
vorhandenen Natnrordnungen gar zu oft aufgehoben werden. Die Welt
könnte damit schließlich doch in Verwirrung geraten. Auch darüber
sind die Verteidiger des alten Wunderbegriffs nicht einig, ob die

Aufhebungen der gewöhnlichen Ordnungen nur in der früheren Zeit, vvn
der Altes uud Neues Testament berichten, und vielleicht wieder am
Ende der Tage stattfinden, oder ob auch heute noch zuweilen solche

Wundereingriffe nötig find. Neuere Verteidiger lassen die letztere
Frage in der Schwebe.

Einige Theologen des 17. Jahrhunderts sagen uns sogar ganz
treuherzig: die Ereignisse, die nicht in strengem Sinne Wunder sind,
wie die gewöhnliche Leitung der Welt durch Gott, sind in Gottes
Haushalt viel wichtiger und bedeutsamer als die vereinzelten „Wunder",
die früher geschehen sind, aber heute nicht mehr vorkommen. Auch
können Wuuder an und für sich nichts für die Wahrheit beweisen.
Denn es gebe ja auch teuflische Wunder, Ein nen-orthodoxer Theologe

meinte daher: es sei ein Mangel der alt-protestantischen Theologie,

daß sie die Wunder doch nicht in ihrer vollen Bedeutung zn
würdigen verstanden habe: dies Verständnis zu wecken sei erst der

„neueren gläubigen Theologie", wie er sich ausdrückte, vorbehalten
geblieben.

Dieser alte Wuuderbegriff ist unrettbar verloren. Er scheitert

an der Unmöglichkeit, die Ereignisse in der Welt in zwei Teile zn
teilen, in einen größeren Teil des „natürlichen" und in einen kleinen
Teil des „übernatürlichen" Geschehens. Dem religiösen Menschen ist
es wesentlich, in allen Borgängen, die ihn innerlich berühren, Gottes
Walten zu sehen. Wir können nicht einige Ereignisse als Wunder
aussondern und nur von ihnen behaupten, daß Gott unmittelbar in
ihnen wirke. Sagt man: hier hat Gott dnrch ein Wunder
eingegriffen, so muß die Gegeufrage lauten: „Meinst du etwa, daß Gott
vorher nicht seine Hand im Spiele gehabt hat?" Und wenn wir im
Rechte sind, einige markante Ereignisse herauszuheben, an denen uns
das Wirken Gottes besonders hell entgegenleuchtet, so solgt daraus
nicht: Gott wirkt nur hin und wieder. Wir können anch nicht
unterscheiden zivischen einem unmittelbareil Wirken oder Eingreifen Gottes
und dem gewöhnlichen Weltverlauf. Denn wir können uns nicht
denken, daß Gott an irgend einem Ort vder zu irgend einer Zeit



— 47 —

weniger unmittelbar wirkte. Nichts in der Welt ist von Gott
verlassen. In allen Völker,: nnd zu allen Zeiten treibt Gott sein
Erziehungswerk. Wenn auch Gott in der Fülle der Zeiten in Christus
sein volles Wesen in die Zeit ergießt, so steht er doch von Ewigkeit
her mit der Welt in innigster, mitteilender Verbindung. Man mag
versuchen, wie man will, die Ereignisse in natürliche und unnatürliche,
in wunderhafte und gewöhnliche einzuteilen, eine Grenzlinie wird sich
nie ziehen lasfen, wenn doch alles „Natürliche" nach religiöser
Betrachtung im Uebernatürlichen wurzelt; wenn Gottes Wirken im
Alltäglichen wie im Seltenen zu spüren ist; wenn alles Erklärbare, je
iveiter man das Begreifen fortsetzt, zum Rätselvollen, Unbegreiflichen
hinführt.

Also: haben die wunderleugnenden Theologen doch recht? Nein,
nur soweit sie Bestreiter des alten Wunderbegriffs sind. Was heißt
denn „Wuuder" eigentlich? Die Etymologie sagt nur: Wunder ist
ein mich in Erstaunen setzendes Ereignis. In diesem allgemeinen
Sinne wird kein Mensch leugnen, daß es Wunder gibt, ja auch das
Wort Wunder im gewöhnlichen Leben zuweilen unwillkürlich gebrauchen.

Wunder in religiösem Sinne sind auffallende Ereignisse, an denen
Gottes Sprache an uns besonders deutlich erhellt. In diesem Sinne
ist der Glaube an Wunder identisch mit dem Vorsehungsglauben oder
mit dem Glauben an einen lebendigen, wirksamen Gott. Er besagt,
daß Gott im vollsten Sinne Realität ist. Vom Wunder sprechen wir
dann, wenn wir in eklatanten Fällen die Empfindung eines auffallenden
Wirkens Gvttes haben. Wir stellen dies Handeln Gottes aber nicht
dem gewöhnlichen, etwa von Gott verlassenen Weltlauf entgegen,
sondern unterscheiden nur in einer Stufenlinie Vorgänge, an denen sich

Gottes Wesen und Walten mehr oder weniger deutlich enthüllt. Der
Wunderglaube enthält dann nichts anderes als die Energie des Bor-
sehungsglaubens! Gott kann und wird seinen Willen zur Durchführung
in der Welt bringen, ohne daß irgend etwas Widergöttliches ihn zu
hindern vermag. Ja wenn der Weltanblick das Gegenteil befürchten
läßt — der Glaube traut Gott auch das scheinbar Unmögliche zu, Mennes
nur seiner Weisheit entspricht. Diesen Wundcrbegriff finden wir in
vielen biblischen Stellen, er wird deutlich von Luther, Zwingli, Calvin,
Melanchthon entwickelt. Es gehört zu den erfreulichen Zeichen der
neueren Theologie, daß die oft durch lauten Parteistreit getrennten
Lager, wenn man genauer zusieht und sich durch die Rufer im Streit
nicht beirren läßt, hier eine weitgehende Uebereinstimmung beweisen.
Die liberalen Theologen haben stets betont: Sofern man nnter Wundern

Fügungen Gottes versteht, feien anch sie wundergläubig. In
diesem Sinne müsse jeder Christ an Wunder glauben, ja noch mehr:
Wunder erleben. Und Herrmann wie Rade fügen heute hinzu: auch
Wunder tun. Darauf, meine ich, ist es allen, alten wie nenen Theologen

und schlichten Christen immer angekommen: wir wollen die

Wirklichkeit Gvttes im, sinnlich-sichtbaren Leben erfahren. Wir wollen



— 48 —

nicht eingeschlossen sein in eine Welt- oder Naturordung, die uns vvn
Gvttes Licht und Leben absperrt. Svndern wir sind überzeugt: in
unser kleines Lebeu füllt ein reicher Schimmer des überweltlichen Lebens

aus Gvtt bald spärlicher, bald voller hinein. An Wunder glauben
heißt: diesen Schimurer sehen, sich au ihm freueu und dementsprechend
handelu. I. Wendland.

(Schluß folgt.)

Nlkol)0l!5mu5 uns 5eel5orge.
eine grun<l5ât«licde varlegung.

IHer Hauptreferent, der an der schweizerischen PredigerversammlungI in Zürich über das Thema „Alkoholismus und Seelsorge" zu
sprechen hatte, bezeichnete den Alkoholismus als die Unmäßig-

Kit im Genuß geistiger Getränke uud zugleich als den durch diesen

unmäßigen Genuß verursachten Schaden. Diese Definition ivird
deu Tatsachen nicht gerecht. Denn, da praktisch müßig und unmäßig
zwei schwer gegeneinander abzugrenzende Lebensübungeu sind und
zudem der Verbrauch irgend eines Genußmittels nicht erst von einer
bestimmten Grenze an als bezeichnend für deu betreffenden Genuß
angeschaut werden kuuu, müssen wir vielmehr den Alkoholismus
bezeichnen als den regelmäßigen Gennß kleinerer oder
größerer Mengen alkoholartiger Getränke. Wer bei der

Nennung des Wortes „Alkoholismns" zunächst nur an Trunksüchtige
und Säufer denkt und an den ganzen moralischeil lind wirtschaftlichen
Zusammenbruch solcher Existenzen, der übersieht die Voraussetzungen,
die solches Elend bedingen nnd die nicht mit den bequemeu Theorien
vom „sündigen Menschenherzen" erschöpft sind.

Der Alkoholismns ist aber gerade deshalb, iveil er nicht Trunksucht
ist, ivelche zu alleu Zeiten ihre Opfer forderte, eine durchaus moderne
Erscheinung. Demi erst die moderne Technik, verbunden mit dem
modernen Verkehr, ermöglichten die Herstellung und Verbreitung so

großer Mengen alkoholischer Getränke, daß alle Volkskreise gleichmäßig
und regelmäßig damit versehen werden können. Jedes frühere Zeitalter

kannte wenigstens für die große Masse des Volkes einen nur
gelegeutlicheu Genuß alkoholischer Getränke, so daß für frühere
Jahrhunderte von Alkoholismus nur die Rede sein kann für die ökonomisch
besser gestellten Gesellschaftsschichten. Diese sind denn auch an diesem

Genuß mehr vder weniger prompt zn Gründe gegangen.
Um uun die Aufgabe, welche der Alkoholismus (verstanden als

der regelmäßige Genuß geistiger Getränke) der Seelsorge, d. h. der


	Wunderglaube und Wunderbegriff in der Gegenwart : Teil I und II

