
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 5 (1911)

Heft: 1

Artikel: Hat es Gott so gewollt?

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132478

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132478
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 32 —

graben dem Verderben und Bösen die Quellen nicht ab und leisten zu
wenig ganze, radikale und gründliche Arbeit, ganz wie wir auf dem
Gebiete unseres Gesundheitswesens viel zn wenig Prophylaxis treiben
und dann in der Not allerlei törichte Salben, Pflasterchen und Pillen
gebrauchen. Und so bleibt Vieles in unserm äußern Betrieb des

Christentums eine ungenügende Halbheit. E.Etter.
(Schluß folgt.)

ftat es Sott so gewollt?
meiner frühern Gemeinde sind mehrere Familien durch Brand-

I stiftung tief in Schrecken, Schaden und Sorgen gestürzt worden.
Sie sind die Opfer der ganz unnatürlichen Tat eines elfjährigen

Knaben. Dieses Ereignis hat mir mit neuer Dringlichkeit die nie
gelöste Frage geweckt: wie Verhalten sich denn menschliche Schuld und
göttliche Vorsehung? Die Frage scheint mir noch schwerer als die
nach dem Verhältnis schrecklicher Naturkatastrophen zur göttlichen
Weltregierung.

Jedem siud ähnliche Beispiele schnell bei der Hand. Ich
erinnere z. B. ait jenes Eisenbahnunglück bei Görlitz vor einigen
Jahren; ein Bahnbeamter hatte es verschuldet, der nach durchzechter
Nacht mit wirrem Kopf den Dienst antrat uud ein falsches Signal
gab. Können wir den Opfern menschlicher Unvorsichtigkeit, Gewissenlosigkeit,

Bosheit und Bestialität einfach sagen: Gott hat es so

gewollt? Hätten wir den Mut, zu den Opfern der Kongogreuel so zu
sprechen? Nein, so gewiß unser Gott nicht ein blindes Fatum, sondern
die Macht des Guten ist, müssen wir mit aller Entschiedenheit
erklären: das läuft dem Willen Gottes direkt zuwider; das ist auch in
Gottes Augen schrecklich. Ihm dienen heißt daran arbeiten, daß solche

Dinge von der Erde verschwinden.
Und doch, wenn wir diese Betrachtungsweise konsequent anwenden,

wenn wir alle solchen Ereignisse für Störungen, Durchkreuzungen der

göttlichen Weltleitung erklären, laufeu wir Gefahr, ein anderes
unentbehrliches Stück unserer christlichen Frömmigkeit zu verlieren, das
Gottvertrauen. Wir verfallen jener Religiosität des Gnostizismns, die

im zweiten Jahrhundert den Christengemeinden gefährlich wurde: sie

hat den Schöpfergott und den Erlösergott, den Vater Christi als zwei
verschiedene, ja einander feindliche Mächte sich entgegengesetzt und so

dem Erlösungsglauben den Vorsehungsglauben geopfert. Die Kirche
hat mit Recht geurteilt, daß diese Anschauung dem Evangelium Jesu
zuwider sei. Nicht etwa bloß einer Lehre von der Allmacht und
Allwirksamkeit Gottes, sondern einem wesentlichen Bedürfnis der Frömmigkeit:

sich in der Welt voir Gottes Liebe geleitet und in seiner Hand
geborgen zu wissen. Dieses Vertrauen hat seine Kraft verloren, sobald
Ausnahmen angenommen werden; Ruhe und Frieden vermöchte es dann



— 33 —

nicht mehr zu verleihen und wir könnten nur mit Sorgen in das
neue Jahr hinaus blicken.

Wird es je gelingen, beide Ueberzeugungen: „Gott hat es nicht
so gewollt" und „Wir sind in Gottes Hand" zu vereinigen? Wir
haben es hier mit einem der Widersprüche zu tnn, deren logisch glatte
Lösung unserm unvollkommenen Erkenntnisvermögen versagt ist. Wir
können höchstens einige Schritte in der Richtung auf eine Lösung tun.

Wir müssen uns dran erinnern, daß Gottvertrauen etwas Anderes
ist als eine Theorie der Welterklärung, des Inhalts: „Alles was
geschieht hat Gott geschehen lassen." Es handelt sich vielmehr dabei um
eine ganz persönliche Sache, um eine besondere Art, das persönliche
Geschick anzunehmen. Eben nicht um ein Wissen und Ausrechnen,
sondern um ein Vertrauen, daß die Macht, die das Gute will, hinter
unserm Erlebnis stehe, durch dasselbe etwas Heilsames uns sagen und
in uns wirken wolle. Deshalb ist es aber auch nicht eine fertige
Wahrheit, die wir ein für allemal besitzen, sondern eine Ueberzeugung,
die wir immer aufs Neue wider den Augenschein erkämpfen müssen;
kein Ergebnis verständiger Argumentation, sondern ein Wagnis.

Wie aber ist es denn möglich, solches Vertrauen zu fassen
angesichts von Leiden, die uns menschliche Sünde zufügt? Wir müssen
uns auch wieder sagen, daß Gottvertrauen keineswegs die Erwartung
ist, der „liebe Gott" lasse Alles glatt ablaufen. Immer wieder wird durch
erbauliche Erzählungen wunderbarer Rettungen u.f.w. diese Meinung bestärkt,
von deren Zusammenbruch in Folge bitterer Enttäuschungen man dann
ebenso viele unerbauliche Geschichten erzählen könnte. Der christliche Gvtt-
vaterglaube bedeutet das Vertrauen, „daß nns alle Dinge zum Guten
mitwirken müssen." Dieses Vertrauen ist wohl möglich auch gegenüber

den Wunden, die uns menschliche Bosheit schlägt. Es kommt
heraus auf jenes Facit, das schon der alte Erzähler aus der
Josephsgeschichte zieht: „Ihr gedachtet es böse mit mir zu machen, Gott aber
gedachte es gut zu machen." Die höchste Bewährung dieses
Vertrauens ist die Art, wie Jesus dem Kreuz entgegengeht.

Gott selbst hat uns in eine Welt gestellt, in der wir dem
Unverstand und der Bosheit der Menschen ausgesetzt sind. Möchten wir
wissen, warum das so ist, sv stoßen wir auf die ewig unlösbare Frage
nach dem Ursprung des Bösen. Sollte es aber nicht Plan und
Absicht sein können, daß er uns gerade mit diesen schlechten Menschen,
die uns Leid zufügen, gerade mit diesen Auswirkungen des
Nichtseinsollenden, des zu Ueberwindenden zusammenstoßen läßt? Wir
können uns freilich das Ineinandergreifen von menschlicher Bosheit
und göttlicher Leitung nicht ausdenken. Wir brauchen es auch gar
nicht zu durchschauen. Es soll uns genug sein, daß wir immer wieder
die Erfahrung machen können, wie eben auch das, was wir nimmermehr

als Gottgewollt anerkennen können, zum Heil umgebogen werden
kann für uns und Andere. Die seelische Erschütterung, in die es uns
versetzt, treibt uns zur Besinnung über Grundlagen, gegenwärtige



— 34 —

Verfassung und Ziel unseres ganzen Daseins. Es hilft uns, in Andere,
die Gleiches ausstanden, uns zu versetzen und ihnen innerlich näher
zu kommen. Es gibt nns eine Ahnung von der Solidarität der
Menschheit in Schuld und Leid.. Es treibt uns zum Kampf gegen
das Schlechte und weckt dadurch die besten Kräfte in uns, die Energie
für den Dienst Gottes. Wer das erlebt, gewinnt immer mehr das
Vertrauen, daß Gottes Liebe auch durch empörende Untaten der
Menschen hindurch heilsam auf uns wirken könne. Und mehr als
dieses Vertrauen brauchen wir auch nicht, um zur Ruhe zu kommen.

Freilich fallen uns auch diese heilsamen Früchte nicht von selbst
in den Schoß; wir müssen sie erkämpfen; sie werden nur von denen
gepflückt „die Gott lieben", die ihn lieben als die Macht des Guten
und die von ihm nicht lassen können. Wir beobachten bei Andern
auch demoralisierende Wirkungen des erlittenen Unrechts. Die Einen
verlieren in unfruchtbarer Verzweiflung alle Energie und die Andern
lassen von Verbitterung und Rachgier ihr edleres Selbst ersticken.
Daß sie den Trost entbehren, der uns das Leiden erträglich macht, ist
das Geringere. Aber daß sie die Widerstandskraft entbehren, sodaß
es für sie verderblich wird, ist weit schlimmer. Warum verhütet
Gott das nicht? Die Lösung dieses Rätsels geht über unsere Kraft.
Einige reden von einer völligen Vernichtung derer, in denen das
Göttliche nicht zur Entfaltung kam, von einem Leiden Gottes um
ihren Untergang. Einige von einer „Wiederbringung aller Dinge",
einem schließlichen Heil Aller, Wir vermögen aber darüber nicht mehr
als Bermntungen auszusprechen. Wenn nur wir uns durch diese
ungelöste Frage den Mut zum Kampfe um diese heilsamen Früchte nicht
ranben lassen! Durch unsere Treue können wir vielleicht auch Andern
zum Vertrauen helfen und sie vor dem innern Zusammenbruch
bewahren.

Wer sich so für seine Person zum Vertrauen durchgerungen hat,
braucht sich also nicht mehr so zu fürchten „vor denen, die den Leib
töten, aber die Seele nicht mögen töten." Aber deshalb wird er die

menschliche Bosheit nicht etwa für ungefährlich halten und gleichgültig
gegen sie werden. Andere befitzen ja diese Immunität gegen die

giftigen Stiche der Bosheit noch nicht. Und wir werden sie ob ihres
Mangels an innerer Widerstandskraft nicht schelten oder verachten.
Wissen wir doch, wie heiß dieselbe erkämpft wird und wie schwach sie

in uus selbst noch ist. Wir wisfen auch, daß sie nicht auf Kommando
ersetzen können, was ihnen noch fehlt. Wir werden ihnen also nicht
bloß dadurch helfen, daß wir ihnen predigen: „werdet innerlich stark!"
sondern dadurch, daß wir mit ganzer Kraft gegen die Bosheit kämpfen
und die Nächsten vor ihren Auswirkungen zu schützen trachten. Als
von der Angst erlöste Menschen werden wir uns durch den Eifer und
die Tapferkeit im Kampf bewähren müssen. Dieses lebendige Beispiel
wird auch das Meiste dazu beitragen, in Andern das Vertrauen zu
wecken.



— 35 —

Es bleibt bei einer Paradoxic. Wir können Unrecht und Bosheit

nicht für gefährlich genug ansehen und sollen uns doch nicht
davor fürchten. Wir sollen dagegen kämpfen, als ob Alles auf unsere
Aktion ankäme, und dürfen vertrauen, daß Gott Alles recht mache,
als ob unser Wollen und Laufen überflüffig wäre. Wir müssen Alles
dran setzen, daß die Bosheit samt dem Leid, das sie anrichtet,
verschwindet und können nicht genug sagen: Gott will sie nicht. Und
doch müssen wir erkennen: es ist gut so, wir haben diesen Feind
nötig; denn wenn wir nicht gegen ihn zu kämpfen hätten, so besäßen
wir auch unser Bestes nicht. Es wäre falsch, wenn wir, um beide

Wahrheiten logisch vereinigen zu können, die eine oder andere
abschwächen wollten. Schließlich hat diese Paradoxic, aus der wir nicht
herauskommen, doch mieder ihr Tröstliches. Sie ist eine Verheißung
unbekannter Tiefen des Daseins: „Es ist noch nicht erschienen, was
wir sein werden." R. Liechtenhan.

Notixen Wer ftenrv Drummond.
IHrummond ist wohl den meisten Lesern bekannt als der Verfasser

» einiger feinfinniger Schriftchen wie „Das Beste in der Welt"
oder ,,?äx v«bis«um" und als der berühmt gewordene

Verfasser des Buches „Das Naturgesetz in der Geistesmelt", welches
anfangs der 90er Jahre seinen Weg durch die christliche Welt gemacht
hat. Weniger bekannt jedoch ist wohl, daß Drummond einige Jahre
später ein weiteres Bnch ,As«srrt «k rrmu" veröffentlicht hat, in dem
er wesentliche Positionen seiner „Naturgesetze in der Geisteswelt"
verläßt, ja fast in Gegensatz dazn tritt. Gewöhnlich ist bekannt, daß
Drummond der Begleiter des Evangelisten Moody war und in seinen
Fußstapfen viele und gesegnete Evangelisationsversammlungen iu England

gehalten hat, besonders unter der Studentenwelt; weniger
bekannt ist es meist, daß er auch diese Evangelisation feiner, daß ich so

sage auf einem höhern Niveau geführt hat, als es gewöhnlich bei der
Wirksamkeit unter den großen Muffen zn geschehen pflegt, und daß
seine Ansichten je länger je mehr von den landläufigen orthodoxen
und pietistischen abgewichen sind.

Im „Naturgesetz" macht er einen scharfen Trennungsstrich
zwischen den natürlichen Gaben, die ein Menfch hat, und dem, was
er durch Christus wird; zwischen dem fleischlichen und geistlichen
Menschen. Zum Beispiel sagt er: „Der Mensch ist ein sittlich
angelegtes Geschöpf; er kann und soll ein hohes Maß natürlicher Charakterschönheit

erlangen. Aber kein Fortschritt auf dieser Linie kann ihn in
die geistliche Sphäre hinüberbringen. Die natürlichen Kräfte haben
mit dem Wesen des Christentums so weuig Berührung als die
Eisblumen an unsern Fenstern mit dem Pflanzenreich." Nun sagt


	Hat es Gott so gewollt?

