
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 2

Artikel: Förster über Autorität und Freiheit

Autor: Barth, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132245

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132245
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 44 —

Orten beobachten konnte. Ohne daß es ihm immer deutlich zum
Bewußtsein kommt, oft ohne daß er es in einer andern als sehr
unbeholfenen, unförmlichen Weise zum Ausdruck zu bringen vermag,
ist dies Gefühl des Sinnlosen, Zwecklosen seines Daseins das
Martyrium des Proletariers.*) Man kann dies häufig schon bei Kindern
aus dieser Sphäre wahrnehmen. Es läßt sich auch bei näherer
Bekanntschaft mit Proletariern feststellen, wie fehr diese wachsende
Erkenntnis: „Ich bin nichts, kann nichts sein, werde nichts sein als
ein elendes Werkzeug" zu einer gewollten Abstumpfung, zu einer
dumpfen Resignation führt. „Denken, menschlich empfinden wird für
den Tiefenmenschen Leiden," sagt Levenstein. „Hören wir auf zu
denken und menschlich zu empfinden," antwortet oft der Proletarier.
Es wäre der Mühe wert, einmal die Frage zn untersuchen, wie viele
Arbeiter nvch viel mehr hiedurch als dnrch rein materielle Not Leichtsinn,

Verrohung und Alkoholismus in die Arme getrieben werden,
sofern sie nicht den Weg zur Arbeiterbewegung finden, die ihnen auf
andere Weise, unter Wahrung ihrer Menschenwürde die Lösung des

Konflikts verheißt, an dem sie nicht nur physisch zu Grunde gehen,
sondern der sie auch geistig bricht und vernichtet.

Ich hoffe, mit den bisherigen Ausführungen einen wenn anch

flüchtigen Einblick in die Tiefennot gegeben zu haben. Es bleibt noch
davon zu reden, wie der Konflikt, wenn der Proletarier ihm nicht
durch Verrohung und Abstumpfung aus dem Wege zu gehen sucht,
in der Tiefe mächtige Gährung, Sturm und Drang verursacht.

(Schluß folgt.) I. Matthieu.

Hörster über Nutorttât und freldett.

» M lie oft noch Förster?" seufzen vielleicht einzelne Leser der Neuen
R^V^I Wege, „die Meinungen für und gegen ihn find ja gebildet: für

die meisten ist er abgetan und fertig." Für mich aber ist er
nicht abgetan, nicht weil ich ihn persönlich besonders haßte oder liebte,

*) Ich erlaube mir, in diesem Zusammenhang eine Stelle aus dem Briefe
eines Freundes (Holzarbeiter in Paris), der mir fur das dargelegte besonders
typisch zu sein scheint. „Was ich Ihnen von meiner Person zu sagen habe, ist
wenig erfreulich. Mein sehnlichster Wunsch war immer, ein meinen Anschauungen
und Fähigkeiten entsprechendes Tätigkeitsfeld zu haben, worin ich meinen ganzen
Mann stellen könnte, mit einem Wort, meine Pflicht und meinen Daseinszweck im
vollsten Sinn erfüllen. Leider nun geht eine Hoffnung nach der andern dahin und
es ist — von allem übrigen nichr zn reden — die größte Qual und Bitterkeit, die
unsereinem beschieden ist, und von der Außenstehende keine Ahnung haben.

Für mich steht und fällt damit der Sinn des Lebens, Schließlich bleibt
keine andere Lösung als 1l>, 3d Jahre arbeiten, ohne irgend eine Frucht der Arbeit
zu sehen, und, wenn man alt wird, wie ein altes Roß znm Schlachihaus geführt zu
werden oder selber hinzugehen. Da habt Ihr den großen Vorzug, den ein
religiöser Glaube verleihen kann,"



— 4b —

sondern weil er sich um ein Problem müht, mit dem auch ich und manche
andere, die nicht seit dem achtzehnten oder zwanzigsten Jahre so oder
so „fertig" sind, immer wieder zusammenstoßen. Was! „Autorität und
Freiheit," das sollte heute noch ein Problem sein, und dazu noch in
dem Lande Tells nnd Winkelrieds? Autorität ist einfach ein
überwundener Standpunkt. — Man verzeihe, aber das ist auf die
Handlungsweise jedes einzelnen Menschen angewendet, nichts als eine ganz
gewöhnliche, unwahre Phrase. Wir alle leugnen zwar gern nachdrücklich

jede Autorität, handeln aber fast immer auf Autorität respektive
Autoritäten hin, seien es nun politische Leithämmel, oder Modeschriftsteller

oder ein „Führer", der sich mit dem Prädikat „wissenschaftlich"
drapiert. Es ist, wenn man nicht absichtlich beide Augen zudrückt,
geradezu unglaublich, auf was für erbärmliche Autoritätlein wir gemeinhin

hereinzufallen geneigt sind. Ich teile da durchaus Försters
Ansicht, daß der Menfch im Ganzen in den wichtigsten Lebensfragen nicht
die Alternative hat zwischen Autorität und Freiheit, sondern zwischen
großen und kleinen Autoritäten. Darum scheint mir das Problem
praktisch durchaus nicht überwunden, freilich auch nicht theoretisch
gelöst im Sinne Försters.

Förster benützt für seine Aussprache die vornehme, etwa in der
Art des „Kunstwarts" oder „Türmers" gehaltene katholische Zeitschrift
„Hochland" (Hefte Oktober bis Dezember 1909). Die Gedankengänge
der zwei ersten Nummern bieten für einen, der Förster etwas kennt,
nicht viel Neues. Sie enthalten eine Kritik des individualistischen
Dilettantismus in der Ethik, wobei jeder sich eine Kompetenz anmaße
gegenüber uralten, auf Erfahrung der Besten, Reinsten, und Tiefsten
begründeten Traditionen. Gerne wird man Förster zugeben, daß
ohne Ehrfurcht eine wahre Lebensentfaltnng und eine Kultur im
höhern Sinne unmöglich ist. Auch wird man es als einen Zug unserer
Zeit anerkennen, der oft unsere besten Kräfte hemmt, daß „der
Mensch zuerst verstehen will, ehe er sich hingeben kann." Wir
sind im großen ganzen Rationalisten, das sitzt uns fast allen
unglaublich tief in den Knochen, auch wenn wir uns davon glauben
befreit zu haben. Selbst wenn wir theoretisch von den Schranken
unserer Erkenntnisfähigkeit überzeugt sind, geht doch der angeborene
und anerzogene Rationalismus immer wieder mit uns durch. Auch
daß es keine streng wissenschaftliche Ethik geben kann, ist eine alte
Position Försters. Und ich muß gestehen, daß mir ebenfalls die
wissenschaftliche Grundlage aller Ethiken stets als deren schwächster Punkt
vorgekommen ist. Wissenschaftlich im Sinne der Naturwissenschaften
kann die Ethik gewiß nicht sein, sei es nun, daß sie sich auf sittliche
Ideen, einen ««ns«nsus Asritium*) oder auf eine sozial gedachte
Nützlichkeitsforderung stützt. Ueber die Empfindung, „ja das ist ganz
hübsch durchgeführt, man könnte aber das alles auch ganz anders sich

* Uebereinstimmung aller Völker und Zeiten,



— 46 -
zurechtlegen," bin ich nie hinausgekommen. Wir werden wohl mit
der. Zeit doch wieder offen eingestehen müssen, daß wir uns bei
diesen Grundfragen der Ethik auf metaphysischem, d. h. unserer
Wissenschaft im strengen Sinne nicht zugänglichen Boden befinden.
Doch um all dieser Dinge willen hätte ich nicht zur Feder greifen
müssen, würde nicht der dritte Artikel klare Antworten auf Fragen
bringen, die manche — und ich mit ihnen — Förster gegenüber auf dem

Herzen hatten: 1) Förster zieht hier ohne Verschleierung die
Konsequenzen feines katholisierenden Standpunktes
und 2) er gibt auf das sehr exklusiv gestellte Entweder-
Oder die Antwort, die er für die allein richtige hält.
Persönlich könnte es mir nun ganz gleichgültig sein, ob Förster
katholisch ist oder nicht — er ist es offenbar nicht offiziell — aber
daß er uns nur das Entweder-Oder lassen will zwischen Rückkehr zur
katholischen Kirche und dem ordinärsten und eitelsten Individualismus,
das ist s, was ich nicht ohne Widerspruch kann durchgehen lassen.

Ich glaube, wir brauchen und wollen uns nicht in diese Alternative
drängen lassen.

Für das persönliche Bekenntnis über feine Stellung gegenüber
der katholischen Kirche gebe ich am liebsten Förster selber das Wort.
Nach den zwei ersten, mehr kritischen Teilen beginnt er (S. 314):
„Aus den Ausführungen des Verfassers zur Kritik der individuellen
Vernunft folgt nicht bloß die Autorität Christi und der heiligen
Schrift, sondern auch die prinzipielle Notwendigkeit einer autoritativen
Institution, die der Einheit des Glanbens dient, die in den Grundfragen

der Seele das führende Wort spricht und gegenüber der
Einseitigkeit jeder bloß individuellen Interpretation den tiefsten Sinn und
den ganzen Inhalt der religiösen Tradition bewahrt und verkündigt."
Mit scharfem Blick werden die Konsequenzen der sreien Bibelauslegung,
wie sie zweifellos fich tatsächlich oft ergeben haben, aufgedeckt (S. 315):
„Gibt man Christus der individuellen Interpretation jedes beliebigen
Geistlichen frei, so wird das Größte uud Tiefste nur zu bald
verflüchtigt und verflacht und aus der Kultur verschwunden sein, und es
bleibt nur ein orientalischer Sozialist, oder ein bedeutender Ethiker
oder ein rührender Menschenfreund." Kirchliche Formen und Institutionen

sind conditio siirs qrm u«n*) für das Dasein des göttlichen
Geistes (paZ. 315): „Der religiöse Individualismus ist von dem
Bestreben ausgegangen, den Geist vor der Form zu retten. In diesem
irdischen Leben aber kann der Geist nur durch die feste Form bewahrt
werden; wer die Form preisgibt, der verflüchtigt auch den Geist."
Unserer protestantischen Auffassung, daß es sich bei der Religion vor
allem und ausschließlich um Gott und die Seele ohne eine
Vermittlungsinstitution handle, wird vorgehalten (S. 316): „Zwischen uns
und der Persönlichkeit Christi steht dann allerdings keine Institution

Unerläßliche Grundbedingung.



— 47 —

mehr, aber statt dessen die Mauer unserer eigenen Beschränktheit und
unserer eigenen Interessen und Leidenschaften, die uns die volle
Beziehung zur ganzen Größe Christi unmöglich macht." Daß auch die

kirchliche Deutung der Person Christi allerlei Seitensprünge gemacht
hat, wird schonend zugegeben, aber dieses Geständnis klingt aus in
einen Hymuus auf kirchliche Institutionen (S. 316): „Gewiß unterliegt

auch die zeitliche Interpretation Christi durch einzelne kirchliche
Richtungen und einzelne Apologeten den Wirkungen menschlicher
Unzulänglichkeit: wir sehen hier gewisse süßliche Auffassungen, dort ein allzu
starkes Vordringen der gelehrten Betrachtungsweise; das aber sind
zeitliche Schwächen, welche die wesentliche Leistung der Kirche nicht
berühren, ihre Grundlehre, ihre Messe, ihre ganze Liturgie — wo
uns der eherne Ewigkeitsklang der Verkündigung ergreift, der
unsterbliche Jubel über den Auferstandenen, wo stch uns immer wieder
der Eindruck von dem Christus erneut, der in den Katakomben gefeiert
wurde, der die Märtyrer über den Tod triumphieren ließ, das römische
Imperium überwand, die wilden Rassen der Völkerwanderung bändigte
und die erhabene Knnst der christlichen Jahrhunderte inspirierte." Daß
unter solchen Voraussetzungen auch über die freie Bibelforschung der
Stab gebrochen wird, ist nichts als logisch (S. 319): „Ob also der
Anspruch einer bloßen kritischen, philologisch-historischen Bibeldeutung
über die Berechtigung von Glaubensvorstellungen zu entscheiden —
man denke an den jüngern Delitzsch — nicht auf einer höchst
unkritischen Illusion über die Allwissenheit des emanzipierten Intellektes
beruhe? Ob hier nicht der innige Kontakt des Deutenden mit einer
großen Tradition nötig sei, in welcher ein consensus der Interpretation

aufbewahrt ist, der von Persönlichkeiten stammt, deren Seelen-
zustände in besonders starker innerer Verwandtschaft zu dem geheimnisvollen

geistigen Leben stehen, das hinter den Buchstaben der heiligen
Schrift waltet? Wird nicht Leben nur durch Leben erkannt? Reicht
etwa ein bloßer Philologenverstand aus, scheinbare Widersprüche in
richtigem Lichte zu sehen und alles einzelne im Lichte des Ganzen zu
interpretieren?" Man braucht das Berechtigte auch dieser Sätze nicht
zu verkennen: es gibt ja Leute, diemeinen, religiöse Urkunden könnten
am besten von solchen ausgelegt werden, die von Religion keine Ahnung
haben; aber von diesem Zugeständnis bis zur offiziell katholischen
Bibelauslegung ist noch ein weiter Weg. Förster ist doch zu sehr
durch protestantische Luft gewandert, um nicht zugeben zu müffen,
daß es in den meisten Fällen die Ehrlichkeit — oder nach Försters
Bezeichnung „intellektuelle Redlichkeit" ist, die zur Kritik treibt. Aber
„die Modernen leiden an einer falschen Auslegung des intellektuellen
Gewissens, ste find befangen in einer sehr unkritischen Illusion des

bloßen isolierten Intellekts." .„Wenn die Kirche dem freien Denken
gewisse Grenzen setzt, fo sind dies Grenzen, die nicht künstlich gezogen
sind, sondern aus der Natur der betreffenden Objekte notwendig folgen;
wer diese Grenzen nicht beachtet, der ist alles andere, nur nicht wissen-



— 48 —

schaftlich, es fehlt ihm die konsequente Gewissensstrenge und
Verantwortlichkeit in der Prüfung seiner Erkenntnismittel; er entbehrt gerade
jener Vorsicht des Urteils, die den echten Wahrheitsforscher auszeichnet."

Doch genug des Zitierens. Für einen Außenstehenden ist es

nicht ohne eine gewisse Komik, daß Förster durch eine Anmerkung
vor und hinter seinem Aufsatz von der katholischen Redaktion seine

Zensur erhält. Am Schluß wird ihm quittiert, daß er „seiner
Ehrerbietung gegenüber dem unvergänglichen Kulturwerke der Kirche sowohl
in der vorliegenden Arbeit ivie bei mehrfachen andern Anlässen
unzweideutigen Ausdruck gegeben habe." „Gewisse abweichende Ansichten
in Bezug auf die neuere Entwicklung des kirchlichen Lebens" werde
er in einer besondern Broschüre und nicht als Gast in der katholischen
Zeitschrift veröffentlichen. Am Anfang dagegen belehrt uns die
Redaktion: „Schvn die Ausgangspunkte des folgenden Aufsatzes werden
zeigen, daß der Verfasser damit nicht die Absicht hat, sich in theologische

Streitfragen einzumischen." Damit saldiert sie sich und Förster
gegen eventuelle Abweichungen von der geltenden Kirchenlehre. Also:
Fleiß gut, Leistungen noch etwas unsicher. Der Kandidat muß noch
etwas zulernen punkto geistiger Einordnung, bevor er aus den
Vorhöfen ins Heiligtum eingelassen wird.

Die Wege führen direkt nach Rom, daran ist kein Zweifel. Ob
Förster persönlich katholisch wird oder nicht, das ist seine Privatsache,
in der er sich mit Recht jedes Hineinschnüffeln verbitten kann.
Erfreulich dagegen ist, daß Förster jetzt frei und offen zu seinen
katholischen Anschauungen steht. Dafür werden nur ganz enge Seelen ihm
die Achtung versagen können. Auch glaube ich durchaus nicht, daß
man mit dieser Konstatierung Förster als quantité ueßliKsabls wird
behandeln dürfen. Einer geistigen Auseinandersetzung mit dem innersten
Wesen der katholischen Kirche werden wir doch mit der Zeit nicht
entgehen können. Förster hat unbestritten das Verdienst, ihre besten
und eigentlichsten Kräfte mit großer Liebe und Deutlichkeit auch
nichtkatholischen Kreisen wieder einmal aufgedeckt zu haben. Denn daß die
jetzige große Macht des Katholizismus, z. B. in Deutschland, rein auf
einer politischen Organisation und nicht auch auf einer richtiger«
Wertung der tiefsten menschlichen Bedürfnisse ruhe, das wird schwer

zu leugnen sein. Besser freilich hätte sich Förster zu dieser Aufklärung
nicht einer katholischen Zeitschrift bedient, denn für die Kathvliken ist
doch alles das nur eine Anzahlung auf volle Unterwerfung, und den

Ruhm ihrer Kirche können sie selber preisen; den protestantischen
Individualisten, denen doch der Aufsatz und sein Angriff galt, wäre besser

gedient gewesen, wenn er an einer ihnen zugänglichen Stelle gedruckt
worden wäre. Förster muß sich nicht wundern, wenn ihm gerade
diese Tatsache mißdeutet wird. Sie ist auch mir nur schwer verständlich

bei einem Manne, der für feinere sittliche Werte sonst ein so gutes
Organ besitzt.

Eins ist dabei im Auge zu behalten: Försters Auffassung vom



— 49 —

Wert und Wesen des Katholizismus läßt die ganze protestantische
Entwicklung von der Refvrmatiouszeit au als einen Irrweg erscheinen.
Denn dort liegen ganz zweifellos die Ansätze zn dem Individualismus,
als dessen Höhepunkt Förster Nietzsche bezeichnet, und den er als den

Inbegriff alles Nebels brandmarkt. Luthers „Hier steh ich, ich kann
nicht anders" verfällt genau so der Verdammung wie das Freidenkertum
des famosen Ingenieurs Richter.

Wenn wir Försters Fragestellung, sein Entweder-Oder als richtig
anerkennen, dann bleibt uns nichts anderes übrig, als entweder völlige
sittliche Haltlosigkeit und Auflösung oder Rückkehr in den Schoß der
alleinseligmachenden Kirche. Mir ist nicht zweifelhaft, was dann schließlich
geschehen wird. Die Geschichte der römischen Kaiserzeit, die gewiß
unsern Tagen an grob-naturalistischer Weltanschauung, an Skeptizismus,

an praktischem Materialismus nicht nachgestanden hat, gibt uns
da eine deutliche Lehre. Uns ist es auch unverständlich, daß jenes
hochgebildete Zeitalter, das durch den Mund eines Celsus, Lucian
uud Libanius schon alle Einwendungen der Vernunft gegen das
Christentum ausgesprochen hat, und das auch in Menschen wie Epiktet,
Kaiser Mark Aurel oder Julianus Apostat« schönste Beispiele rein
menschlicher Tugenden besaß, zu dem so wenig vernunftgemäßen
Christentum übergehen konnte. Und doch geschah es damals und
ähnliches wird heute gegenüber dem Katholizismus geschehen, wenn
nicht unter der nichtkatholischen Menschheit bessere sittliche Kräfte von
dauerndem Wert vorhanden sind, als sie ein bloß selbstsicherer,
besserwissender Individualismus bietet.

Was sind nach Förster die Gegensätze? Hier souveräner, rein
rationaler Einzelmensch — dort eine autoritative Organisation der
Menschheit in der Kirche; hier prinzipieller Dilettantismus in sittlichen
Dingen — dort die Moraltradition der katholischen Kirche; hier ein
unausstehlicher Besserwisser in Fragen der Bibelkritik — dort eine

geheiligte, feste Lehrtradition; hier ein religiöser Nihilismus — dort
die Autorität des Christus in der Auffassung der katholischen Kirche;
hier völlige Inkompetenz in sittlichen Dingen — dort die stolze Reihe
der Bekenner, Märtyrer, Heiligen, Apostel bis hinauf zum „höchsten
Ueberwinder".

Man wird dem gegenüber wieder mit allem Nachdruck betonen
müssen, daß die Vergleichsglieder stets sind: einerseits das katholische
Idealbild, wie es die katholische Tradition spiegelt, anderseits der
Protestantismus und seine zweifellos individualistischen Tendenzen,
sowie unsere heutige Zeit in krassester Wirklichkeit. Das ist eine
prinzipielle Ungerechtigkeit, die mich freilich nachgerade bei Förster nicht
mehr wundert. Die Bahnen, auf denen er geht, führen konsequenterweise

auch dahin. Eine Vergleichung der Früchte katholischer mit
protestantischer Volkserziehung, des sittlichen Ernstes eines Fichte und
der jesuitischen Moralisten, die Bedeutung sittlicher Autonomie in
protestantisch-kantischem Sinne neben der Anerkennung absoluter sittlicher



— 50 —

Gesetze, würde wohl andere, billigere Resultate ergeben. Doch dazu
scheint Förster der protestantisch-individualistischen Seite schon zu fremd
geworden zu sein, um ihr gerecht zu werden.

Daß dieser Individualismus, diese Auflösung der festen Normen
auf religiösem und sittlichem Gebiet schwere Gefahren in sich birgt
und uns in eine innerlich kritische Situation gebracht hat, wer wollte
das ableugnen? Ich bin mit Förster überzeugt, daß wir wieder zu
festern, klarern sittlichen Traditionen kommen werden, als die jetzige Zeit
des Ueberganges uns bieten kann; ebenso daß wir die Ethik niemals
wie die Geometrie werden konstruieren können, sondern daß sie stets in
der Metaphysik wurzeln wird; daß hier hervorragende Menschen, Autoritäten

mehr bedeuten werden als die kahle Vernunft, daß wir überhaupt
Dinge erleben könnten in diefer Beziehung, die allen uusern Berechnungen
und unserer rationalistischen Philisterhaftigkeit ins Gesicht schlagen.
Aber so wenig ich sagen kann: so oder so wird es gehen, ich glaube,
daß trotz allem gegenteiligen Schein in unserer Zeit noch genug lebendige
idealistische Kräfte vorhanden sind, die sich auch ihre sichtbaren Formen
schaffen werden, so daß wir nicht nötig haben zu diesem in Formeln
und Institutionen versteinerten Idealismus zurückzukehren, der katholische

Kirche heißt. Diese Kräfte zu voller Wirkung zu bringen, dazu
müssen wir vielleicht wieder einmal durch harte Zeiten hindurchgehen.
Ich erwarte mehr von der Erziehung, die der Lenker der Menschengeschicke

unserm Geschlechte zumuten wird, als von einer Rückkehr
unter die Bormundschaft der katholischen Kirche. Die Geschichte ist
noch nie rückwärts gegangen. A. Barth.

«US Ser AerSesett Ses Ldristenlums.
III. Aar Sas LKristentum eine proletarische »ewegung?

2. Maurenbrecher, Von Nazareth nach Golgatha.*)
UHHaurenbrecher arbeitet viel methodischer, seine Kritik ist weniger

I » grobgeschnitzt und radikal. Er läßt die Quellen selbst reden
» » ^ und bläst ihnen nicht ein, was sie sagen sollen. Er urteilt,
wir seien über den Anfang keiner religionsgefchichtlichen Erscheinung
so gut unterrichtet wie über den des Christentums. Er glaubt, hinter
den Quellen, welche den Glauben der Christen aussprechen, den
wirklichen Sachverhalt noch herausfinden zu können. Freilich, seine
Voraussetzung, wenn man erkläre, warum das Christentum unter den
gegebenen Verhältnissen mit Notwendigkeit aus dem Gemüte
damals lebender Menschen hervorbrechen mußte, dann könne man es

") Berlin-Schöneberg. Verlag der Hilfe. 1909. 271 S. Preis Fr. 5.40.
geb. Fr. 6. 7S.



— 146 —

Institutionen und Dogmen zu persönlichen Erlebnissen nnd persönlichen

Heiligtümern werden. Die Frucht dieser Entwicklung ist schon

teilweise gereift. Unser Gvttesglaube ist durch die Anfechtung nicht
zerstört worden. Ich möchte sogar behaupten, daß wir heute mehr
Gottesglauben haben, als vor zweihundert Jahren. Wir haben auf
der einen Seite zwar mehr offene sogenannte Gottesleugnung, auf der
andern aber sicher auch einen viel persönlicheren, viel mehr auf eigenem
Suchen und Erleben gegründeten Glauben, einen Glauben, der vor
allem auch Gott mehr zutraut in Bezug auf die Umgestaltung des

Weltwesens. Aus dem zerfallenden Kirchentnm wächst die Hoffnung
auf das Gottesreich empor, allüberall in der Christenheit. Nun hat
die Bewegung das Zentrum ergriffen: Jesus Christus. Aber wir dürfen
glauben, daß sie auch hier nur den Sinn habe, Jesus uns auf eine

lebendigere, persönlichere Weise zum Eigentum zu geben, als er bisher
war. Das Ende der großen Bewegung und zugleich ihre Vollendung
wird die neue Auferstehung Jesn sein.

So dürfen wir die Schmerzen der heutigen Situation ertragen
in der Hoffnung, daß sie nicht wert seien der Herrlichkeit, die dnrch
sie soll offenbar werden. Sv lassen wir die Märzstürme brausen und
denken an die Frühlingstage, die kommen werden, wenn einmal der
Schnee von den Bergen gestürzt und das Eis in den Gründen
geschmolzen ist und das Leben Gottes ans den Tiefen her die Erde neu
mit Blüten geschmückt hat. L. Ragaz.

Nochmals Hörster über Autorität und

Freiheit.)
^n der Besprechung der Hochlandartikel gleichen Namens habe ichI darauf hingewiesen, daß eine Fortsetzuug versprochen sei, welche

an den Einrichtungen der katholischen Kirche Kritik üben svllte
und die darum nicht in der spezifisch katholischen Zeitschrift erscheinen
konnte. Diese Ergänzung liegt nun in Bnchform vor und die Loyalität**)
erfordert auch meinerseits eine Ergänzung.

Die Hochlandartikel, die für ein rein katholisches Publikum
geschrieben waren, bilden auch in der Buchform, die für weitere, auch
protestantische Kreise, bestimmt ist, wieder einen Teil des Ganzen,

*) Autorität und Freiheit, Betrachtungen zum Kulturproblem der Kirche (in
Buchform), Kempten und München, Kösel'sche Buchhandlung.

**) Anmerkung der Redaktion. Verfasser und Redaktion glaubten,
daß der Auseinandersetzung mit Förster nun genug sei. Da aber Herr vr, Förster
unserm Mitarbeiter voreiligen Abschluß seines Urteils nur auf Grund der
Hochland-Artikel vorgeworfen hat, ergreift Herr Dr, Barth nochmals das Wort über
die nunmehr erschienene Ergänzung. Damit soll aber die Diskussion über Förster
ihren Abschluß finden.



147

leider aber mit Veränderungen, die nicht bloß technisch-formaler Natur
sind, sondern vielfach einen andern, auf den wcitcru Leserkreis be-

rechneten Klang haben. Diese Anpassung an verschiedene Leser liegt
nach meiner Auffassung hart an der Grenze des Zulässigen, namentlich
für einen Schriftsteller, der sich mit ethischen Problemen befaßt. Was
ich damit meine, mögen einige Beispiele zeigen:

Is0tl>lan«l (d, h, für den rein katho- L. Such (d. h. für den erweiterten, auch
tischen Leserkreis),
S, 22. Wir müssen an der Hand

einfachster Lebens- und Seelenkenntnis
zu zeigen suchen, daß bestimmte
Probleme durch ihre Natur selber besonders
schwere Bedingungen an diejenigen stellen,
die sie lösen wollen, daß es hier daher
eine absolute Rangordnung der Geister
in Bezug auf Kompetenz gibt,
eine Rangordnung, deren letzte
Konsequenz die höchste Autorität
Christi ist, so wie die alten
Maler es darstellen: Ueber den
aufsteigenden Reihen der
Bekenner, der Märtyrer, derHei-
ligen, der Apostel tront der
höchste Ueberwinder,

S, 202 wird „orsclo ut iritstliZäm«
umschrieben: „d. h, ich lebe in der
ehrfurchtsvollen Gewißheit, daß ich von
einer überlegenen Einsicht zu lernen
und ihr meinen Hochmut zuopferu
habe, statt daß ich in trotziger
Selbstsicherheit nur an meine
individuelle Weisheit glaube.
Nur so befinde ich mich in dem rechten
Seelenzustand des selbstlosen und
selbstvergessenen AnHörens,"

S. 320. „Die Mitwirkung
historisch-philologischer Methoden in der
Beurteilung und Bewertung der religiösen
Texte wird niemand angreifen — auf
einem Gebiete aber, wo die Geheimnisse

der Uebernatur in die Natur
undGeschichte hineingreifen, kann
man doch unmöglich nach bloß kritischen
Gesichtspunkten interpretieren wollen.
Solche Fragen gehören eben nicht mehr
unter die Kompetenz einer isolierten
Verstandskritik,"

protestantischen Leserkreis).
S. 7. Von den gleichen induktiven

Gesichtspunkten aus muß gezeigt werden,
daß es in der Erkenntnis der großen
Lebensprobleme eine Rangordnung der
Seelen gibt, die wohl zeitweise durch
abstrakte Doktrinen verhüllt werden
kann, die sich aber immer wieder
unwiderstehlich durchsetzt und die auch den
tiefsten Grund für die Anerkennung
einer religiös-sittlichen Autorität enthält.

S. S7. d. h. Ich muß aufhören an
mich selbst zu glauben, muß mich nnt
der demütigen Gewißheit erfüllen, daß
ich von einer überlegenen Einsicht zu
lernen habe — nur so kann ich selbstlos

und selbstvergessen empfangen.

S. 83. „Niemand wird die
wohltuend e Wirkung der historisch-philo-'
logischen Methode bei der Sichtung
und genauen Uebersetzung der Urtexte
in Abrede stellen, ja man muß hier
durchaus die Ansicht jenes deutschen

Forschers teilen, der meinte, die Textkritik

sei ein hochwichtiges, ein
heiliges Geschäft, sie sei ,die
Sicherheitspolizei im Reiche der geschichtlichen
Wahrheiten', und wo sie ihres Amtes
nicht walte, da sei ,aller Lüge und
Fälschung Tür und Tor geöffnet,'

Der Irrtum und die Gefahr
beginnt aber gerade dort, wo die
Kompetenz der isolierten Verstandeskritik
weit überschritten wird und wo sich zu
der Textkritik ein abstraktes Denten und
Schlußfolgern in Bezug auf höhere
Wahrheiten und Geheimnisse hinzugc-
sellt."



— 148 —

Das sind drei Musterbeispiele aus der Neubearbeitung. Wer
jemals Texte verglichen hat oder anch nnr in solchen Dingen Musikgehör

hat, wird mir zustimmen, wenn ich sage, daß diese Aenderungen
sich uicht erschöpfend aus Gründen der äußern Form oder des Stiles
erklären lassen. Mit einer gnten Auslegekunst kann man ja gewiß
nachweisen, daß Fassung ^ und L dasselbe bedeuten in allen drei
Fällen. Ich möchte auch durchaus uicht Gewicht legen auf den
tatsächlichen Unterschied des Inhaltes als vielmehr anf den Unterschied
des Eindruckes, deu der Ton im ersten nnd im zweiten Fall bei
den verschiedenen Adressaten erwecken muß. Daraufhin betrachtet
erscheint mir die Umgestaltung als ein unerlaubtes Spiel mit
ernsthaften Lesern.

Diese Umgestaltung der Hochlandanfsätze ist für mich auch eine

nachträgliche Rechtfertigung, daß ich mit meiner Kritik nicht das
Erscheinen des Buches abgewartet habe. Jene sind eine Sache für sich:
so spricht Förster, wenn er im Kreise der Katholiken ist.

Doch zur Hauptsache: Worin besteht Försters Kritik der
katholischen Kirche in den Schlnßkapiteln des Buches? Es folgt
auf den schon aus jenen Aufsätzen im Ganzen bekannten Teil zunächst
ein Kapitel über „kirchliche und staatliche Autorität" ganz in
katholischhierarchischem Sinne. Die kirchlichen Bedenken gegen den Katholizismus

finden sich vor allem in dem nächsten Kapitel über „Universalität
und Separation." Daraus geht hervor, daß Förster von dem nicht-
katholischen Teile der Menschheit (der „Separation") nicht die Rückkehr

in die katholische Kirche erwartet, wie sie heute ist, sondern daß
er zunächst von Seiten der heutigen katholischen Kirche die Wieder-
gewinuuug der wahreu Universalität abwarten ivill. Der Geist bureau-
kratischer Reglementierung, ängstlicher Intoleranz, der Cliquendiktatur
in der Kirche muß zuerst weichen, dann erst kann die Zeit der großen
Universalkirche anbrechen. Auch iu der katholischen Kirche von heute
ist durch eben jene Faktoren der verderbliche Individualismus
eingedrungen, der sich äußert in einer militärischen Methode der
Subordination, in einer ängstlichen Ueberwachung Verdächtiger und
Zweifelhafter bis hinein in die vou ihnen gebrauchten Ausdrücke.
„Die ganze Entwicklung muß mit der Zeit dahin führen, daß es
keinen selbständigen nnd geistvollen Mann in der Kirche mehr geben
wird, von dem man sagen könnte, er sei noch nicht verdächtig gewesen,
verdächtig zu seiu." Das ist wohl der deutlichste Ausdruck eines
gewissen Unmutes gegenüber der heutigen Praxis der katholischen
Kirchendisziplin. Und die Ursache davvn: Die Kirche hat — ganz entgegen
der mittelalterlichen Kirche — im 17. Jahrhundert einen „Modernismus"

in sich aufgenommen, indem ste gewissen Einflüssen des neuern
Staatslebens, wie es sich seit Ludwig XIV. ausgebildet hatte, nachgab.
Das ist der gefährlichste „Modernismus" in der Kirche. Doch man
glaube nun ja nicht, daß stch Förster auf die Seite der Leute stellt,
die man im vvrigen nnd jetzigen Jahrhundert als Modernisten bezeichnet



— 149

hat. Zwischen diesen nnd sich schneidet er das Tafeltnch scharf entzwei.
Und das ist nur konsequent: weun er in ein positives Verhältnis zur
katholischen Kirche kommen will, kann er nicht anders als diese bereits
aus dem Schiff der Kirche Ausgeladenen vder doch dazu Verurteilten
meiden. Wieweit die von Förster bekämpften Erscheinungen in der
katholischen Kirche bloß zeitliche und veränderliche Abirrungen sind
und wie weit sie zum System und innern Wesen der ganzen Institution
geworden sind, wage ich nicht zu entscheiden, ebenso nicht, ob die
katholische Kirche einer Entwicklung zu der von Förster erhofften
Universalkirche fähig ist.

Aber man täusche sich nicht: auch wenn das alles möglich wäre,
jene Universalkirche, die Förster im Auge hat, ist durchaus die päpstliche

katholische Kirche, so fehr er auch an einzelnen Stellen der
protestantischen Freiheit eine zeitlich und quantitativ eingeschränkte Berechtigung

zuzugestehen scheint. Diese Berechtigung ist durchaus eine historische
in dem Sinne, wie etwa ein Kirchengeschichtsschreiber von der historischen
Berechtigung des Gnostizismns sprechen mag. Gleich zu Anfang jenes
Kapitels betont Förster seine Unterordnung unter die kirchliche Lehre
(S. 126): „Die theologische Begründung der kirchlichen Autorität wird
durch unsere Darlegungen nicht im geringsten angetastet. Denn wir
betrachten hier nur die kulturelle Seite der Kirche, unsere
Betrachtungsweise ist eine psychologische und soziologische; mir halten uns
dabei an die in der Kirche selber von jeher herrschende Auffassung "
Wie die Rückkehr zur Universalkirche zu denken ist, das erfahren wir
aus einer Anmerkung (S. 146): „Für jeden unvoreingenommenen
Leser, der den Grundgedanken unserer Darlegungen erfaßt hat, ist
die Erklärung überflüssig, daß wir keineswegs meinen, daß die Kirche
bei der Wiedergewinnung der Abgefallenen das Geringste
von ihren fundamentalen Wahrheiten preisgeben folle.
Sie soll diese nur in ihrer ganzen geistigen Fülle in den Vordergrund
rücken — woraus sich dann notwendig die erobernde und begeisternde
Wirkung dieser Wahrheiten ergeben wird."

Gewiß, Förster übt im zweiten Teile seines Buches auch eine
Art Kritik an der jetzigen katholischen Kirche, aber es muß konstatiert
werden: 1. daß es eine ganz andere, liebevollere Kritik ist, als die
gegenüber dem Protestantismus und Individualismus, es ist die
schonende Kritik des Sohnes gegen die Mutter; 2. daß diese Kritik
sich stets in den Schranken hält, welche die katholische Kirche schließlich
auch ihren Gläubigen gestatten kann. Aber ein wesentlich anderes
Bild von Försters Anschauungen über Autorität und Freiheit als
das von mir fchon auf Grund der Hochlandaufsätze gezeichnete kann
ich beim besten Willen auch aus dem ganzen Buche nicht gewinnen.

Für Förster persönlich mag der angedeutete Weg eine Lösung
des schweren Problems bedeuten. Den Menschen aber, die wirklich
durch die protestantische Freiheit und Gebundenheit hindurchgegangen



— 150 —

stnd, wird dieser scheinbar fu einfache und glatte Weg ungangbar fein,
ohne daß sie von ihrem Besten preisgeben. Albert Barth.

Die Nongottage/)

'^Huf dem Titelblatt einer zur Massenverbreitung bestimmten Bro-
schüre des bekannten Detektivgeschichtenschreibers A. Conan
Doyle über die Kongogreuel fällt die Jammergestalt des kleinen

Jmpongi, eines Negerknaben mit abgeschnittener rechter Hand und linkem
Fuß, eine Photographie von der Missivnarsfrau Harris aufgenommen,
ins Auge. Unter dem Bild steht der Vorwurf an die „christlichen"
europäischen Mächte: „Oommsut vous ms protsgs?!"

Im Gegenfatz zu dieser, übrigens sehr gut geschriebenen
Broschüre, die für solche Leser bestimmt ist, die mehr durch Sensation
erregt werden müssen, wollen mir versuchen, unseren Leser durch eine

einfache Darstellung der Tatsachen das Notwendigste über den Kongostaat

mitzuteilen. Wenn diese Tatsachen sensationell wirken, so wird
es an ihnen und nicht am Berichterstatter liegen.

Wir wollen uns so kurz als möglich fassen, müssen aber doch

gründlich vorgehen und können nicht Unterlasten, von der Vorgeschichte
und der Entstehung des Kongostaats das Wichtigste zu sagen; sodann
wird vom Berliner Vertrag und seiner „Ergänzung", der Brüsseler
Akte geredet werden müssen, dann vom System der Ausbeutung des

Kongo, von den Folgen des Systems, dem Kampf gegen das System,
der gegenwärtigen Lage und der Zukunft des Kongo.

Europa stand noch unter dem Eindruck der Entdeckungen
Livingstones, Camerons und Stanleys, als König Leopold II von
Belgien am 12. September 1876 die lHorrkorurios gsograonicms in
Brüssel mit folgenden Worten eröffnete:

„Der Gegenstand, der uns heute vereinigt, verdient vor allen das Interesse
der Freunde der Menschheit. Der Zivilisation den einzigen Teil des Erdballs
eröffnen, in den sie noch nicht eingedrungen, die Finsternis vertreiben, die noch ganze
Völker einhüllt, das ist, darf ich wohl sagen, ein Kreuzzug, unseres fortschrittlichen
Zeitalters würdig und ich bin glücklich, konstatieren zu können, wie sehr die öffentliche

Meinung ihm günstig gestimmt ist; der Strom ist mit uns.
Muß ich noch betonen, daß ich, als ich Sie nach Brüssel einlud, durch keine

selbstsüchtigen Absichten geleitet wurde? Nein aber ich wäre glücklich, wenn
Brüssel eine Art Hauptquartier dieser zivilisatorischen Bewegung würde."

«) Dieser Aufsatz von Pfarrer Sutermeister ist die Erfüllung des
Versprechens, das wir im Januarheft der Neuen Wege, Seite 29, gegeben haben: die

Kongofrage einmal ausführlich zu besprechen. D. Red.


	Förster über Autorität und Freiheit
	Anhang

