
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 7

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 228 —

Dienste leisten, nicht dem Gegner zu Leid und Schaden, fondern möglichst

Vielen zu Freude und Heil. Eine andere konfessionelle Politik
wollen wir nicht kennen; sie ist freilich die schwerere. Wenn die

Encyklika Willigkeit und Treue für diese Aufgabe fördert, so können

wir uns nnr über sie freuen. Wenn aber diese Frncht ausbleibt, so

wird uns der ganze Entrüstungssturm nur schaden. R, Liechtenhan,

5

Umscdau.
Me?rln«iplenerklârung «les Inter-

nationalen Kongresses sozialer LKri-
Sten. Wir sind nun in der Lage, die

„Erklärung" (äs«larg.tion) von Besancon
in der Form zu bringen, wie sie aus den
Händen der Redaktionskommission
hervorgegangen ist, können dies aber nicht
tun, ohne zu bemerken, daß diese in
einigen Haupkpunkten < Krieg, Naturvölker,

Klassenkampf) wie eine Abschmä-
cbung der vom Kongreß beschlossenen
Resolutionen aussiebt:

Unsere religiösen Voraussetzungen.

(Von Herrn E, Gounelle zu
Beginn der Tagung von Besancon
vorgelesene Erklärung)

Wir stellen zu Beginn dieser ersten
Internationalen Tagung des sozialen
Christentums schlicht und freudig fest,
daß die in Besancon vereinigten sozialen
Christen der verschiedenen sozial-rcformeri-
schen Schulen und Richtungen, mit Gottes
Hilfe in brüderlicher Liebe arbeiten wollen
an der Verwirklichung der Gerechtigkeit
auf allen Gebieten, d. h. an der
Herbeiführung des Reiches Gottes auf Erden,
indem sie sich von den Lehren des
Evangeliums und vom Geiste Jesn Christi
durchdringen lassen.

Grundsätzliche Erklärungen,
aufgestellt an der Internationalen Zu¬

sammenkunft des sozialen Christentums,
Besancon, 1«, Juni 1910.

Die am 16. Juni 1910 in Besançon
zu einer internationalen Zusammenkunft
vereinigten sozialen Christen, welche,
durchdrungen vom Geiste Christi, den
Wunsch haben, alle Forderungen seines
Evangeliums zu erfüllen, protestieren in
Uebereinstimmung mit den besten
Bestrebungen der gegenwärtigen Gesellschaft
gegen eine auf den Geist der Konkurrenz
und des Egoismus gegründete soziale
Ordnung und bekennen ihren Glauben
an eine neue Ordnung und ihren Wille»,
a» deren Verwirklichung zu arbeite»,
indem sie sich in den Dienst ihrer Brüder
stelle».

Daher vereinigen sie sich in der
Aufstellung der folgenden Grundsätze:

§ i. Demokratische Postulate,
a) In einer Demokratie ist es Pflicht

des christlichen Bürgers, sich um die
Politik zu kümmern.

b) In einer christlichen Demokratie
muß die Frau dieselben politischen und
bürgerlichen Rechte besitzen, wie der Mann,

«) Die Gerechtigkeit verlangt, daß die
Minderheiten in den Räten der Nationen
ihrer Stärke entsprechend vertreten seien,

A 2. Sittliche Postulate, Soziale und
internationale Moral,



— 229 —

a) Es gibt nur eine Moral für beide
Geschlechter, Keine unmoralische Handlung

ist gerechtfertigt, Nieder aus
staatlichen Gründen noch um des Klassenkampfes

Millen,
K) Alle unter dem Vorwand der

Sittlichkeit getroffenen Ausnahmebestimmungen

in Bezug auf die Frau müssen
abgeschafft werden.

«) Der Staat hat die Pflicht für die
öffentliche Moral einzutreten und die
Anwendung der zum Schuge der guten
Sitte geschaffenen Gesetze zu sorgen.

Es muß den zum Kampfe gegen die
Unsittlichkeit organisierten Bürgern das
Recht zu direktem Vorgehen zugestanden
werden.

à) Das Schiedsgericht ist die einzige
dem christlichen Ideal entsprechende Art,
Streitigkeiten zwischen den Nationen zu
entscheiden.

Es gilt darum, für den Gedanken
internationaler Verständigung und der
daraus hervorgehenden allmählichen und
gleichzeitigen Abrüstung zu arbeiten,

s) Jedes einzelne Land ist eine
moralische Persönlichkeit, die eine bestimmte
Ausgestaltung des Menschentums und
folglich einen Willen Gottes darstellt.
Jedes Land ist darum heilig, und jedes
Volk hat das Anrecht auf Selbstregierung,

Die zivilisierten Länder haben nicht
das Recht, die Rassen, die sie als minderwertig

bezeichnen, auszubeuten. Sie haben
nur ein „Recht des älteren Brudes",
das sie verpflichtet, sie der Freiheit würdig
und fähig zu machen.

s 3. Wirtschaftliche Postulate.
s,) Die soziale Gesetzgebung ist eine

Notwendigkeit und eine Wohltat. Im
Besonderen ist der gesetzliche Schutz des
Arbeiters gegen Ueberarbeitung und
Gesundheitsgefährdung ein berechtigtes Mittel,

ihn vor den Wirkungen der
Konkurrenz und dem Mißbrauch der
kapitalistischen Macht zu schützen,

b) Das Genossenschaftswesen bildet
schon heute eine Macht, die dazu befähigt
ist, die Beziehungen zwischen Kapital und
Arbeit zu bestimmen und es bereitet mit
Erfolg die Umwandlung des egoistischen
Eigentums in gemeinschaftliches Eigentum

und des Konkurrenzprinzips in das
Prinzip der Solidarität vor.

e) Es kann von Nutzen sein, daß die
Allgemeinheit gewisse natürliche und
soziale Reichtümer für sich beansprucht,

aber jede Art industriellen Betriebes
des Staates oder der Gemeinde muß
der Aufsicht sowohl der Angestellten als
auch der Konsumenten unterstellt sein.

cl) Unter den gegenwärtigen Verhältnissen

erscheint eine starke Arbeiterorganisation
als die Grundbedingung, ohne die

keine ökonomische Einrichtung fruchtbar
wäre. Es gilt darum, bessere Beziehungen
zwischen den Arbeitgebern und den
Gewerkschaften herzustellen, was zur Folge
halte, daß diese letzteren aus ihrer
Kampfesstellung mehr heraustreten und
sich ungehemmter den praktischen
Reformen zuwenden könnten,

s) Die Verteidigung der
Klasseninteressen muß als berechtigt anerkannt
werden; aber einerseits müssen bei jedem
Konflikt aufrichtige Versuche zur Versöhnung

oder zu schiedsgerichtlichem
Entscheid gemacht werden, anderseits wäre
es nicht richtig, eine auf fortwährenden
Krieg gegründete ökonomische und soziale
Ordnung als endgültig zu betrachten,

t) Der Christ muß jede Art von Ge-
waltat im wirlschaftlichen Kampf energisch

verurteilen, ob sie von Seiten des
Kapitals oder der Arbeit ausgehen.

Die sozialen Christen
vermeinen nicht, in diesen Feststellungen

ihr letztes Ideal
beschrieben zu haben.

Der Wille des Vaters zwingt
sie, in einem beständigen Streben
nach individueller und sozialer
Erneuerung diefreie und brüderliche

menschliche Gemeinschaft
vorzubereiten, die sie das Reich
Gottes nennen.

Zur Feier des »stier Univtrsttâtt-
ZudiISUM5 veranstaltete die Studentenschaft

am Abend des 23, Juni einen
Fackelzug, Gleichzeitig hatte der Arbeiterbund

eine Volksversammlung zur
Besprechung des Bierboykotts einberufen.
Nachher gab der „Vorwärts" seiner
Genugtuung Ausdruck, daß die Arbeiterschaft

durch ihren Massenaufmarsch
bewiesen habe, „daß sie solche Fragen, wie
sie am Donnerstag abend zur Sprache
kamen, höher bewertet als ihre Neugierde
an einem studentischen Schauspiel." Aus
diesen Worten redet vernehmlich eine
typische Stimmung, das Gefühl, daß
Arbeiterschaft und Studentenschaft
einander innerlich fern stehen und daß
beiderseits die Welt der einen den an-



— 230

dern fremd und gleichgiltig ist. Diese
Stimmung ist nur ein Symptom davon,
in wie hohem Maße wissenschaftliche
Bildung Standessache ist und welche
Kluft tatsächlich die verschiedenen
Bildungsschichten von einander trennt.

Nun würden wir uns einfach etwas
vormachen, wenn wir bestreiten wollten,
daß Bildungsunterschiede und getrennte
Jnteressenkreise eine starke Schranke der
Intimität bilden, daß die Verschiedenheit
der Beschäftigung tiefe Wirkung auf die

ganze Gedanken- und Empfindungswelt
ausübt und dadurch eine innere
Verständigung erschwert. Aber wie verkehrt
ist es, daß die verschiedenen Kreise vor
dieser Schwierigkeit einfach kapitulieren,
daß sich der Student, der junge Kaufmann

und Arbeiter immer mehr in seine
eigene Welt einspinnt und man sich so

wenig um die Ueberwindung dieser
Schranken bemüht! Hier gibt es noch
ein weites Feld zu bearbeiten.

Ich begreife es, wenn den Arbeiter
angesichts studentischer Schauspiele eine
gewisse Bitterkeit anwandelt. Schon
weil die öffentliche Meinung beide Stände
verschieden beurteilt, das Kneipen und
Bummeln der Studenten in der Ordnung
findet und sich über das Wirtshaushocken
und Blauenmachen der Arbeiter entrüstet.
Noch mehr aber, weil in der Regel die
Wissenschaft das Privileg der Besser-
situierten ist. Das ist einfach eine Un-
gerechtigkeit, die auch durch die Tatsache
nicht ausgeglichen wird, daß die
wissenschaftliche Arbeit ebenfalls ihre Sorge
und Mühe, vor allem aber ihre größere
Verantwortung hat.

Wo liegt der Weg zur Ausgleichung
und Beseitigung dieser Ungerechtigkeit?
Zuerst in der Schaffung größerer Muße
des Arbeiters einerseits und Popularisierung

der Wissenschaft anderseits. Wir
verkennen die Gefahren dieses Weges
nicht; tiefere wissenschaftliche Bildung,
eigenes Urteil läßt sich auf ihm nicht
vermitteln, sondern nur einige Kenntnisse.
Wie leicht macht Halbbildung
eingebildet, wie schnell hält sie ihre Erkenntnis
für abschließend! Es ist etwas Wahres
an der Behauptung, daß sie schlimmer
sei als Unbildung, Aber wenn die
wirklichen Kenner der Wissenschaft ihre
Popularisierung in vornehmer Zurückhaltung

ablehnen, so besorgen es einfach
die Schwätzer, die Dilettanten und die,

welche selbstsüchtige Zwecke damit
verfolgen. Und wenn man auf der einen
Seite tut, als sei die Wissenschaft
geweihte Mysterienweisheit, so nährt man
damit nur auf der andern Seite umsomehr

den unbedingten Aberglauben an
Alles, was sich selbst irgendwie als
Wissenschast gebärdet. Auch die Forderung,

die Popularisierung dürfe sich nur
auf „gesicherte Ergebnisse" erstrecken, ist
verkehrt. Will man eine selbstgcmissc
Halbbildung vermeiden, so erwecke man
gerade den Eindruck, daß die Wissenschaft

voll offener Fragen und stündlich
bereit ist, ihre Ergebnisse zu korrigiere».

Eine weitere Aufgabe ist es, den Weg
zu wissenschaftlicher Bildung, zu den
Berufen, in denen sie sich betätigt, zu
selbständiger Mitarbeit den Begabten aus
den unbemittelten Volkskreisc» zu
öffnen. Von dieser Aufgabe ist am
Universitätsjubiläum merkwürdig wenig
die Rede gewesen. Es sind großartige
Stiftungen gemacht worden für eine
Witwen- und Waisenkasse der Professoren
und für ein neues Kollegiengebäude.
Wir freuen uns darüber; aber wir
würden uns noch mehr freuen, wenn
auch für das Studium Unbemittelter
reichere Mittel flüssig gemacht worden
waren. Gewiß bricht sich das
hervorragende Talent schließlich überall Bahn;
aber wie viele finden um des leidigen
Geldpunktes willen nicht den Weg zu
der Betätigung, auf die sie ihre Begabung

hinweist, während es Andere
haben und vermögen, sich mit vieler
Nachhilfe durch Schule und Studium
schleppen zu lassen und schließlich ihren
Platz schlecht auszufüllen. Und wenn
sich vollends damit der Bildungsdünkel
verbindet, so muß das Erbitterung
wecken, und über Erscheinungen wie die
Stimmabgabeder Sozialdemokraten gegen
die Kredite für Hochschulbauten vor einigen

Jahren in Zürich darf man sich

dann nicht wundern.
Ja, der Bildungsdünkel! So hoch

wissenschaftliche Bildnng zu schätzen ist,
so darf sie doch nie als Wertmesser der
Menschen mißbraucht werden. Hierin
liegt vor Allem das Verletzende und
Erbitternde. Wenn dieser Mißbrauch
einmal aufhört, dann werden nicht immer
noch Menschen nach wissenschaftlicher
Bildung begehren, die dazu nicht
geschaffen sind. Wenn die Zurückweisung



231

von der wissenschaftlichen Laufbahn keine

gesellschaftliche Mißachtung und persönliche

Entwertung mehr bedeutet, kann
man gerade in den Anforderungen an
die Begabung strenger sein. Es ist
gerade eine Geringschätzung der Bildung,
wenn man sie zum Mittel für die Um-
kleidung mit einem gewissen gesellschaftlichen

Nimbus entwürdigt. Und wenn
dann die Schätzung der einfachen Handarbeit

zugleich so gestiegen ist, daß
Menschen aus höhern gesellschaftlichen
Schichten sie nicht mehr unter ihrer
Würde finden, so ist wieder etwas von
der tiefen Kluft ausgefüllt und ein
Stück Ungerechtigkeit beseitigt. Hoffentlich

ist zur Zeit des 500jährigen
Jubiläums die Generation unserer Kinder
und Enkel in diesen Dingen einen Schritt
weiter! L.

7sm!Iiener«IebUNg. Einen zwar
zunächst rein theoretischen, aber darum
doch bedenkenswerten Vorschlag macht
Paul Natorp im neuesten Heft des
„Sämanns" über eine Umbildung der
Familienerziehung. Ausgehend von der
Tatsache, daß der stets anwachsende
Jndnstrialismus die Familie und ihre
Grundlage, die Ehe, rettungslos für die
größten Volkskreise entwerte und
vernichte, stellt er sich die Frage: „Aber
muß der Mensch über dieser industriellen
Entwicklung zu Grunde gehen?" Nein,
auf diesem Gebiete ist für die Menschheit

ein großer Sieg zu erkämpfen, „aber
er ist zu erkämpfen" glaubt N,
Unmöglich ist die Rückkehr zu den relativ
einfachen Verhältnissen, die Pestalozzi
bei seiner Muttererziehung vorschwebten,
Fichtes Jdealstaat schaltet die Familie
ganz aus und Fröbels Kindergarten
sowie die Fürsorgeerziehung haben den
ernsten Mangel, daß sie den Eltern die
Erziehungspflicht einfach abnehmen, N,
hält einen Ausweg aus dieser schwierigen

Lage am ehesten für denkbar durch
sogenannte „Nachbarschaftsgilden",
d. h, je eine Anzahl Arbeiter-Familien
würden sich zusammenschließen und eine
geeignete Person aus diesen Familien
würde etwa 20—25 Kinder als
Kindergärtnerin überwachen und beschäftigen.
Dafür würde sie von den andern aus
deren Löhnen frei verköstigt und
unterhalten. Die Familiengruppe würde so

selber für ihre Kinder sorgen, selber die
Verantwortung übernehmen; das wäre

Selbsthilfe in bestem Sinne. Aehnliches
möchte N, für die Kinderhorte und
Fortbildungsschulen durchführen. Die
einzelnen Gilden sollten sich zu größern
Verbänden vereinigen und diese wiederum

müßten sich an die wirtschaftlichen
Arbeiterorganisationen anschließen. Alle
ängstliche Staatsüberwachung müßte
natürlich unterbleiben, sowie auch die
Staaisunterstützung, außer etwa durch
Ueberlassung geeigneter Lokalitüten. Das
wäre ein Stück „Sozialismus der
Dezentralisation, nicht der Zentralisation",

Soweit die Skizze, der gegenüber die
praktischen Schwierigkeiten leicht aufzuzeigen

wären ; aber auch N, ist sich wohl
bewußt, daß dieses schwierigste Problem
der Massenerziehung sich nicht aus dem
Handgelenk lösen läßt. Darauf hin und
ein wenig darüber hinaus gewiesen zu
haben, ist wohl das heute allein Mögliche.

A. B.

Der kürzlich verstorbene Pfarrer
Z«Kob prodtt zu St. Peter in Basel
verdient auch in unsern Spalten ein
Wort dankbaren Gedächtnisses, das
natürlich keine allseitige Würdigung seiner
Person zu geben beansprucht. Zwar hat
Probst nicht dem Mitarbeiterkrcis
unseres Blattes nahe gestanden; wir wissen
auch nicht, wie er über unsere religiössoziale

Bewegung geurteilt hat. Aber
als Milte der 90er Jahre eine erste
Welle eines religiösen Sozialismus unter
dem Namen „christlich-sozial" durch die
evangelische Schweiz ging, stand Probst
in den ersten Reihen. An einem Jn-
struktionskurs für kirchliche Liebestätigkeit

in Bern — es muß im Jahr 1894
gewesen sein — sprach er über „Die
soziale Arbeit des Pfarrers" in seiner
gewohnten packenden Weise, Ich habe den
Vortrag, der mich in meiner ersten
Studentenzeit stark angeregt hatte, nach
Probsts Tod wieder hervorgesucht und
war srappiert, wie stark die Verwandtschaft

mit unserer heutigen religiössozialen

Bewegung ist. Der Unterschied
liegt in einer andern Stellung zur
Sozialdemokratie; dieselbe entspricht ungefähr

derjenigen der heutigen deutschen
Evangelisch-Soziaten, allerdings eher
ihrem linken Flügel. Probst tritt als
Gegner der Sozialdemokratie auf um
ihrer Religionsfeindschaft willen; aber
er kommt zu dem Satz: „Streichet aus
dem sozialdemokratischen Programm AI-


	Umschau

