
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 9

Artikel: Vom Berliner Kongress für freies Christentum und religiösen Fortschritt
August 1910

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132273

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132273
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 289 —

vom Serliner Congress Mr freies ebristentum
unci religiösen Fortschritt Hugust iqio.

Winterthur, den 21. August 1910.

Lieber Freund,
'^Hlso von Berlin und wie es mir daselbst ergangen ist, möchtest

Du etwas hören. Ich will versuchen, Dir etwas Weniges davon
^ zu erzählen, die Hauptsache kannst Dil ja dann in dem gedruckten

Protokoll lesen. Daß ich dabei frisch vom Leder ziehe und diesen und
jenen etwas unsanft behandle, dafür brauche ich nicht erst um
Entschuldigung zu bitten, das bist Du ja an mir gewöhnt. Das wird
bei mir erst mit dem Alter vielleicht besser werden, vorläufig mußt Du
mich nehmen, so wie ich bin.

Zuerst einige angenehme Mitteilungen. Dazu rechne ich z. B.,
daß alle Steifheit vom Kongreß verbannt war. Schon äußerlich.
Ich hatte zur Vorsorge meinen Gehrock in meinen Rncksack gepackt
und gleich bei meiner Ankunft für 1 Mark 50 Pfg. ausbügeln lassen.
Ich hätte mir beides, Gehrock und Bügeln, schenken können, denn ich

zog ihn nur gar nie an. Nnd ob auch der Saal, in dem der Kongreß
tagte, sehr offiziell und zercmouiell aussah uud hinter der Rednerbühne

der deutsche Kaiser mit allerhöchstem Schnurrbart höchst schneidig
aus dem dicken goldenen Rahmen heraus die verschiedenen Redner
fixierte — der Ton, in dem der Kongreß präsidiert wurde, in dem
man miteinander verkehrte, war ein recht natürlicher, schier gemütlicher.

Feierliche Eröffnungs- nnd Begrüßungsreden von k. k.

Ministerien, Konsistorien u. f. w., wie sie z. B. am evangelisch-sozialen
Kongreß vorkommen, gabs glücklicherweise keine und eigentliche Phrasen
auch nur ganz selten; dann und wann sogar recht erheiternde Augenblicke,

so z. B. als Förster aus Frankfurt zur Einleitung seines
Vortrages über die Verfassung der evangelischen Kirche in Deutschland
den Zuhörern den freundlichen Rat gab, die ihm zugemessene halbe
Stunde zu einer Frühstückspause zu benützen, denn sein Stoff sei

etwas trocken und die Zuhörer sollten fich ihre Frische für den
zweifellos viel interessanteren Vortrag seines Nachfolgers, Troeltsch
aufsparen — ein Rat, dem übrigens und ohne nachträgliches Bedauern
fast niemand Folge leistete.

Fröhlich war auch der Anfang von Lhotzkys Ansprache. Er
lautete ungefähr: „Unser Kongreß ist das reinste religiöse Babel. Wie
drollig müssen sich unsere Religionen und Religionsgespräche vor Gottes
Auge und Gvttes Ohr ausnehmen. Mir ist, als sähe ich Gott Vater
den Kopf schütteln und hörte ihn sagen: Ne, Kinder, was ihr nicht
alles könnt!"

Ein fröhliches Lächeln zog anch durch die Versammlung, als der
Vertreter der sieben liberalen Kirchen Australiens in seiner heißen



— 290 —

Dankrede an die deutsche Theolvgie und Philosophie sich sogar die

Behauptung leistete, er glaube, man kenne in Anstralien Paulsen und
Eucken vielleicht besser als in ihrer deutschen Heimat.

Schon gefährlicher war das Gelächter bei denjenigen Vortragenden,

die, trotzdem sie immer davon redeten es tun zu wollen, nie

zum Schlüsse kamen. Da fing man eben einfach an und hörte
nicht mehr auf zu klatschen, bis man mit diesem sehr handgreiflichen
Mittel dem Redner zum Schlüsse verholfen hatte. Eine Beifallssalve
mußte fich auch eiu deutscher Professor gefallen lassen, als er nach
einer mit entsetzlich nnanschanlichen Erörterungen zugebrachten Viertelstunde

in einem inspirierten Aligenblick die Worte sprach: Doch wenden
wir uns nuu vom Abstrakten zum Konkreten. Die Wendung trat
freilich bis znletzt nicht ein. Und ganz gelungen ging es dem Professor,
der über die Predigtkuust iu Deutschland sprach, aber auf eine so

unglückliche, umständliche Weise, daß mäuuiglich uud erfreulicherweise
auch er selbst in ein Lachen ausbrach, als er gegen den Schluß seines

Vortrages betonte, wie wichtig es sei, daß der Prediger seine Predigt
auf seine Zuhörer abzuzweckcn und diese, statt zu langweilen, zu interessieren

verstehe.
Doch nun vou deu fröhlichen zu deu großeu Augenblicken.

Solche gab es, freilich etivas weniger reichlich, als ich und wohl uicht
nur ich, erwartet hatte. Das rührte einmal davon her, daß von den
vielen angekündigten Rednern, ein gutes Dutzend nicht erschien. Ich
nenne nur Naumann, der seine ihm notwendige Kur nicht unterbrechen
durfte, Herrmann-Marbnrg, Campbell-London, Bovker-Washingtvn,
Eliot-Boston, Peabody-Cambridge, und leider anch Kutter und Ragaz-
Zürich. Die Schweiz war uur durch Professor Montet uud vier
inländische Pfarrer vertreten. Ein anderer Grnnd lag wohl darin,
daß fast alle Redner ihre Vorträge wörtlich ablasen nnd ein dritter
darin, daß nie eine Diskussion stattfand. Letzteres mag aus vielen
Gründen das Richtige gewesen sein; es hatte den Vorteil, daß so das
Programm, freilich in etwas monotonem Verlans abgewickelt werden
konnte, aber den großen Nachteil, daß die Geister nie zum Aus- und
Aufeiuanderplatzen kamen.

Große Augenblicke waren für mich die beiden Male, da Professor
Rauschenbnsch aus Rochester (Nordamerika) sprach; das eine Mal
berichtete er von der sozialen Erweckung der letzten fünf Jahre in
sämtlicheil protestantischen Kirchen Nordamerikas. Während vor noch
nicht langer Zeit auch in Amerika der Glanbe noch zìi Recht bestehen
konnte, mit Fleiß nnd Sparsamkeit sei es jedermann möglich, seines
Lebens froh zu werdeu, drohe jetzt der Kapitalismus das amerikanische
Volk — wie die Schlange den Laokoon und seine Söhne — zu
umschlingen, aber gottlob, auf der ganzen Linie der amerikanischen
protestantischen Kirchen fei das soziale Gewissen und damit das svziale
Verständnis und damit der feste Wille zur gemeinschaftlichen Tat
erwacht, und z. B. von den Bischöfen der Methodistenkirche, höchst



— 291 —

bedeutenden Männern, schon vor zwei Jahren ein mutiges Manifest
erschienen.

Das andere Mal hörte ich Rauschenbusch in einer der drei gleichzeitig

im Norden, ^0. und L'W. Berlins abgehaltenen
Volksversammlungen über das Wort reden: Ich und mein Haus, wir
wollen dem Herrn dienen. Er führte in ergreifend schlichter und
frommer Weise aus, wie in den Tatsachen des Familienlebens, der
Erinnerung ans Elternhaus, der Liebe zum Weibe, der Geburt seiner
Kinder, den Freuden, Pflichten und Tragödien des Familienlebens
der moderne Großstadtmensch wieder zur Ahnung von etwas Heiligem
in und über seinem und seiner Kinder Leben geführt werden könne
und wie es dann gelte, dieses Heilige in den Mittelpunkt der Familie
zu stellen. Rauschenbusch hat äußerlich gar nichts Bestechendes,
Gewaltiges, aber er redete wirklich wie Einer, der Gewalt hat nnd nicht
wie die Schriftgelehrten.

Nicht neben, aber gleich nach Rauschenbusch muß ich Dr. Max
Maurenbrecher, jetzt in Erlangen, nennen. Er ist bekanntlich von
Naumann, dem er wohl viel, z. B. auch an rednerischem Geschick, aber
wohl noch Tieferes zu verdanken hat, zur sozialdemokratischen Partei
übergegangen, schreibt regelmäßig in die sozialistischen Monatshefte, die
ich bei dieser Gelegenheit einfach jedermann empfehlen möchte, und hat
neben den von Liechtenhan in den Nenen Wegen vortrefflich besprochenen

Büchern über Jesus und Paulus — in einem fast 600scitigen
Band die biblischen Geschichten kritisch herausgegeben. (Berlin, Verlag
Vorwärts 1910; 7 Mk. 50 Pfg.) An die schlichte Kraft und Tiefe
des amerikanischen Professors reichte freilich Maurcnbrecher trotz seinem
viel mächtigeren, eindrucksvollen Pathos uicht herau. Es gelang ihm
nicht ganz, sich vor gewagten Verabsolutierungen zu hüten loie z. B.
derjenigen, die Kirche der Orthodoxie sei dem Volke schon seit Generationen

die Religion schuldig geblieben oder der andern, die Pflicht zur
sozialen Um- und Neuschaffung der menschlichen Gesellschaft sei das
Ein und Alles, um das es sich in der heutigen Lage handle — oder
vor der dritten, die Lösung der Frage, was das Leid für einen
Sinn habe, liege darin, daß es überhaupt gar keinen habe als den,
daß wir es wegschaffen. Die erste dieser Behauptungen wies schon
fein Nachredner am selbigen Abend als eine unbeweisbare zurück uud
jeder von uns wüßte, schon nur aus seinem kleinen Bekanntenkreise
Beispiele an den Fingern aufzuzählen von Männern und Frauen,
die bei aller kirchlichen Rechtgläubigkeit, Träger und Vermittler einer
lebendigen und echten Frömmigkeit gewesen sind.

Die zweite Behauptung vergißt, daß so lange es eine Menschengeschichte

gegeben hat und geben wird, neben dem was der Einzelne
als Glied der menschlichen Gesellschaft ist und als solcher an diefer
Anteil hat, jeder Mensch sein ganz individuelles Geschick erlebt und
verarbeiten muß, und dabei auf Rätsel, Geheimnisse, Zusammenh änge,
Konflikte, Situationen stößt, die Keiner genau so wie er erlebt,, die



— 292 —

darum ihm keine Gesellschaft löseu oder abnehmen kann, sondern mit
denen er aus seiner eigenen Natur uud Situation heraus ganz allein
sich auseinandersetzen und fertig werden muß.

„Da tritt kein anderer für ihn ein,
Auf sich selber steht er da ganz allein."

Und etwas ähnliches gilt auch in Betreff der dritten Behauptung.
So großzügig die auf deu Sinn des Leidens gegebene Antwort
Maurenbrechers ist und so gewiß sie gegenüber millionenfachem Leid
tatsächlich die einzig zutreffende, wirklich lösende Lösung ist, restlos
wird das Leid damit unbedingt nicht richtig gedeutet, denn es ist eine

zu ernste und gewaltige Menschheitserfahruug, daß zahllosem Leid
tatsächlich noch ein anderer, tieferer, sehr viel tieferer Sinn innewohnt
als bloß der, es für sinnlos zu halten und als sinnlos wegzuschaffen.

Aber von solchen bei einem so temperamentvollen Parteipolitiker
und Volksredner sehr leicht verständlichen Ungenauigkeiten abgesehen,
gehörten Maurenbrechers Reden sicher zum Bedeutendsten, was dieser
Kongreß neben ordentlich viel Unbedeutendem brachte. Wenn Maurenbrecher

redete, fühlte man sich — was bei den meisten Reden nicht
der Fall war — hinausgetragen und hineingeworfen in die große,
tiefe, eruste Leibes- und Geistes- und Seelennot der Masse, die da
draußen vor den Fenstern des Kongreßsaales ihr Dasein führt, ihren
Kampf kämpft und sehnsüchtig nach etwas Neuem sich ausstreckt. Wie
Flußtiere, die mit ihren Riesenleibern aus der Stromesflut auftauchen
und in unheimlicher Größe und Schwere ans Ufer steigen, so kamen
und wuchsen und schritten unter dieses Redners Zauberwort die religiösen
und sozialen Probleme der Gegenwart in ihrer Urgestalt und
Urgewalt heran.

Mit furchtbarer Wucht schilderte Maurenbrecher, wie die Großstadt

dem, der sie betritt, einerseits alles nimmt und in Stücke schlägt,
was er an bloß ererbter, bloß überlieferter, nur auswendiggelernter
und anerzogener Sitte und Frömmigkeit mit fich bringt, wie in diesem
Wirbelsturm modernen Denkens und Lebens die sogenannte Religion
von Hunderttausenden mie Spreu in alle Winde fliegt und sich als
ein elendes Etwas, ein ohnmächtiges Nichts erweist und wie dvch
andererseits gerade in der Großstadt, in ihrer Not und in ihrer Masse,
der Mensch zum Ernst seines Daseins erwacht, die Not und seine
halbtierische Existenz als etwas, das nicht fein muß, nicht sein soll,
empfinden und hasseil, sich selber als das, was er ist, als Teil und
Glied eines ungeheuren, geheimnisvollen Ganzen begreifen und erleben
lernt, nun im willenskräftigen Anschluß an dieses Ganze in den Gang
des Geschehens eingreift und aus einem unbedingten Müssen heraus,
aus einem Zwang, der stärker ist als er, der Einzelne, sich sein und
seiner Mitmenschen Dasein nmschafft und sich aus dem Beherrschten
zum Beherrscher macht.

Während man bei so manchem andern Kongreßvortrag sich bloß
als Zuhörer, ja Zuschauer fühlte und zusehen mußte, wie der Redner



— 293 —

seinen Stoff in Begriffe brachte, um ihn dann wieder in Begriffen
aufzulösen, hier war's umgekehrt. Hier stoben die Begriffe vor der
Wirklichkeit, die aufgezeigt wurde, auseinander und wurde man in
Probleme eingeführt, die einer begrifflichen Lösung spotten, die erlebt
sein wollen, und nur durch die Tat gelöst werden können, bei deren
Vorführung man sich nicht mehr als bloßer Zuschauer, sondern als
Mitbeteiligter und Mitverantwortlicher fühlte. Das hat Maurenbrecher
erreicht und dafür sei ihm herzlich gedankt.

Ein anderer Höhepunkt war Harnacks Vorlesung über „Das
doppelte Evangelium im neuen Testament". Schon der Umstand, daß
sie im dicht gefüllten, größten Hörsaal der Universität stattfand, gab
der Stunde einen besondern Charakter. Man saß da und harrte
auf den Kommenden in dem Bewußtsein dessen, was in diesem uucli-
torium maximum fchon ganzen Studentengeschlechtern an Geist und
Gelehrsamkeit geboten worden ist, und was es bedeutete, einen der
gelehrtesten und meistgenannten Theologen Deutschlands über dieses
Thema sich ausprechen zu hören. Der Ertrag der Vorlesung war
denn auch reich. Mit meisterhafter, so manch anderem Kongreßvortrag

abgehender Kürze, entwickelte Harnack Stoff und Problem. Die
Lösung freilich war, wie man es bei Harnack gewöhnt ist, eine im
Vergleich zum Ernst und zur Schwierigkeit des Problems nur zu
einfache, nur zu befriedigende, fast möchte ich sagen, zu elegante. Er
schloß nämlich damit: „So ist das .doppelte Evangelium^ — kurz
gesagt: die Verkündigung Jesn Christi und die Verkündigung von
Jesus Christus — heute noch fo nötig wie es früher war. Das erste
enthält die Wahrheit, das zweite den Weg, beide zusammen bringen
das Leben."

Ich sehne mich immer wieder und sehnte mich auch nach dieser
wie gesagt eleganten Vorlesung nach Theologen, die den Mnt haben,
auch mit Unlösbarkeiten, in Konflikten zu enden und statt den
Zuhörer mit einem beschwichtigenden: „sowohl als auch" zu entlassen,
ihm ein „Entweder-oder" als Stachel ins Gewissen zu drücken. Aber
Harnack ist eben Historiker. Da gilt es: „wir sollen nicht weiser sein
wollen als die Geschichte Es mag wohl so gut sein, wie es

gegangen ist." Gewiß — so betrachtet, so empfindet der Weise, der
Reife das Geschehene, das Gewordene; aber so schafft man selber
keine Geschichte, kein Vorwärts, kommt es nicht zu einem Bruch, zu
etwas Neuem, und das gehört doch auch— ja, das ist doch eigentlich

das „Wefen des Christentums". Wie Harnack als Dogmatiker
ein ächter Schüler Ritschl's geblieben ist, das kam auch in den Worten
zum Ausdruck, in denen er erklärte, Gott sei uns nun einmal erkennbar

nur nach seiner Heiligkeit und Liebe — also nur an Menschen.
Nur durch diese Eigenschaften fei uns Gott eben Gott. Damit ist ja
gewiß etwas sehr Tiefes ausgesprochen, aber diese Isolierung des
Göttlichen, das in Menschen sich uns kund tut, von dem übrigen Tatbestand
und Naturvorgang, den der Mensch bedeutet, und als der er nun



— 294 —

einmal ein Teilstück eines ungeheuren Ganzen ist, die verträgt unser
Gefchlecht, unser Gewissen einfach nicht. Sie ist eine gegenüber dem

Ernst und dem Gewicht der Sache unerlaubte Abstraktion und so tief
sie auch im innersten der Wahrheit entspricht, so ungenügend, nicht
umfassend und zwingend genug ist sie gegenüber der tatsächlichen
Verflechtung alles Seins nnd Geschehens, in die unser Menschendasein
nun einmal mit hinein geflochten ist.

In dieser Hinsicht stellte Schrempf-Stuttgart den Gegensatz zu
Harnack und den meisten Rednern des Kongresses dar. Schon die

Ankündigung femes Vortrags: Was unsereiner will — ein Bekenntnis,
kein Programm — deutete an, daß es Schrempf nicht darauf ankommt,
er sich im Gegenteil peinlich davor hütet, alles was sich im Laufe der
Geschichte aus dem ursprünglichen Christentum entwickelt hat, als zum
Wesen des Christentums gehörig, ja überhaupt als Religion gelten zu
lassen. Er hält für wirklich religiöse Menschen, und zu denen zählt
er auch sich, alle die Menschen, „die die Ewigkeit im Sinn haben und
darum die Zeit nicht mehr ernst zu nehmen brauchen und verwögen".
Religion ist nach ihm weder etwas „Befriedigendes" noch etwas „fürs
Volk", sondern nur für den Einzelnen, nicht eine bestimmte
Lebensbetätigung sondern Lebensstimmung.

Schrempf vertrat mit seinem Votum, wie Lhotzky mit dem seinigen,
unzweifelhaft etwas sehr Wesentliches vom Evangelium. Wie Lhotzky

— darin fast oder wvhl der Einzige unter allen Kongreßrednern —
das Kindliche im Verhältnis des Menschen zn Gott und das Väterliche

im Verhältnis Gottes zu den Menschen inmitten der Unkindlich-
keit, die die meisten Kongreßreden atmeten, kühn und eben kindlich,
in der großen Bedeutung dieses Wortes zum Ausdruck brachte, fo
kam in Schrempfs Bekenntnis eine dem ursprünglichen Evangelium
nicht weniger wesentliche und den theologischen Kongreßvorträgen
ebensosehr mangelnde Stimmung zu ihrem Recht; nur schlug bei dem
Einen wie bei dem Andern, bei Lhotzky die Betonung des kindlichen,
bei Schrempf diejenige des am Diesseits uninteressierten Wesens der

christlichen Frömmigkeit in eine mit dem Werbedrang und der Tatkraft

des Evangeliums unverträgliche, ja unerträgliche Einseitigkeit um.
Zu deu Höhepunkten der Tagung möchte ich auch das zählen,

was Prof. Titius (Göttingen) über Recht und Schranken des
Evolutionismus in der Ethik sagte. Er bemühte fich, was nun einmal
bei einem Theologieprofessor nicht selbstverständlich ist, sich und seinen

Zuhörern die Wirklichkeit vor Augen zu halten, diese geheimnisvolle
Wirklichkeit, in der unser Geschlecht aus der Tierheit aufgestiegen ist
und die, je ernster der Mensch sich mit ihr anseinandersetzt und in
ihr Mensch werden und bleiben will, ihm die Antwort auf seine letzten

Fragen schuldig bleibt und ihn zwingt, sie sich selber zn geben aus einer
ihm nun einmal angeborenen, ob mit dem Eutwicklungsdogma vereinbaren

oder unvereinbaren Veranlagung heraus, diesem geheimnisvollen,
aber unleugbar und unersetzbar vorhandenen Etwas, mögen wir es



— 295 —

nun nennen wie wir wollen, aus dem wir einerseits unsere sittlichen
Ideale erst schaffen und mit dem wir andrerseits uns doch wieder an
sie gebunden, ihnen verpflichtet fühlen. Als der Redner aus tiefer
Bewegung die zwei Sätze aussprach: Ich kann schließlich leben, ohne
die Welt zu verstehen, aber ich kann nicht leben, ohne zu wissen, was
ich soll — da antwortete ihm die Zuhörergemeinde mit einem aus
ebenso tiefer Bewegung hervorbrechenden, dröhnenden Beifall. Dieser
Beifall war mir ein neues Zeugnis, wie erlösend eine schlicht
ausgesprochene Wahrheit wirkt, wie verdient unsere dogmatische und ethische
Theologie stch machte, wenn sie alle ihre Probleme sv schlicht formulierte

und wie der Theologe, wenn er gründlich und tief theologisiert,
ganz von selbst nicht anderswo anlangt, als wo jedes nicht dnrch die
Hochschule, aber durch die Schule des Lebens gegangene und in ihr
tief und fromm gewordene Menschenkind auch.

Damit habe ich das, was mir am Kongreß am meisten Eindruck
gemacht hat, aufgezählt. Ich könnte dem noch beifügen die warme
Ansprache von Gounelle-Paris mit der Grundsehnsucht und
Grundforderung: Il nous kaut l'inspiration pas ssulsinsut à'nns vis
saints, inais à'uns sosists saints, die sympathische Art, in der
Paul Hyacinthe Loyson, rsclaelsnr äu, sissls, Sohn des auch
erschienenen 85jährigen ?6r6 Hyacinthe, und Wilfred Monod-Paris
von den nach der Trennung vvn Kirche und Staat in Frankreich
gegründeten tratsrnitss redeten, freien Vereinigungen, in denen
Freidenker und Freigläubige in brüderlicher Gesinnung gemeinschaftliche
Wahrheiten zu vermitteln streben, auch Pfannkuche-Osnabrück
entwickelte in gründlichem, echtlutherischem, uniformiertem Gedankengang
die These: Ein Christ kann Sozialist sein, aber muß es nicht sein,
Gleichartigkeit der Gesinnung schließt noch nicht Gleichartigkeit der
Methode in sich. Der Sozialismus richtet ein Gesetz auf, indem er die
Wirtschaftsordnung dogmatisiert, Christus aber ist des Gesetzes Ende.
Darum nach Luther: Kirche und Rathaus trennen, sonst frißt eins
das andre und kommen beide um. Auch Dr. Lipsius-Bremen, Sohn
des verstorbenen Professors Lipsius-Jena, vertrat mit viel Ernst und
Wärme die Kalthoffsche Richtung im Sinne eines den unitarischen
Gottesbegriff wegen seiner logischen Unvollziehbarkeit ablehnenden,
tatkräftigen idealistischen Pantheismus. Gottlob, fugte ich mir auch da
Wieder, kommt es im Leben nicht darauf an, in wiefern uns Gott ein
logisch vollziehbarer Begriff ist, sondern darauf, vb wir in einem
kindlich-tiefen, männlich-tapfern Verhältnis zu dem verborgenen, nach
Offenbarung drängenden Sinn unseres Lebens stehen. Daß der kindlich

gesinnte, logisch vielleicht unzulängliche Frömmigkeitstypus dem
logisch korrekteren, aber aller Kindlichkeit ermangelnden überlegen ist
nnd bleibt, das ist mir gewiß nnd lieber will ich auf logische Vollzieh-
barkeit meines Gottesbegriffs als auf ein kindliches Verhältnis zu Gott
selber verzichten, jedenfalls mache ich nicht letzteres von ersterem abhängig.

Ja, und Traub, Troeltsch, Bousset, Gunkel, Dorner, Weinel,



— 296 —

Baumgarten, die ganze Reihe deutscher Theologen — und dann die
Vertreter außerchristlicher Länder und Bekenntnisse? — von denen
hast du ja nvch kein Wort gesagt. Werde ich anch nicht mehr viel
sagen, von den anßerchristlichen nicht, weil ich sie entweder nicht gehört
oder nicht verstanden oder keinen besondern Eindruck von ihnen
empfangen habe, wie deuu überhaupt der Schwerpunkt des Kongresses
ganz unbestreitbar nicht in dem lag, was sie uns, sondern wir ihnen
zu sagen hatten. Aber um sv mehr erwartest Du begeisterte Berichte
von den Referaten der genannten deutschen Thevlogieprofessoren. Es
tut mir leid, ich kann Dir nicht verhehlen, wenn Du's doch wissen
willst, daß ich ein klein wenig enttäuscht war. Aber um das zu
erklären und zu begründen, dazu müßte ich Dir einen ebenso langen
Bries schreiben wie den, den Du jetzt glücklich hinter Dir hast. Für
diesmal jedenfalls Schluß! Von Herzen Dein, wie hat mich doch
einmal unser Professor der systematischen Theologie genannt? Ah
richtig! Dein „Laienführer".

Umscdau.
Die nächste religisL soziale Honte-

reu? soll am 24, und 25. Oktober
in Bern stattfinden. Das Programm
erscheint in nächster Nummer, L.

Zu der Notiz über die SeledUNg «er
^Irenen in der letzten Nummer bemerke
ich auf Wunsch von Herrn Pfarrer Bader,
daß es sich dabei um eine Sache handelt,
die freilich angeregt und in die Wege
geleitet worden sei, vielleicht auch
zustande komme, aber noch nicht für ein
Faktum gelten könne. Ergänzend sei

erwähnt, daß ein Antrag im gleichen
Sinn auch der letzten Basler Synode von
Lehrer Bolliger eingereicht wurde, aber
noch nicht zur Behandlung kam. L, R.

Eine erfreuliche Kundgebung ist der
«utruf «ur SrSnâung eines verbanàes
M internationale verstänSigung,
zunächst für Deutschland, unterzeichnet von
einigen namhaften Vertretern der Wissenschaft

und Politik. „Schon haben die
technischen Umwälzungen eine Epoche des
Internationalismus herbeigeführt, aber
die politische Organisation der Kulturwelt

ist hinter ihr zurückgeblieben bei
dem Nebeneinander unverbundener
Einzelstaaten." „Wenn die Rüstungen der
großen Mächte in dem jetzigen Tempo
fortschreiten, so bedeuten sie ein
Wettlaufen zum Ruin." Was der Verband

will, ist ein Ausbau der schon
vorhandenen Ansätze zu einer festen und
planvollen Organisation der internationalen

Beziehungen. Ein anderes System
soll im Staatenverkehr herbeigeführt, die
internationale Schiedsgerichtsbarkeit
ausgebaut werden. Man will überhaupt
planmäßig auf eine Klärung und Verständigung

bei internationalen Konflikten
hinarbeiten. Sollen aber die Regierungen
in dieser Richtung beeinflußt werden, so

muß ein starker Druck der öffentlichen
Meinung vorhanden sein. Sie zu
organisieren ist der nächste Zweck des
Verbandes. Aus historisch leicht verständlichen

Gründen ist das nationale
Empfinden in Deutschland zur Zeit so stark,
daß der Bodeu für solche Pflege
internationaler Beziehungen weniger
empfänglich ist. Deshalb ist die Aufgabe
besonders dringend, das deutsche Volk
davon zu überzeugen, „daß im letzten
Grunde die gemeinsamen Interessen der
konkurrierenden Staaten größer sind wie
ihre Rivalitäten, und daß darum eine
internationale Verständigung möglich
ist." Wir wünschen diesen Bestrebungen
von Herzen großen Erfolg; er wird
davon abhängen, ob sie aus ihren
akademischen Höhen den Weg zum „gewöhnlichen

Volk" finden. L.

Redaktion: Liz. rieclMNNSN. Pfarrer in Basel; L. ««ga2. Professor
in Zürich, — Manuskripte sind an Herrn H«ga2 zu senden. — Druck von
«. S. ZibinSen in Basel,


	Vom Berliner Kongress für freies Christentum und religiösen Fortschritt August 1910

