
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 12

Artikel: Der Kampf um Jesus Christus : Teil III

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132282

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132282
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8

ver Kampf um Zesus Ldristus.
m.

FF Dir haben in den zwei vorausgehenden Aufsätzen*) untersucht,
was sich aus dem Sturm und Streit, der gegenwärtig die
Gestalt Jesu Christi umbraust, für unser Verständnis Jesu

und unfere Stellung zu ihm ergebe. Es schien uns daraus die
Notwendigkeit eines neuen Verständnisses Jesu zu folgen. Die ganze
Bewegung schien uns nur ein Symptom einer Auferstehung Jesu zu sein,
die sich heute vollziehe oder vorbereite. Freilich mußten wir auf der
andern Seite feststellen, daß nur eine neue Offenbarung der Wahrheit
und des Lebens Christi die große Krise überwinden könne.

Aber eine Frage blieb uns noch unbeantwortet, die sich aus
diesem Zusammenhang ergibt, oder wir haben ste doch bloß gestreift:
Wie können wir denn erkennen, was Jesus ist und will?
Können wir das überhaupt?

1. Es scheinen stch in dieser Beziehung aus der^heutigen Lage
große, wirkliche oder scheinbare, Schwierigkeiten zu ergeben. Sie
bestehen freilich in ihrer ganzen Not nur für die verhältnismäßig Wenigen,
die der Arbeit der geschichtlichen Erforschung der Bibel, insbesondere
ihrer auf das Leben Jesu bezüglichen Bestandteile, gefolgt sind; aber
Einiges von den Ergebnissen dieser Arbeit dringt gerade infolge der
früher geschilderten Bewegungen in die Masse — oft in sehr
übertriebener und entstellter Form.

Was war Jesus? Was wollte er? — Es scheint, daß es
schwer, ja unmöglich sei, darauf eine Antwort zu geben, die auch
nur ein wenig auf allgemeine Zustimmung hoffen dürfte. Als
Harnack sein Buch über das „Wesen des Christentums" veröffentlichte,

schien eine solche Antwort gefunden zu sein. Es erhob sich
allerdings sofort Opposition, doch war diese anfangs noch wenig
zuversichtlich. Aber sie ist seither immer lauter und allgemeiner ge-

*) Vergleiche Nr. 4 und b.



— 366 —

worden und heute liefe man in manchen Kreisen Gefahr, ein spöttisches
Lächeln hervorzurufen, wenn man dieses Buch als eine annähernd
genügende und endgiltige Darstellung des Christentums und im
Besonderen als richtige Auslegung der Botschaft Jesu hinstellte. An
Stelle des Bildes Jesu, das trotz aller Verschiedenheit der Auffassungen,
die stets vorhanden war, doch vor früheren Geschlechtern in gewaltiger
Einheitlichkeit der Grundzüge dastand, fcheint ein Nebel von Hypothesen

und Problemen getreten zu sein. Man sagt uns, die
Erforschung des Neuen Testaments habe uns gezeigt, daß darin nicht nur
ein Bild von Jesus, eine Auffassung des Evangeliums enthalten fei,
sondern mindestens drei: die der Synoptiker (d. h. der drei ersten
Evangelien), die des Paulus und die sogenannte johanneische, wobei
dann wieder zwischen der des Evangeliums und der Briefe des

Johannes einerseits und der der sogenannten Offenbarung Johannis
anderseits zu unterscheiden wäre. Daneben gebe es aber noch eine

Anzahl Variationen dieser großen Typen. Welche dieser Auffassungen
sei es nun, woran wir uns halten sollen?

Aus dieser ersten Verlegenheit scheint uns freilich die geschichtliche

Forschung selbst zu befreien, indem sie uns zeigt, daß die Synoptiker die

ursprüngliche Gestalt des Lebensbildes und der Botschaft Jesu uns am
reinsten aufbewahrt hätten, während Johannes mehr eine Deutung
als eine Darstellung Jesu Christi biete — freilich eine großartige und
tiefsinnige Deutung. Aber angenommen, daß dies ein endgiltiges
Ergebnis der Forschung fei, so ist uns damit doch nicht geholfen, sondern
es tauchen sofort neue Schwierigkeiten auf. Welcher der Synoptiker
gibt nun das richtigste Bild Jesu und feiner Botschaft? Denn die

Synoptiker stimmen wieder untereinander nicht völlig überein. Jeder
bedeutet wieder eine besondere Variation des Evangeliums. In
Markus, dem wahrscheinlich ältesten, findet man mehr den Geist des

Paulus, in Matthäus mehr Zusammenhang mit der sogenannten
judenchristlichen Art, in Lukas wieder ein starkes Hervortreten des ebjoni-
tischen Momentes, d. h. des Zuges zu den Armen, Geringen und
Verlorenen, der sozialen Bußpredigt. Welcher steht nun Jesus am nächsten,
welcher am fernsten?

Aber ist denn die Sache nicht einfach so zu entscheiden, daß wir
die Worte und Taten Jesu richtig zusammenstellen und so ein einheitliches

Bild schaffen? Ja, wenn wir wüßten, welches Jesu wirkliche
Worte und Taten sind! Aber hier liegt ja eben die allergrößte der
Schwierigkeiten. Die sogenannte Kritik hat uns in dieser Beziehung,
wie es scheint, in die größte Unsicherheit gestürzt. Die Kritik hat
die Evangelien scheinbar in einen Trümmerhaufen verwandelt und
sucht nun in dem Schutt und Wust nach Stücken des echten Bildes
Jesu. Es ist nach und nach so weit gekommen, daß es fast kein
Stück der evangelischen Ueberlieferung mehr gibt, von dem nicht irgend
ein namhafter Theologe erklärte, es sei „unecht", d. h. es enthalte
keinen geschichtlich genauen Bericht von einem Begebnis aus dem Leben



— 367 —

Jesu oder sei kein echtes Wort aus seinem Munde. In neuester Zeit
ist diese ganze Sachlage noch verschärft worden durch die sogenannte
religivnsgeschichtliche Methode. Diese sucht zu zeigen, wie auch im
Neuen Testament viele Anklänge aus andern Religionen zu finden
seien in Sprache und Gedanken, wie das Evangelium überall mit der
antiken Welt zusammenhange. So scheinen sogar gegen das Heidentum
hin seine Grenzen zu zerfließen und der Zerstörungsprozeß vollends zu
Ende geführt zu sein. Und auf einer solchen Trümmerstätte soll die
Christenheit Andacht halten? Wäre da nicht viel mehr Anlaß zu
einer großen Klage, wie sie die Juden an den Resten ihres alten
Tempels abhalten?

Zu diesen historischen oder wissenschaftlichen Nöten gesellen stch

endlich noch solche, die zunächst aus den Kämpfen und Problemen der
Gegenwart stammen. Wir möchten von Jesus und seiner Botschaft
eine Orientierung für unser heutiges Tun haben. Uns bewegen die
Probleme des heutigen ethischen und wirtschaftlichen Lebens, die
religiösen Streitfragen der Zeit. Wir möchten dafür am Evangelium eine
feste Grnndlage, eine sichere Richtschnur haben. Wir kommen zu ihm
gegangen und geraten statt dessen in einen Nebel von Hypothesen nnd
endlosen theologischen Disputationen. Ist das Evangelium individualistisch

oder sozialistisch? Geht es mehr aus das Jenseits oder das
Diesseits, einseitig auf das innere oder ebenso stark auf das äußere
Leben? Ist es mehr monistisch oder mehr dualistisch? Bejaht oder
verneint es die Welt, d. h. ist es optimistisch oder pessimistisch? Für
alle nur möglichen Theorien sucht man Jesu Autorität zu gewinnen
und findet sie auch. Aber wer alles ist, ist zugleich nichts. Es fcheint
nichts anderes übrig zu bleiben, als daß wir unseren Weg suchen,
ohne Jesus zum Führer zu haben.

Es scheint eine verzweifelte Sachlage zu sein. Vielleicht zürnt
mir dieser oder jener Leser, daß ich sie auf diese Weise darstelle. Aber
er darf nicht mir böse sein; denn ich sage nur, wie die Dinge sind,
d. h. wie sie sich uns auf den ersten Blick darbieten. Wir müssen den
wirklichen oder scheinbaren Schwierigkeiten ehrlich und tapfer ins
Gesicht schauen, wenn wir sie besiegen wollen. Das ist ja freilich klar:
Wenn die geschilderte Sachlage das letzte Wort wäre, dann hätten wir
keine Ursache, Weihnachten zu feiern. Ein Nebel von Hypothesen kann
uns nicht selig machen, eine Trümmerstätte die Welt nicht erlösen.
Dann täten wir aber wohl anch besser, das Christentum zu den

Dingen zu legen, die gewesen sind. Denn es wäre eine Sache, von
der doch niemand wüßte, was sie eigentlich sei.

Aber nehmen wir an, die Lage wäre etwas leichter. Die Evangelien

könnten uns vielleicht doch ein recht genaues Bild Jesu und des

Evangeliums geben, aber es müßte allerdings durch mühsame gelehrte
Arbeit ans Licht gefördert werden. Wenn die Dinge fich so verhielten
— was wäre die Folge? So ziemlich das Gleiche, wie im ersten Falle.
Jesus ginge der lebendigen Religion verloren. Wir wären für seine



— 368 —

Erkenntnis auf die Gelehrten angewiesen und zwar auf ganz wenige.
Denn nur wenige hätten in dieser Sache Autorität genug, um ein
entscheidendes Wort zu sprechen. Und dazu müßten wir warten, bis
sie unter sich ein wenig einig geworden und zu sicheren Ergebnissen
gelangt wären, das heißt: wir müßten warten bis ans Ende der
Tage. Denn wir haben es schon früher ausgeführt: die Wissenschaft
ist nie fertig; immer von neuem wird sie vom Zweifel überfallen. Der
Zweifel ist beinahe ihre Pflicht, jedenfalls gehört vorsichtig kritisches
Abwägen und Zurückhalten zur besondern wissenschaftlichen
Geistesverfassung. Aber die Religion lebt von Gewißheit, der Glaube ist
das Dennoch, das „den Zweifel bricht".

Und wenn auch endlich, endlich ein wissenschaftlich sicheres
Ergebnis zustande käme — inzwischen wären wir in Not und Tod
versunken.

2. Gibt es einen Weg aus dieser Not heraus? Es gibt freilich
einen einfachen und bequemen; wir haben uns mit ihm in den früheren
Aufsätzen ausführlich beschäftigt: Jesus als unsern Führer aufzugeben
und die Wahrheit, deren wir bedürfen, in der Welt der Gegenwart,
im unmittelbaren Erleben zu suchen. Jesus könnte dann ja immer
noch als „Symbol" dieser Wahrheit gebraucht werden, sogar für den

Fall, daß seine ganze Geschichte bloß Dichtung wäre. Diesen Weg
hat neuerdings der Göttinger Theologe Bousset am Berliner
Weltkongreß empfohlen. Einige von den führenden Männern der deutschen
Theologie nnd des deutschen Christentums, darunter eiu religiös so

tiefer Mann wie Pfarrer Traub in Dortmund, halten ihn für den

(vorläufig wenigstens — fo darf man wohl Traub auslegen?) einzig
gangbaren.

Wir können ihn nicht gehen, so sehr wir das teilweise Recht
dieser ganzen Bewegung anerkennen. Wir verlören damit nicht viel
weniger als alles. Uns kommt es nicht auf Ideen an, sondern auf
Kräfte, nicht auf Symbole, sondern auf Gottestaten. Und die Kraft
von Gott, die unsere Geisteswelt trägt, die Gottestat, in der wir
Gott erkennen, erleben als den Gott, der uns hilft, ist allein Jesus,
der wirkliche Jesus des Neuen Testaments, der uns zugleich der
gegenwärtige Christus sein muß, dies aber auch sein kann.

Also gilt es für uns, einen andern Weg zu suchen. Und ich

meine, daß es einen solchen gebe.
Es ist auch ein einfacher Weg. Wir stellen jetzt nämlich die

eigentlich sehr selbstverständliche, aber doch für Manche vielleicht
überraschende Frage, ob denn die Lage wirklich so ist, wie sie oben
dargestellt wird. Ich für meine Person leugne dies sehr entschieden. Ich
halte diese Not, wie so manche andere, nicht für eine mit den Sachen
selbst notwendig gegebene, fondern bloß durch eine einseitige und nur
zeitweilige Denkweise erzeugte. Sie ist ein Bestandteil der heutigen
Krise und wird mit dieser vergehen; sie erzeugt also nicht die Krise,
sondern ist vielmehr selbst deren Erzeugnis. Sie ist ein Nebel, aber



— 369 —

der Nebel wird vor der Sonne zerfließen. — Diese Zuversicht möchte
ich nun zu begründen versuchen.

Zunächst eine Vorbemerkung, die uns auf den richtigen Gesichtspunkt

für die Beurteilung unseres Problems bringen kann. Ist es

nicht merkwürdig, daß achtzehn Jahrhunderte von der Not, worin wir
uns heute befinden, so wenig empfunden haben? Auch ein Augustinus,
ein Bernhard von Clairvaux, ein Luther, Fox, Wesley, Zinzendorf
haben das gleiche Neue Testament, die gleichen Evangelien gelesen wie

wir; so auch die Waldenser, Hussiten, die Wiedertäufer und all das Volk,
dem die Reformatoren die Bibel wiedergeschenkt; ebenso die angelsächsischen

Puritaner, die deutschen Pietisten, Livingstone und General Gordon,
Kierkegaard und Tolstoi; alle haben sie unser Neues Testament vor
sich gehabt — haben sie etwa auch das Gefühl gehabt, es trete uns daraus
keine deutliche Wahrheit, kein verständlicher Christus entgegen? Auch
sie fassen Jesus verschieden auf, gewiß, auch sie streiten wohl mit
Andern über den Sinn des Evangeliums, aber diese Verschiedenheit
der Auffasfungen ist so wenig ein Beweis gegen die Erkennbarkeit
Jesu als etwa die verschiedenen Auffassungen Kants oder Platos (und
es gibt deren viele!) gegen die Möglichkeit sprechen, den echten Sinn
der kantischen oder platonischen Philosophie zu verstehen, und die

Rätsel uud Meinungsverschiedenheiten, die übrig bleiben, sind die, welche
jeder ganz großen Erscheinung anhaften. Weil Jesus aber die größte
Erscheinung der Menschengeschichte ist, so muß auch die Verschiedenheit
seiner Erfassung entsprechend größer und das Rätsel, das übrig bleibt,
desto tiefer fein. Jesus völlig erkannt haben, hieße ja fo viel, als
die Wahrheit Gottes und des Menschen bis auf den Grund
verstanden haben.

Vielleicht aber ließe sich gegen diese Ueberlegung einwenden,
frühere Zeiten hätten eben keine historische Kritik besessen, überhaupt
keinen ausgebildeten geschichtlichen Sinn gehabt und daher vieles nicht
gesehen, wofür uns die Augen aufgegangen seien. Aber ob die Sache
nicht auch eine andere Seite hat? Wie, wenn sie vielleicht so läge,
daß unsere sogenannte Kritik auch nur eine sehr einseitige Art wäre,
die Dinge zn sehen? Wenn sie uns zwar die Augen schärfte, aber doch
das Sehen auch wieder verdürbe? Wenn sie uns lehrte, das Kleine
scharf, allzuscharf zu sehen und das Große darob zu übersehen, die

Unterschiede zu beachten und die Einheit zu vergessen? Es ist meine
Ueberzeugung, daß sie das tut. Und darin, meine ich, haben die

Früheren einen Vorzug gehabt. Sie haben sicher auch Augen
gehabt, in mancher Hinsicht sogar bessere als wir. Sie haben z. B. in
ästhetischen Dingen richtiger gesehen. Und so wohl auch in religiösen.
Ich meine: sie haben doch wohl ein stärkeres Gefühl dafür gehabt,
was religiös zusammen stimme oder nicht. Sie hätten es sicher
bemerkt, wenn das Bild Jesu Christi, das uns aus dem Neuen Testament
entgegentritt, so „unstimmig" wäre, so vieldeutig, so undeutlich. Aber
es ist ihnen uicht in den Sinn gekommen. Sie fanden in ihm Heil



— 370 —

und Leben. Daraus ziehe ich den Schluß, daß es sehr wvhl an unseren
Augen fehlen könnte, wenn wir Jesus so anders sehen oder gar nicht
recht sehen.

Ich will aber diesen Gedanken noch bestimmter gestalten und
damit auf einen Gesichtspunkt zurückkommen, den ich schon in meinen
früheren Aufsätzen gelegentlich geltend gemacht habe: Ich halte
nämlich dafür, daß die Erkenntnis Jesu Christi gar nicht
in erster Linie eine Sache der Wissenschaft ist, sondern
eine Sache des religiösen Verstehens.

Ich bitte, diesen Satz nicht zu forcieren. Es gibt gewisse
Gebiete, auf denen die Wissenschaft den unbedingten Vorrang hat oder
die unbestrittene Herrin ist; das ift der Fall in der Quellenforschung,
der Vergleichung der Texte, der grammatischen Untersnchuug, der
Feststellung bestimmter geschichtlicher Tatsachen. Hier soll der Wissenschaft
nicht dreingeredet werden, so lange ste anf ihrem Gebiete bleibt,
obfchon auch für diese Arbeit etwas mehr nötig ist, als wissenschaftlicher
Handwerkersinn. Anders aber liegt die Sache, wo es gilt, eine
geschichtliche Erscheinung, besonders eine religiöse Gestalt vder religiöse
Bewegung nach ihrem eigentlichen Wesen und Wollen zu verstehen.
Hier hilft nur religiöses Verstehen, und dieses kann nur aus
kongenialem Wesen und Erleben stammen. Hier kann die größte Gelehrsamkeit

völlig blind sein, ja man ist versucht, gerade auf einige
modernste Kritiker der Evangelien das Wort des Herodes Agrippa an-
znwenden: „Paulus, du rasest; deine große Gelehrsamkeit macht dich

rasend." Hier kann der Blick eines ganz ungelehrten Menschen, der
etwas vom Leben mit Gott und vom Wesen und Walten des Reiches
Gottes versteht, zehnmal richtiger sehen als der des größten Gelehrten,
und kann der schlichteste Laie die Wahrheit sonnenklar schauen, wo
der berühmteste Theologe im Dunkel tappt. Ich weiß, daß ich mit
dieser Meinung Vielen sehr unwissenschaftlich vorkomme, weiß aber
auch, daß ich recht habe. Nicht die großen Gelehrten haben uns
geschenkt, was wir von Erkenntnis Jesn besitzen, sondern die großen
Frommen. Die Nachfolge Christi ist und bleibt der einzige Weg zu
einer wirklichen Erkenntnis Christi.

Wir müssen religiös bester sehen lernen, müssen einen neuen
Blick bekommen für Wesen und Wahrheit Christi. Dann entsteht
Klarheit, wo vorher Nebel lag, Ordnung, wo nichts als Trümmer
und Chaos waren. Dann können wir anf einmal unterscheiden, was
wesentlich ist und was unwesentlich, dann erkennen wir erstaunt und
erfreut eine innere Einheit, wo wir vorher nur Widersprüche sahen.

Rede ich damit von Dingen, die ich bloß wünsche und hoffe? Dann
wäre mein Standpunkt freilich sehr unsolid. Aber ich rede von etwas,
das wenigstens teilweise schon da ist. Ich darf das sagen, ohne mich
der Anmaßung schuldig zu machen, da nicht ich es bin, der dieses neue
Licht bringt oder gebracht hat. Ich nehme ja bloß teil an etwas, das
uns Allen geschenkt worden ist.



— 371 —

Ich halte also dafür, daß wir mit aller Klarheit, die
nötig ist, aus den Evangelien zu erkennen vermögen,
was Jesus ist und will. Es kommt bloß darauf an, daß wir
richtig sehen und suchen.

Wir dürfen vor allem an den Evangelien keine Dogmen irgendwelcher

Art suchen, weder alte noch neue, weder religiöse noch ethische.

Daß wir das tun, ist die Hauptursache der gegenwärtigen
Verwirrung. Es liegt uns eben tief im Blute der Dogmatismus,
der die Jahrtausende beherrscht hat. Wir suchen im Neuen Testament
entweder den „positiven" Jesus oder den „liberalen", wir suchen
sozialistische oder individualistische Dogmen; wir suchen Systeme,
Theorien, religiöse oder ethische Sätze — und geraten in pfadloses
Dickicht. Denn wir finden vielleicht diese Sätze wohl, daneben aber
noch andere, ihnen fremde oder widersprechende. Ganz anders würde
sofort das Bild, wenn wir uns entschlössen, darin nur Eins zu suchen,

das, was das Christentum, besser: das Evangelium wirklich ist: die
von Israel her kommende, durch Jesus vollendete
Lebensbewegung, die auf das Reich Gottes auf Erden geht.
Darum handelt es sich, nicht um Dogmen und Theorien. Solche Theorien
sind auch da, aber sie stud Nebensache, sind nnr Versuche, dieses
Leben zu fasten, zu beschreiben. Sie können sich auch ruhig
widersprechen und doch bleibt deßwegen gleich deutlich, was das Evangelium
ist. So hat Paulus z. B. über den Tod Christi eine Reihe von
Theorien aufgestellt, die durchaus nicht znsammenstimmen, aber welches
die Wahrheit sei, die er darin fand, wird deswegen nicht ungewiß.

3. Treten wir mit diesem Lichte an das Neue Testament,
insbesondere die Evangelien, heran, so ändert sich mit einem Schlag die

Sachlage. Es kommt eine große Einheit in die bunte Fülle des

Lebens, das sich darin entfaltet. Diese Einheit ist das Reich Gottes,
das da kommen soll. Davon redet Jesus, nur davon, durchaus von
nichts anderem. Seine Gleichnisse (die ja sehr oft mit der Formel
beginnen: „Das Himmelreich ist gleich u. f. w."), seine einzelnen
Sprüche und längeren Reden, das Unservater, auch seine Taten, haben
nur diesen Gegenstand: das Reich Gottes zu bringen und seinen Sinn
und sein Wesen zu erklären, die Gabe, die es bringt, die Gesinnung,
die es fordert, die Art seines Kommens, seine Entwicklungsgesetze, sein
Wachstum, feine Vollendung. Und diese Botschaft tritt in fehr
deutlicher und einheitlicher Gestalt hervor. Alle ihre wesentlichen Züge
sind durchaus klar. Wir erkennen leicht, daß es die Botschaft der
großen Propheten Israels ist, die nur in Jesus ihre volle Höhe und Tiefe
erreicht. Wir sehen, daß es die Botschaft ist von der Erlösung der
Welt von allem Uebel und aller Knechtschaft unter die Welt- und
Todesmächte zur Freiheit und zum ewigen Leben der Kinder Gottes
durch das Leben, die Macht nnd Liebe, die vom Vater her kommen.
Wir sehen ebenso deutlich — nur Voreingenommenheit kann es leugnen
— daß dieses Reich auf die Erde kommen („Dein Reich komme zu



— 372 —

uns!"), daß es nicht erst jenseits des Grabes anbrechen soll, aber
freilich auch, daß es nicht von dieser Welt ist, fondern von oben her
kommt und daß es nicht eine bloße Verklärung der Welt ist,
sondern ihre Besiegung und Verwandlung durch Gottes Kraft und
Herrlichkeit — die Ueberwindung des Todes inbegriffen. Wir sehen,
daß es ein kommendes Reich ist, also eine große Hoffnung, nicht
eine bloße Anweisung zur Abfindung mit der vorhandenen Welt, aber
wir sehen ebenso gut, daß es auch schon ein gegenwärtiges ist für
Jeden, der es zu ergreifen vermag. Wir sehen klar, daß es beim
Inneren des Menschen ansetzt, seiner Gesinnung, seinem Herzen und
Gewissen, und eine völlige Umkehr („Buße") fordert, aber nicht minder
klar sehen wir, daß es von innen (und von oben) her alle
Lebensverhältnisse ergreifen will, den Leib wie die Seele, die materiellen wie
die spirituellen Dinge, auf daß alle des Vaters Reich werden. Es ist
ganz deutlich, daß in dieser Botschaft ein allerkühnster und allertiefster
Individualismus enthalten ist: die Gotteskindschaft oder -Sohnschaft
ist aller Freiheit denkbar höchstes Wort, aber ebenso deutlich, daß
damit verbunden ist ein Sozialismus, wie er völliger nicht gedacht
werden kann: denn durch Gott ist das Gotteskind mit dem Bruder
absolut verbunden, es kann nichts von sich aussagen, das es nicht
auch von ihm aussagen müßte, nichts sein eigen nennen, was nicht
auch ihm gehörte. So ist das Evangelium weltbejahend in einem
höheren Sinne: es bejaht die Welt, wie Gott sie will, aber zugleich
weltverneinend, denn es verneint damit die vorhandene Welt — also
reicht es über den gewöhnlichen Optimismus und Pessimismus hinaus,
indem es beide auf höherer Stufe verbindet. Es ist dualistisch, da es
einen Kampf zwischen Gott und Welt, Geist nnd Fleisch, Gut und
Böse fordert und für nötig hält und es ist doch monistisch, indem es

auf den vollen Sieg Gottes und des Guten wartet und eine Welt
im Auge hat, da Gott alles ist und in allem.

So verschwinden alle die verwirrenden scheinbaren Widersprüche,
die man in der Botschaft Jesn zn finden meint, sobald wir einmal den

zentralen Pnnkt gefunden haben, aus dem all seiu Leben fließt, sobald
mir es überhaupt als Leben, organisch wachsendes Leben fassen und
nicht als eine Summe von Theorien. Es bleiben immer noch Gegensätze

übrig, Antinomien, aber es find die Gegensätze, die das Leben
immer erzeugt, die des Lebens Spannung bilden; das Evangelium
bleibt paradox, scheinbar widerspruchsvoll, aber es ist geistlos, die
Paradoxie, die doch auch wieder das wirkliche, organische Leben
kennzeichnet, mit dogmatischen oder logischen Schablonen zu mißhandeln.
Gerade in der Paradoxic drückt sich starkes und geschlossenes Leben aus.

Freilich ist es jetzt noch Vielen nicht möglich, diese große innere
Einheit des Evangeliums zu sehen. Sie treten noch zu sehr mit den
alten Denkweisen zu ihm, lesen es mit den alten Brillen, dogmatischen,
philosophischen, theologischen; aber ich glaube, daß wir Alle auf dem
Wege zu dem nenen Licht und der neuen, lebendigen und einheitlichen
Erkenntnis der Botschaft Jesu sind.



— 373 —

Von diesem einheitlichen Mittelpnnkt aus wird alles übrige
einheitlich, bei aller Mannigfaltigkeit und allen scheinbaren Widersprüchen.
Einheitlich wird das Verständnis Gottes, das uns Jesus erschließt.
Wir dürfen nur von ihm keine systematische Lehre von Gott erwarten,
dürfen nicht in schlechter Theologenmanier versuchen, die Aussagen
Jesn über Gott in ein logisch widerspruchsloses System zu bringen,
sondern müssen wissen, daß es sich um Offenbarungen des Lebens
handelt, das eben nie in unsere intellektuellen Systeme geht, daß es

Strahlen eines Lichtes sind, das wir nicht in unsere Begriffe fassen
können. Dann wird uns klar, daß Jesus immer nur Eines will:
uns Gott als den Lebendigen und zwar als den Vater klar machen.
Dann zerfließen die theologischen Nebel und die Sonne scheint. Und
ebenso klar ist, wie Jesus den Menschen als Gottes Kind oder Sohn
deutet: seine Höhe, seine Freiheit, seinen Kampf mit der Welt, seine
Siegesverheißung. Es ist ein sehr deutliches Bild des „höheren
Menschen", des Gottesmenschen, das uns hier entgegenstrahlt. Und
ebenso deutlich ist das Bild vom Bruder. Strahlend helle Stellen
der Evangelien ') belehren uns darüber so genau, daß für den Zweifel
kein Raum mehr bleibt. Sehr deutlich ist auch das sogenannte große
Gebot der Gottes- und Bruderliebe, das den Mittelpnnkt der sittlichen
Forderung Jesu bildet^); sehr deutlich, daß diese Liebe vor allem den
Geringsten der Brüder gilt daß sie sich im Dienen vollendet und
daß Dienen vor allem Mittragen ist, besonders fremder Schuld^).
Es kann auch kein Zweifel darüber sein, welches der „Gottesdienst"
(oder die „Religion") ist, die Jesus fordert, nämlich der Menschendienst
in Liebe und Reinheit und Vertrauen. Im Menschen dient man Gott
und in Gott dem Menschen ^).

Diese große Einheit darf man fich auch nicht dadurch verwirren
lassen, daß man etwa aus Jesu moralischen „Weisungen" (wie sich

Wilhelm Herrmann ausdrückt) ein System macht. Wir wissen es heute
glücklicherweise, daß dies durchaus nicht Jesu Absicht entspricht. Seine
„Weisungen" sind fast immer Gelegenheitsworte, durchaus der
individuellen Art des vorliegenden Falles angemessen. Er will nie etwas
anderes, als die Gesinnung des Gottesreiches illustrieren, aber nicht
aus seinen Worten und Taten ein neues gesetzliches Joch machen. Es
ist Aufgabe derer, die ihn verstanden haben, aus der Grundwahrheit
des Gottesreiches sich selbst ihr „Gesetz" für ihr Handeln zu schaffen,
sowohl im Allgemeinen, als von Fall zn Fall. Darum ist es auch

') Ich erinnere nur an Matth. Kap, 1b, Vers 7 und 9, Vers 21^26,
Vers 38-48, Kap, 7, Vers 1-S, Vers 12, alles Stellen der Bergpredigt; dazu an
die Gleichnisse vom barmherzigen Samariter (Luk, Kap. 10, 25—37) ; vom Schalksknecht

(Matth. Kap, IS, 23—35); vom Weltgericht (Matth. Kap. 25, 31—44);
vom reichen Mann und armen Lazarus (Luk. Kap. 16, 19—30).

2) Matth. Kap. 22, 34-4«.
°) Matth. Kap. 25, 40.

i) Matth, Kap, 20, 20—28,
°) Matth. Kap. 5, 23-26 ; 25, 31—46.



— 374 —

so falsch, wenn man vom Evangelium erwartet, daß es alle möglichen
Detailanweisungen gebe für das industrielle, wissenschaftliche, politische
nnd ökonomische Leben. Als ob wir dazu nicht selbst Verstand und
Einsicht erhalten hätten! Aus Jesu Botschaft strömt uns die
Erkenntnis der Wahrheit Gottes und des Menschen, hier öffnet sich uns
die große Hoffnnngsperspektive, aber in diesem Lichte sollen wir nun
selbst arbeiten, auch an der Fortbildung der sittlichen Erkenntnis
arbeiten. Gott ist lebendig; er ist auch heute da, uns zu erleuchten
und zu führen; Gottes Reich ist lebendig und erfährt immer
neue Entfaltungen. Also auch hier stammt die Verwirrung daher,
daß wir in den Evangelien Dogmen, Theorien, Systeme suchen, statt
lebendige Wahrheit. Auch in dieser Beziehung müssen wir aus der
dogmatisch-kirchlichen Periode in die des persönlichen Lebens hinein,
müssen Jesus, den lebendigen und persönlichen, auf lebendige und persönliche

Weise suchen.
Ein moderner englischer Prediger hat für diese Art des Evangeliums

ein sehr sinnreiches Bild gebraucht. Er vergleicht das Evangelium
mit einem Zauberzelt, von einer Fee einem König geschenkt. Dieses
vermag je nach Bedürfnis verschiedene Größe anzunehmen. Wird es

in des Königs Saal gestellt, so hat es auf einem Tische Platz; wird
es in den Hof gebracht, so überspannt es den ganzen Platz; auf dem

Feld draußen aber dehnt es sich so weit, wie des Himmels Zelt, daß
Städte und Länder darunter Platz haben und Armeen darunter kämpfen
können. So umspannt das Evangelium das individuelle Leben, aber
auch das Weltleben. Es ist so reich, als man es braucht. Es sind ja
nur wenige Worte. Sie haben in einem bescheidenen Büchlein Platz.
Aber diesen Worten eignet eine innere Unendlichkeit und unbegrenzte
Zeugungskraft. Man muß es nur einmal versucht haben, die Gedanken
Jesu im Zusammenhang darzustellen: jedesmal wenn man das tut,
ist man aufs Neue überrascht von dem Wunder dieser Fülle, die aus
unerschöpflichen Tiefen quillt und jedes Maß überflutet. Wie arm
muß der sein, der diesen Reichtum nicht sieht!

Sobald das Alles einmal begriffen ist, verlieren auch die letzten
Schwierigkeiten der durch die Bibelforschung geschaffenen Lage ihre
entscheidende Bedeutung. Es hat dann nicht mehr so gar viel zu sagen,
ob z. B. der stärkere soziale Ton des Lukasevangeliums der ursprünglichen

Art des Evangelinms näher komme als die andern Evangelien
oder nicht. Der soziale Grundcharakter des Evangeliums bleibt sich

in den Hanptzügen gleich. Es ist dann sogar nicht einmal mehr so

über alles wichtig, ob ein Wort der Evangelien mehr oder weniger
genau in der vorliegenden Form oder überhaupt nicht aus Jesu Mund
stamme. Es ist doch alles von dem Glanz durchdrungen, der von
ihm stammt, und daneben gibt es Stellen genng, wo auch aus der
überlieferten Form sehr deutlich eine Person spricht, die einzige
Person, die fo sprechen konnte. Je mehr wir uns in den lebendigen
Mittelpunkt des Evangeliums zu stellen vermögen, desto mehr gehen



— 375 —

uns auch die Augen auf für ihn selbst, für feine Art, den Sinn seiner
Worte, ihren sehr individuellen und konkreten Charakter. Der Nebel
der „Ideen", des „Mythus" verfliegt nnd die am klarsten umrifsene
Gestalt der Menschengeschichte steht vor uns. Denn es bleibt bei dem
Worte Rankes, daß wir, was fein Wesen und Wollen betrifft, von
Jesus mehr und Genaueres wissen, als von irgend einer Gestalt des
Altertums. Wir wisfen bei diesen vielleicht mehr vom Detail ihres
Lebensganges, aber keinem können wir so nahe kommen, keinem so

ins Herz schauen wie Jesus.
Doch bleibt uns noch ein Punkt zu erledigen übrig. Wir haben

bisher fast nur an die Gestalt und Botschaft Jesu gedacht, wie sie uns
ans den Synoptikern entgegentritt. Von ihnen werden nun Viele
Angeben, daß sie eine gewisse Einheit darstellen. Aber das Evangelium
Johannis, dazu Paulus und das übrige Neue Testament? Beginnt
nicht hier doch die große Verwirrung? Müßten wir uns also, um
ihr zu entgehen, auf die drei ersten Evangelien beschränken?

Ich kann natürlich nicht auf die Fülle der geschichtlichen Probleme
eingehen, die mit diesem Gegenstand verbunden sind. Das mag ein
andermal und vielleicht durch Andere, Berufenere, geschehen. Nur
einen Gesichtspunkt will ich geltend machen, der mir ganz
durchschlagend zu sein scheint. Die scheinbare Verwirrung im Neuen Testament

kommt davon her, daß darin ein „doppeltes Evangelium"
enthalten ist, wie sich Harnack neuerdings ausgedrückt. Wir haben hier
nämlich auf der einen Seite die Botschaft vom Reich Gottes und
auf der andern die vom Bringer dieses Reiches, von Jesus, dem Christus.
Nun verhält es sich so, daß die drei ersten Evangelien vorwiegend
vom Ersten reden, vom Reiche Gottes, dagegen Johannes und
das übrige Neue Testament vorwiegend vom Zweiten, von seinem
Bringer. Man könnte den Sachverhalt auch fo ausdrücken: die
Synoptiker reden mehr von Jesus, das übrige Neue Testament aber
mehr von Christus, d. h. die Synoptiker berichten mehr von der
bestimmten geschichtlichen Persönlichkeit Jesn von Nazareth, das übrige
Neue Testament aber deutet mehr das Geheimnis diefer Persönlichkeit,
das in ihm offenbare gottmenschliche Wesen. Nun frage ich: Ist das
ein Widerspruch? Stören diese zwei verschiedenen Auffassuugen der
gleichen Sache die Einheit des Neuen Testaments? Ist die Sache
nicht im Grunde auch einfach? Das Reich Gottes ist die große
Kunde, die das Neue Testament enthält; in Jesus aber
ist dieses Reich Mensch geworden. Durch seine Tat hat es
einen entscheidenden Sieg errungen; er ist der Christus — der
Anfänger einer Christuswelt, die eben das Reich Gottes ist.

Sobald man fo sieht, erkennt man im ganzen Neuen Testament die
große Einheit bei aller Mannigfaltigkeit der Formen und freut sich
der einen wie der andern. So haben frühere Zeiten gesehen, fo
werden wir wieder sehen lernen müssen. Auch dazu ist freilich ein
religiöses Weiterkommen, eine neue „Auferstehung Christi" nötig.



— 376 —

Dann wird vieles lebendig werden, was jetzt tot scheint. Wir müssen
aus den jetzigen Schablonen heraus, die halb „positiv", halb
„freisinnig" sind, aber in allen Fällen ungenügend. Dann wird das neue
Testament, wie die ganze Bibel, neu und eine Quelle frischen, bei aller
Fülle der Gestalten doch einheitlichen Gotteslebens.

Dazu hilft zuletzt wohl auch die sogenannte religionsgeschichtliche
Methode. Sie scheint auf den ersten Blick freilich die Zerstörung
vollständig zu machen; ich glaube aber, daß das Endergebnis der
Bewegung ein ganz anderes sein wird: man wird zwar erkennen, daß
das Evangelium zwar die Erfüllung dessen ist, was alle Religion suchte
und sucht, aber daß es doch eine Eigenart besitzt, die gerade dann erst
recht hell aufleuchtet, wenn man es in den Zusammenhang der ganzen
religiösen Geschichte der Menschheit hineinstellt. Ich stelle damit nicht
bloß Vermutungen auf, sondern hoffe, dafür bald einmal den
ausführlichen Beweis liefern zu können. *)

4. Versuchen wir zum Schlüsse uns noch die Konsequenzen des

Gesagten klar zu machen. Wir glauben, daß wir zu erkennen imstande
sind, wer Jesus ist und was er will; wir glauben — um dies noch
hinzuzufügen — daß gerade die neue Lage uns eine neue Erkenntnis
gebracht hat und bringt. Wir glauben, daß das neue Testament eine

Wahrheit von großartiger Einheitlichkeit in der Mannigfaltigkeit
enthält und daß diese Wahrheit reich genug ist für alles menschliche
Bedürfen und lebendig genug für alle Zeiten.

Diese Erkenntnis aber, fahren wir fort, ist nicht nur für Theologen

nnd andere Schriftgelehrte, sondern für alles Volk. Es kann sie

Jeder fassen, vorausgesetzt, daß er dafür das innere Licht besitzt, das
religiöse Verständnis. Das Christentum bleibt L
aienreligion. Freilich hat die gelehrte Forschung daneben auch ihre
Aufgabe und es ist gut, daß ihre einigermaßen gesicherten Ergebnisse
allem Christenvolk vermittelt werden. Nur darf diese Arbeit nicht
überschätzt werden. Der ewige Jesus und das ewige Evangelium
werden zu allen Zeiten auch ohne weitere Hilfsmittel denen verständlich

sein, die dafür das geöffnete Auge besitzen.
Die Sache liegt übrigens auch nicht so, daß der Weg zu Jesus

nur über das Neue Testament führen müßte. Einmal erfordert es

schon ein Entgegenkommen, Entgegenwachsen des innern Lebens,
damit das Verlangen nach Jesus und die Möglichkeit, ihn zn erfassen,
entstehe. Der Christus in uns muß uns zu Jesus, dem
Christus, führen. Der Weg zu Jesus hat, wie der Weg zu Gott,
feine bestimmte Ordnung. Er ist an sittliche Bedingungen gebunden.
Er muß gesucht werden und zwar reinen Herzens, Sodann aber ist
es ein alter Gedanke, daß Christus uns entgegentreten und verständlich

werden muß in Menschen, die etwas von seinem Geist und seiner

5) Ich verweise übrigens auf das ausgezeichnete Buch von Hauri: Die
Religion, ihr Wesen und ihr Rech!.



— 377 —

Art an sich tragen. Das sind die rechten Evangelien, die jedermann
leicht verstehen und denen keine „Evangelienkritik" etwas
anhaben kann. Das Reich Gottes und Jesus Christus sind nicht eine

Buchsache, sondern eine Lebenssache und sollen es immer mehr werden,
ob die geschilderten Entwicklungen nicht auch diesen Sinn haben
Darum sagen wir auch am Schlüsse dieses dritten und letzten Teils
unserer Ausführungen über das große Thema: Jesus Christus wird
den Menschen wieder in dem Maße erkennbar und verständlich, als
wir eine Menschenwelt bekommen, die sein Bild an sich trägt. So
werden wir aus den theoretischen Ueberlegungen hinausgetrieben in
die Praxis. Anfang und Ende aller Dinge ist die Tat.

Damit also seien diese Ausführungen über den „Kampf um
Jesus Christus" geschlossen, vorläufig wenigstens. Denn sie wollten
nicht einen Abschluß geben, sondern neue Prospektiven zeigen. Es ist
nicht ihre Meinung, daß die große Krise schon vorüber sei, oder doch
in Bälde vorüber sein werde. Wir können vielleicht heute ein Stück
weit schon einen Weg erspähen in den Nebeln des Chaos, aber wir
können nicht wissen, wie die Gestalt der Dinge sich genauer darstellen
wird, wenn einmal das Neue in Reife und Klarheit dasteht. Es
können ungewohnte, über Erwarten mächtige Entwicklungen kommen.

Also wollen wir uns vor zu eiligen Festlegungen hüten und Eins
kräftig festhalten: Wir haben eine neue Erkenntnis Christi
nötig. Wir glauben auch zu sehen, daß sie kommt. Die Welt sehnt
sich nach dem Antlitz Christi. Aber es soll nicht bloß ein geschichtlicher,
ferner, sondern ein lebendiger und naher Christus sein, und nicht bloß
ein ungewöhnlicher Mensch, sondern ein wirklicher Christus, der
Gott nnd Mensch zusammenbringt. Die gewaltige Unruhe und Währung

der Zeit geht einem neuen Erwachen Christi und der
Christenheit'voraus. Denn das steht uns fest: Jesus Christus wird erst recht
das Zeichen der kommenden Zeit sein! L. Ragaz,

Xur frage der Prostitution.

U^err Stadtarztassistent E. H. M ü ller hat in Nummer 8 der Neuen
»H Wege in einem sehr lesenswerten Artikel auf ein dnnkles Blatt un-
^ / seres Volkslebens hingewiesen. Er hat von der Unzucht gesprochen
und Vorschläge gemacht, wie ein spezielles Gebiet derselben, die
Prostitution am erfolgreichsten bekämpft werden könne. Mit großem
sittlichen Ernst hat er sich über die vorwürstge Frage verbreitet und mir
Mut gemacht zn einer kurzen persönlichen Meinungsäußerung über
dieses heikle Gebiet. Unter seinen Vorschlägen begrüße ich besonders


	Der Kampf um Jesus Christus : Teil III

