
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 11

Buchbesprechung: Ein philosophisches Buch

Autor: Ragaz, L.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 346 —

spruchnahme der öffentlichen Mittel. Ihre Interessen und diejenigen
der Dienstboten decken sich übrigens fo stark, daß, wenn der eine Teil
sich hilft, auch dem andern geholfen ist.

Darum ist die Dienstbotenfrage ebenso gut eine Hausfrauenfrage,
und mit gutem Willen werden beide Lager fich vereinigen können

znr Anbahnung von gesunden Fortschritten in ihrem eigensten Arbeitsgebiet.

„Miteinander" nicht „gegeneinander" ist die beste Devise in
der Diskussion über die Dienstbotenfrage und das Gefühl der
Verantwortlichkeit, welches die von einem freundlichen Geschick mit einem
„größern Pfunde" bedachte Frau für ihre wirtschaftlich schwächere
Mitschwcster ans sich nimmt, ist das einzige Licht, welches in all' die
Schwierigkeiten des Dienstbotcnhaltens erhellend und erwärmend
zugleich hineinzuscheinen vermag. E. Zehnder.

philosophisches Such.

/ 7 lir haben eine im großen und ganzen genommen unphilosophische
^«^1 Periode hinter uns. Die Philosophie erschien der Masse, auch

der sogenannten gebildeten, als eine Art Luxusbcschäftigung
für müßige oder träumerische Köpfe, wenn nicht gar als eine
ungefährliche Narrheit. Höchstens zu einem bischen Schopenhauer oder
Nietzsche reichte es noch da und dort oder anch zu einer respektvollen
Verueigung vor dem Schatten Kants; aber nur sehr selten zu eiuer
richtigen philosophischen Schulung oder gar zu philosophischer Leidenschaft.

Die Männer der exakten Wissenschaft befürchteten vou
philosophischem Denken eine Störung ihrer soliden Arbeit durch Hirn-
gespiuuste vder willkürliche Spekulationen, während die Theologen
durch die an sich sehr notwendige und heilsame Tendenz, die Religion
von der Philosophie zu scheiden, von dieser ferngehalten wurden. Es
war die Zeit der Technik und der durch sie ermöglichten Erzeugung
und Aufhäufung von ökonomischem, wissenschaftlichem nnd anderem
kulturellen Material. Man wollte statt der Begriffe Realitäten, statt
einer chimärischen Geistigkeit die soliden materiellen Wahrheiten und
Güter; man war stolz auf seiue Objektivität, d. h. auf die Verleugnung
alles dessen, was dem persönlichen Leben eigentümlich und wertvoll
ist, sobald es sich um die Weltanschauung handelte, und erachtete es
als Gewinn, die Welt in eine Allmaschine verwandelt zu haben.

Auch diese Wendung des Geisteslebens, dieser Realismus und
Materialismus, haben ihr Recht gehabt. Aber sie konnte nur ein

*) Wissenschaft und Philosophie. Ihr Wesen und ihr Verhältnis,
I. B.: Wissenschaft. Von Dr. P. Häberlin, Basel. Kober, C. F. Spittlers
Nachfolger 191«.



— 347 —

vorbereitendes Stadium bedeuten und wenn nicht alle Zeichen trügen,
streben wir auf allen Lebensgebieteu mächtig darüber hinaus. Wir
liefen Gefahr, an den Konsequenzen der geschilderten Lebensrichtung
zu Grunde zu gehen. Sie hatte freilich eine Fülle von Material
aufgehäuft, aber statt daß dieses nun die Macht nnd Herrschaft des

Menschen — auch die über sich selbst — vermehrt hätte, was doch
der ursprüngliche Sinn der ganzen Bewegung war, wurde das
Material Herr und der Mensch Diener, ja Sklave. Die anschaulichste
und revolutionärste Gestalt gewann dieser Prozeß an dem großen
Symbol der ganzen Periode: der Maschine. Aus einem Werkzeug
der Freiheit, wozu sie doch bestimmt schien, wurde sie ein Mittel
ungeahnter ökonomischer und seelischer Sklaverei; und zwar nicht nur
für den von ihr direkt abhängigen Arbeiter, sondern auch für ihren
Besitzer. Denn die Technik beherrschte uns, nicht wir sie; die Sachen
gewannen die Oberhand über den Menschen, die Mittel wurden zum
Zweck, das Material erdrückte die Seele, der es dienen sollte.

Dieser Vorgang nun fand nicht nur auf dem ökonomischen,
sondern auch auf alleu andern Lebensgebieten statt. Wie wir den
Erwerb um des Erwerbes willen zur obersten Orientierung der
Wirtschaftsordnung machten, so wollten wir überall die Kultur um der
Kultur willen — ohne daß wir ihren letzten Zweck: den Menschen,
seine Würde, sein Glück, seine Erhöhung, im Auge behalten hätten.
Wir bekamen eine sogenannte Bildnng, die vor allem auf das
Quantum und daneben auf die rasche Verwertbarkeit im sozialen
Existenzkampf aus war und die den Geist niederdrückte und abstumpfte,
kurz: ihn verbildete, statt ihn zu bilden; nur bekamen eine Kunst, die
sich abwechselnd an den bloßen Stoff oder die bloße Form auslieferte;
wir bekamen eine Wissenschaft, die an ihrem eigenen unendlich
spezialisierten, fabrikmäßig gewordenen Betrieb zu ersticken schien. An Stelle
der entthronten Philosophie trat ja „die Wissenschaft". Je verächtlicher

man die eine behandelte, desto tiefer verneigte man sich vor der
anderen. Mit der Andacht, die man einst der Religion geweiht, hörte
man auf ihre Aussprüche, die zu Orakeln wurden. Von ihr erwartete
man Wunder und Offenbarungen. Ja, es kam zn einem förmlichen
Götzendienst der „Wissenschaft" und dieser zeitigt die gleichen Früchte
wie jeder Götzendienst: Hochmut, Fanatismus, Blindheit und
Verblödung. Es gibt ein Pfaffentum der sogenannten Wissenschaft, das
dem kirchlichen in keinem Punkte nachgibt. Dabei aber gibt man sich

nicht im entferntesten Rechenschaft darüber, was die „Wissenschaft"
eigentlich ist, was sie kann und was sie nicht kann. Täte man das,
fo müßte ja dieser Götzendienst sofort aufhören und seine Priester
ihren übernatürlichen Nimbus verlieren. Die Wissenschaft selbst verliert
dabei aber ihr schöpferisches Leben; sie gerät in den schlimmsten
Dogmatismus hinein, der mit jedem kirchlichen wetteifern kann. Noch
mehr: man kommt auch um die Philosophie nicht ganz herum. Gerade
weil man weder weiß, was Wissenschaft, noch, was Philosophie ist



— 348 —

gerät mam-mitten in scheinbar wissenschaftlichem Tun ins Philosophieren

hinein — und in was für eins! Es wird ein wildes
Philosophieren, das seine Resultate für Wissenschaft ausgibt und die
Lösung der Welträtsel proklamiert. So sind wir einerseits in einen
ebenso blöden wie hochmütigen Spezialismus und anderseits in eine
erschreckende Verwirrnng des Denkens hineingeraten. Wir sehnen uns
nach Klarheit, d. h. nach geistiger Herrschaft über die Dinge — und
damit_stehen wir vor den Pforteu der Philosophie.

Die Rückkehr zur Philosophie, die sich heute vollzieht, ist also
nur ein Teil der allgemeinen Neuorientierung des Lebens, in der Ivir
begriffen'.sind uud die den Zweck Hut, die Persönlichkeit wieder.gegen
die .Sachenherrschaft zur Geltung zu bringen. Sie will Klarheit
schaffen und Freiheit für neue Perspektiven; sie will dem Leben Raum
schaffen^ gegenüber der Schablone. In den Dienst dieser Bewegung
stellt sich auch das Buch unseres Mitarbeiters, auf das hinzuweisen
der'Zweck dieser Zeilen ist. Ob der Autor diese Absicht verfolge,
oder nicht — ich nehme an, daß er es tue! — jedenfalls wird das
Buch diese Wirkung haben. Schon darum möchte ich es freudig
begrüßen. Es besitzt neben seiner sonstigen Bedeutung noch den Vorzug,
so ziemlich jedem verständlich zu sein, der nicht überhaupt zu
philosophischem Denken unfähig ist. Man spürt überall den Pädagogen.
Die^Sprache ist einfach und doch schön, vor allem vvn leuchtender
Klarheit. Wv der Gegenstand etwas abstrakter wird, kommen dem
Leser wohlgewählte Beispiele zu Hilfe. Die Philosophie verliert hier
ganz,den schreckenden Nimbus des Unverständlichen, Mysteriösen, ohne
damit zugleich die Tiefe einzubüßen. Das Buch ist in all seiner
Schlichtheit, ja gerade um ihretwillen, ein Kunstwerk. Das spricht nur
in den Augen zunftstolzer Gelehrten gegen seinen Wert: einige der
allergrößten nnd lebendigsten Schöpfungen der Philosophie sind Kunstwerke

— wie ja Philosophie uud Kunst nahe zusammengehören —
und die Philosophie soll keine Geheimlehre sein, sondern ein Bestandteil

jeder allgemeinen Geisteskultur, die diesen Namen wirklich
verdient.

Aber auch inhaltlich ist es ein bedeutendes Buch. Der erste
Band, der bisher allein erschienen ist, enthält das, was man gewöhnlich

eine „Erkenntnistheorie" nennt, wenigstens die Grundlagen einer
solchenMm besonderen eine Untersuchung des Wesens und der Aufgabe
der Wissenschaft. Es kommen darin also die Grundbegriffe zur Sprache,
auf die wir bei allem Nachdenken über das Wefen des Erkenntnisprozesses

stoßen: Empfindung, Vorstellung, Begriff, Raum, Zeit,
Kausalität, Gesetz, theoretisches und praktisches Erkennen, Weltanschauung,

kausale uud teleologische Auffassung der Wirklichkeit, Evolutionismus

u. s. w. Da und dort öffnen sich auf dem Wege plötzlich
überraschende Ausblicke, bei denen aber der Autor nicht selbst verweilt,
sondern — echt pädagogisch —- den Leser verweilen läßt. So fällt
ein rasches und bedeutsames Licht auf eine Anzahl der wichtigsten



— 349 —

Probleme des Denkens und nicht bloß des Denkens, sondern des
Lebens überhaupt.

Ueber die philosophische Position des Verfassers will ich nicht
viel verraten. Diese Anzeige soll ja nicht die Lektüre des Werkes
ersetzen. Nur so viel sei gesagt, daß sie von großer Kühnheit ist. Es
ist jener Standpunkt, für den die Welt, theoretisch gesprochen, zunächst
als eine Tatsache des eigenen Geisteslebens gegeben ist, als ein
„Erlebnis", wie der Autor sich ausdrückt. Unser Erkennen bildet nicht
eine unabhängig von nns vorhandene, sogenannte objektive Wirklichkeit

ab, es ist vielmehr einfach eine Verarbeitung unseres Erlebens,
ein Ordnen, Rubrizieren, Deuten. Was davon auf weitgehende, mehr
oder weniger allgemeine Gültigkeit Anspruch machen kann, ist „Wissenschaft".

Wissenschaft ist Sozialpsychologie.
Das ist — ganz allgemein gesprochen — die These Phäno-

menalismus, der aber der Autor eine ganz persönliche und
konkrete Ausprägung gibt, so daß sie auch auf philosophisch orientierte
Leser überraschend wirkt und so „nen" wird, als solche Dinge
überhaupt sein können. Es liegt darin, wie gesagt, eine sehr große Kühnheit,

aber ich sehe meinerseits nicht ein, wie ein energisches Denken
diesen Konsequenzen entgehen könnte. Vvr diesem radikalen Denken
stürzen denn freilich eine Anzahl von Götzen des gewöhnlichen Denkens
zusammen: die starre Objektivität der Welt, der Materialismus, das
Naturgesetz als eine selbständige Größe gedacht, die Ansprüche der
sogenannten naturwissenschaftlichen Weltanschauung u. a. m. Aber es

ist gut, daß sie fallen. Auch die Aufgabe der Wissenschaft selbst wird
bescheidener. Sie darf sich nicht mehr als mystische Orakelspenderin
und Welträtsellöserin gebärden, sondern erhält die Rolle zugewiesen,
den Reichtum der Wirklichkeit, den oft so verwirrenden, zu ordnen
und zwar — wie man wohl im Sinne des Verfassers hinzufügen
darf — zum Zwecke seiner geistigen (und technischen) Beherrschung.
Rückt sie so auf der einen Seite in die Nähe der Technik, fo erhält
sie auf der anderen den Glanz der Knnst. Denn das Denken ist im
Grunde ein Schaffen der Phantasie, freilich nicht ein frei waltendes.

Man wird vielleicht dem Autor trotzdem vorwerfen, daß er den
Wert der Wissenschaft herabsetze. Mit Unrecht: man setzt eine Sache
nie herab, wenn man sie von falschen Ansprüchen befreit — im
Gegenteil, man hebt ste damit und wäre es auch nur in dem Sinne,
daß man sie vor der Opposition der Enttäuschten bewahrt. Daß in
dem Verfasser neben der philosophischen auch die wissenschaftliche Leidenschaft

lebt, beweist das ganze Buch. Es ist der bekannte Weg, den er
gegangen ist: weil er bis ans Ende des Wissens gelangen wollte, stieß
er zuletzt auf seine Grenzen. Aber die Grenzen der Wissenschaft sind
nicht die Grenzen der „Wahrheit" oder des Lebens und Erlebens.

Wir hoffen, daß der zweite Band bald erscheinen werde und sind
gespannt darauf. Möge der vorhandene nun von Vielen gelesen
werden, und zwar nicht nur von Philosophen und Theologen vom



— 350 —

Fach, sondern auch von Medizinern, Juristen, Lehrern aller Art,
überhaupt von solchen, die nach Klarheit und Einheitlichkeit des

Geisteslebens ringen. Es sei für viele von ihnen uoch besonders
bemerkt, daß der Verfasser auch eine gründliche naturwissenschaftliche
Schulung besitzt. — Ich hoffe, daß von diesem Buche eine Kraft der
Freiheit und des Lebens ausgehe. L. Ragaz.

resettucdle.
MM >^ ^ schuld daran, daß wir so eigentümlich schwächlich und

zerfahren sind? Fehlt es uns au der alten Ehrfurcht vor der
Religion oder am sittlichen Lebensernst unserer Väter oder

am Eifer für christliche Liebeswerke? Das mag für Viele zutreffen,
aber schwerlich mehr als in früheren Zeiten. Hat die Religion viele
Gegner, so hat sie ebensoviele Verteidiger; zahlreiche Freunde des

Christentums find eifrig bemüht, ihm aufzuhelfen und es wieder stark
zu machen.

Aber wenn nun gerade darin der Hauptfehler läge? Nicht die

Menschen sollten der Religion aufhelfen, sondern die Religion den
Menschen! Ist die Religion die Kraft, für die wir ste halten, so ist
sie es, die das Leben schafft; wir können ihr das Leben nicht geben
noch retten.

Worauf ist das Christentum gegründet worden? Auf eine Hoffnung

Auf die Hoffnung, daß bald das Reich Gottes kommen wird.
Diese Hoffnung ist von Jesus iu den Mittelpunkt der Religion gestellt
worden, denn er heißt seine Jünger beten: Unser Vater, dein Reich
komme! Das Christentum ist ein Bitten, ein Begehren, eine Sehnsucht

; es ist das Begehren, daß Gott der König in der Menschenwelt
werde, wie er es im Himmel ist. Nicht das Verlangen nach dem
eigenen Heil ist das Erste und das Wichtigste, sondern das Verlangen
nach der Umwandlung der Welt. Hier haben wir das starke Gemeingefühl,

das wir suchten, die lebendige treibende Kraft, die wir in^ dem
heutigen Geschlecht vermissen, den großen Weltgedanken, den wir der
„Eitelkeit der Eitelkeiten, dem Nirvanagedanken, der Götterdämmernng
gegenüberstellen.

Der Sinn jenes Gedankens (vom Reiche Gottes) ist, daß wir
nicht selbständige Individuen sind, die von einander nnd vvn der
Welt losgelöst werden und ein jedes seine eigene Bahn verfolgen
könnten, sondern daß wir alle einen Ursprung und ein Ziel haben,
einen Ursprung in dieser Erde und ein Ziel in Gott, und daß jene
von Gott geleitete Geschichte, die wir Religion nennen, uns aus dem


	Ein philosophisches Buch

