
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 11

Artikel: Das Ergebnis einer Umfrage

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132279

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132279
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8

Das Ergebnis einer Umfrage.

^ l utersuchnngen und Rundfragen aller Art find heute au der

i^I Tagesordnung. Die Motive, die ihnen zu Grunde liegen und
die Gegenstände, die sie behandeln, sind häufig derart, daß man

geneigt sein könnte, dieses Umfragen für eine moderne geistige Epidemie
zn halten. Es braucht in der Tat kaum des näheren ausgeführt zu
werden, wie sehr ungesunde Sensationslust, das „gierige Ausstrecken
der Fühlhörner in das Zweideutige" dabei beteiligt sind. Dazu
kommt nvch das unzarte, taktlose, sich vordrängende Wesen unserer
Zeit, dem auch die Geheimnisse des Innenlebens nicht heilig sind, und
das Gefühle und Ansichten wie eine Ware auf den Markt bringt.

Scharf heben sich von diesem breiten Hintergrunde einzelne
Untersuchungen und Rundfragen ab, die sich durch den Ernst der
Beweggründe, denen sie entstammen, auszeichnen, und die taktvoll und
würdig gehalten sind. Sie sind für gewisse Richtungen unserer Zeit
ebenso charakteristisch, wie die der Sensationslust und dem Spekula-
tionseiser entspringenden Rundfragen und Interviews für das frivole,
läppische Wesen breiter Schichten unserer heutigen Kultur oder Unkultur.

Es kommt nämlich in diesen Untersuchungen ein typischer und
immer stärker hervortretender Zug unserer Zeit zum Ausdruck.
Zunächst einmal der Wille, unserem Jahrhundert den Spiegel
vorzuhalten, ehrlich und rücksichtslos sich und seine Umgebung immer klarer
und bestimmter zu erfassen, sich über die Lage, in der man sich

befindet, die Aufgaben, die zu lösen wären, die Zukunft, die uns bevorsteht,

Rechenschaft abzulegen.
Hieraus erhellt zugleich, daß solche Untersuchungen bei aller

Würde und Vornehmheit jenseits der Grenzen eines rein objektiven
Verhältnisses zur Wirklichkeit und ihren Problemen liegen. Sie
entspringen aus stark persönlichem Interesse an den heutigen Lebensfragen.

Das gibt ihnen ihre Kraft; das ift es, was sie nicht nur
interessant, sondern auch ergreifend macht. Es kommt in ihnen das
Bestreben unserer Zeit zum Ausdruck, aus ihrer Zerrissenheit zur
Verständigung über die wesentlichen Fragen des Lebens zu kommen; es



— 330 —

lebt in ihnen etwas von ihrer tiefen Sehnsucht, über die Krise, die
alle Gebiete des Geisteslebens ergriffen hat, hinauszukommen.

Dazu ist es nötig, tiefe Blicke in die Konflikte zu tun und sich
über die Kräfte und Tendenzen zu orientieren, die, noch halb verborgen,
vielleicht halb bewußt, gären und kochen, unter der Oberfläche ihr Werk
verrichten und erst morgen an die Oeffentlichkeit kommen werden.

Aus solchen Motiven scheint mir eine vor einiger Zeit in
Frankreich veranstaltete Untersuchung über das religiöse Problem
unserer Zeit hervorgegangen zu sein.*)

Die Frage lautet: „Ist die Religion gegenwärtig in einem Auf-
lösungs- oder in einem Entwicklungsprozeß begriffen?"

Also „mscu'äs in res". So sind die Beantworter gezwungen,
ans nnmißverständliche Weise zur heutigen Krise der Religion Stellung
zu nehmen. Die Möglichkeit einer ausweichenden Antwort fällt weg.
Andererseits wird durch die eventuelle Annahme einer Entwicklung
den Angefragten möglich gemacht, eine weitgehende Zersetzung oder

gar Revolution auf religiösem Gebiet, nicht notwendig als Auflösungsprozeß

bezeichnen zu müssen. In der Frage, so kurz und einfach sie

ist, steckt der Ernst der Lage und die Aufforderung, sie mit Ernst ins
Auge zu fassen. Wir sehen in der Folge, wie die Frage ein tiefes
Echo gefunden hat. Die Antworten sind in der Mehrzahl der
Beweis dafür. Doch zunächst ein Wort von den Beantwortern. Sie
bilden eine buntscheckige Gesellschaft: Philosophen. Staatsmänner,
Physiologen, Naturforscher, Maler, Komponisten, Dichter, Geistliche
beider Konfessionen, auch Israeliten geben ihre Ansichten kund. In
der Auswahl und der Zahl der Angefragten erkennt man das
Bestreben, möglichst viele Kreise zur Beantwortung heranzuziehen. Ein
kurzer Blick auf das Namenverzeichnis genügt, um sich davon zu
überzeugen. Ich nenne: Georg Brandes, Bergson, Björnson, Blondel,
Barrös, Richard Dehmel, Charles Dilke. Ferrerò, Fogazzaro, Fouillée,
Gorki, Gumplowicz, Laberthonnière, Lombroso, Nieuvenhuis, Max
Nordau, Novicow, Vilfredo Pareto, Plekhanoff, Virgile Rossel, Saint-
Sasns, Paul Seippel, Sighele, Vcmdervelde, Verhaeren, Siegfried
Wagner, Wildeboer, Wolzogen, Ellen Key, Strindberg.

Es muß zugestanden werden, daß eine svlche Zusammensetzung
etwas Unbefriedigendes hat, vielleicht ein gewisses Mißtrauen
einflößen kann.**)

Sie wurde von der französischen Zeitschrift ,Msrours àe Cranes",
veranstaltet und ist nun als Buch erschienen. Schon der sehr vornehme und ernste
Ton der Zeitschrift, die sich an einen geistig hochstehenden Leserkreis wendet, bürgt
für den Ernst der Motive, die der Untersuchung zu Grunde liegen.

**) Es ist zu bedauern, daß von konservativer Seite sehr wenig Antworten
zugeflossen sind. Daran sind aber nicht die Veranstalter der Umfrage schuld. Sie
bedauern es vielmehr lebhaft und führen es darauf zurück, daß für konservative
Kreise schon die Frage an und für sich anstößig gewesen sein muß.

Am besten vertreten sind Frankreich, Italien und Belgien; Deutschland und
England sind es leider nur in ungenügender Weise.



— 331 —

„Warum gerade die uud so viele andere nicht?" sagt man sich

beim Durchlesen des Verzeichnisses. Das Unternehmen scheint dadurch
etwas Dilettantenhaftes, Eklektisches zu bekommen. Ich gestehe, daß
ich mit ähnlichen Gedanken an die Untersuchung des reichen Materials
ging. Ich kam aber bald znr Ansicht, daß sich beim Einarbeiten
gewisse Gesamteindrücke bilden, die sich stetig verstärken, und die gerade
bei der Mannigfaltigkeit der herangezogenen Kreise doppelt von
Bedeutung sind. Diese Gesamteindrücke und Gesamtergebnisse möchte ich

hier in Kürze wiedergeben, ohne dem Stoff Gewalt anzutun, und
indem ich der Mannigfaltigkeit und Nüancierung der Ansichten möglichst
Rechnung trage.

Der erste Eindruck, der sich dem Leser aufdrängt, ift der eines

sehr lebendigen Interesses, das dem Problem von allen Seiten
entgegengebracht wird. „Wir haben es nicht nur mit einer Kernfrage
der heutigen Zeit, sondern mit einer Lebensfrage der heutigen Menschheit

zu tun." Ob es gerade herausgesagt wird, oder nur zwischen
den Zeilen zu lesen ist, hat hier wenig zu bedeuten. Schon die große
Menge von Antworten, welche der Religion eine Bedeutung für Gegenwart

und Zukunft zuerkennen und in ihr eine Grundkraft des menschlichen

Wesens erblicken, die erst mit dem letzten Menschen verschwinden
wird, ist bezeichnend. Noch bezeichnender ist die Haltung derjenigen,
welche die Religion für sich oder die Aufgeklärten überhaupt ablehnen
möchten, indem sie sie als eine Stufe ansehen, die zum Teil schvn
überwunden ist, oder die in der Zukunft überwunden werden soll. Könnte
man den Geist eines Freidenkers alten Schlages heraufbeschwören, so

wäre es ergötzlich, ihm das Buch vorzulegen. Es ist eine deutliche
Illustration davon, wie die Ansicht (wir reden hier im Sinne dieser

Art von Aufklärung), die Religion lasse sich durch Aufklärungspropaganda

leicht aus der menschlichen Psyche entfernen, kläglich gescheitert
ist. Mit großer Klarheit geht daraus hervor, wie tief und wie innig
diese Religion — man mag nun zu ihr stehen wie man wolle —
mit dem heutigen Geistesleben verbunden ist. „Vou etwas Totem
und Ueberlebtem würde man nicht fo viel reden," antwortet kurz ein

französischer Akademiker, der im übrigen nicht aufs Einzelne eingeht.
Gehen wir genauer auf den Inhalt der Antworten ein, fo können

wir das Resultat der Untersuchung kurz folgendermaßen zusammenfassen.
1. Die Religion macht jetzt eine Krise durch, die an Heftigkeit,

Umfang und Tiefe die früheren weit hinter sich läßt.
2. Diese Krise ist aber nicht ein Auflösungsprozeß, ein Vorbote

des Untergangs, der Todeskampf des religiösen Lebens. Bestimmt
und ohne Hehl spricht aus vielen Antworten die Ueberzeugung, daß
aus dieser Gärung die Religion — vielleicht mit tiefer Veränderung
ihres Wesens und ihrer bisherigen Gestaltungsformen — aber mit
verjüngter Kraft, in reinerer Gestalt hervorgehen wird.

Der erste Punkt verdient, etwas ausführlicher behandelt zu
werden, schon deshalb, weil er uns die Bedeutung des zweiten erst



— 332 —

in vollem Maße erkennen läßt. Mir scheint es fast das Bezeichnendste
an dieser Untersuchung, daß auch da, wo zugegeben wird, alle Werte
und historischen Gebilde seien nun nach jahrhundertelangem Bestände
in einem Auflösungsprozeß begriffen, der nicht aufgehalten werden
könne, an der Fähigkeit der Religion, die Lebensformen, mit denen
sie so lang verknüpft war, zu überdauern, nicht gezweifelt wird. Die
moderne Krise, die Gefahren, die sie mit sich bringt, die Probleme,
vor die sie den modernen Menschen stellt, werden in ihrem vollen
Umfang anerkannt. Bewundernswert ist hier, was die Ehrlichkeit des

Standpunktes und das Sehenwollen des Uebels anbelangt, die Haltung
einiger Katholiken.*)

Im ganzen erblickt man die Grundursache der religiösen Krise
in einem tief eingreifenden Konflikt in der heutigen Natur- und Geisteswelt.

Nicht die Religion selber, heißt es in vielen Antworten, fondern
die Formen, die sie bis heute angenommen und ihre jetzige Gestalt,
stehen im Widerspruch zum eigensten Wesen des Modernen. Das
lebendige Streben des modernen Menschen nach Emanzipation von
äußern Normen bäumt fich gegen die kirchlich-hierarchischen Formen
und den autoritären Geist auf. Verzweifeln an alten Werten,
allgemeine Umprägung des Bestehenden im Geiste einer neuen, zum Teil
erst im Keime vorhandenen Kultur, Konflikt zwischen Dogma und
Wissenschaft, zwischen Kirche und sozialem Streben, lauter Momente,
die nach der Ansicht der Beantworter znr modernen Krise der Religion
geführt haben. „Die schrecklichen Konflikte, die heute die christlichen
Völker erschüttern, entstammen nicht allein der Zügellosigkeit und der
ungebändigten Gier; an diesen Revolutionen ist auch der Widerstand
schuld, den veraltete Lebensformen dem modernen Streben entgegensetzen."

Auffallend ist hier, wie viele Katholiken nicht nur zugeben,
daß die heutige religiöse Krise an Stärke und Heftigkeit alle bisherigen
übertrifft, sondern auch unumwunden gestehen, daß man berechtigt ist,
von einem Widerspruch zwischen dem Denken und der Organisation
der Kirche und den Anforderungen des modernen Lebens zu reden.

Was, wie bereits angedeutet, den Ergebnissen der Umfrage ihren
befondern Charakter verleiht, ist, daß sich diese einschneidende Kritik
mit einem sehr lebendigen Glauben an die Fähigkeit der Religion, die

Krise zu überleben, verträgt. Man kann sogar von einer innerlich
begründeten Einheit dieser beiden Tendenzen reden. „Am Tage, da
die Harmonie zwischen dem religiösen Ideal und den neuen Bedürfnissen

einer sich stets entwickelnden Gesellschaft wieder hergestellt sein
wird, wird sich die Religion wie ein befruchtender Tau auf die ganze
Welt ausbreiten," fährt der soeben zitierte Schriftsteller fort.

Es ist auffallend, wie wenige Beantworter den zweiten Teil der

*) Hier bildet eine von Katholiken geführte Untersuchung über die Bedingungen
der Rückkehr zum Katholizismus eine wichtige Ergänzung zur Umfrage des ZVlsreurs
às Cranes. Sie ist jetzt ebenfalls als Buch erschienen. Beide Umfragen wurden
allerdings vor den letzten scharfen Angriffen Roms gegen den Modernismus veranstaltet.



— 333 —

Frage bejahen und sich hiemit zum Glauben an eine völlige
Zersetzung der Religion bekennen. Ich führe einige der charakteristischsten
Antworten an. „Die Entwicklung ist in vollem Gang und bedeutet
die Auflösung des religiösen Gefühls" (Domela Nieuwenhuis, Führer
der holländischen Libertären). „Der Fortschritt der Menschheit ist das
Todesurteil des religiösen Gefühls" (Plekhanoff, Führer der russischen
Sozialdemokraten). „Die heutige Entwicklung führt uns zur Auflösung
der Religion und der alten Gesellschaft, die mit einander stehen und
fallen" (Naquet, Mediziner, Paris).

Solche Urteile stehen vereinzelt da. Als Gegenstück zur
Antwort Plekhanoffs führen wir die Antwort Vanderveldes an. Der
intellektuell so hoch stehende und charaktervolle belgische Sozialistenführer

spricht sich in einer Weise über die Frage aus, die der
Vornehmheit seines eigenen Wesens nnd der Würde des Gegenstandes
entspricht. „Ich trage keine Bedenken, zu behaupten, daß wir, was
die offizielle, dogmatisch normierte Religion anbelangt, Zeugen einer
Zersetzung sind... Ich bin aber vollständig überzeugt, daß auch in
der sozialistischen Gesellschaft die Probleme, die mit Tod und Leben
und mit dem Geheimnis unserer Bestimmung zusammenhängen, nicht
aufhören werden, metaphysische Hypothesen und religiöse Anschauungen
hervorzubringen. Es wird sie aber niemand im Namen einer
Offenbarung als absolute Wahrheiten aufdrängen. Es wird aller
Wahrscheinlichkeit nach noch religiöse Gemeinschaften geben; aber — es wäre
denn als archaistische Ueberreste einer entschwundenen Zeit — tyrannische

intolerante Kirchen werden nicht mehr bestehen."*)
„Glauben, daß das religiöse Gefühl je untergehen kann, heißt

dieses Gefühl mit seinen historischen Gestaltungen verwechseln."
„Glauben, daß sich die Religion auflösen kann, heißt annehmen, daß
sich die Menschen nicht mehr um das Problem ihres Ursprungs und
ihres Zieles kümmern" (Woeste, gew. Ministerpräsident, Brüssel).
„Die Religion ist eine innere, psychische Funktion; keine äußere (d. h.
dem Verfall geweihte) Organisation" (Gumplowicz). „Die Wahrheit
des Evangeliums ist ewig trotz allem, was die Menschen daraus
gemacht haben" (Siegfried Wagner). Sehr interessant ist die Antwort
Bergsons, des französischen Philosophen, der gegenwärtig auf den ver-
schiedenften Gebieten einen nachhaltigen Einfluß ausübt. „Das religiöse
Gefühl scheint mir nicht der Zersetzung und Auflösung anheimfallen
zu können; dies kann nur das Los des Zusammengesetzten sein. Mag
sich auch das religiöse Gefühl mit sehr komplizierten Elementen
verweben, es bleibt nichtsdestoweniger seinem tiefsten Wesen nach etwas
Einfaches, ganz Eigenartiges, das keiner andern Seelenfunktion gleicht."

Die genauere Untersuchung der Motive, welche diesem Glauben

*) In diesem Zusammenhang darf man auch auf einen von einem Beantworter

zitierten Ausspruch Jaurès' hinweisen: „Nach der heutigen Krisenperiode
wird im engsten Zusammenhang mit den ethischen Problemen die religiöse Frage
wieder aufleben."



— 334 —

an das Weiterleben oder die Renaissance der Religion in der Zukunft
zu Grunde liegen, würde eine kleine Arbeit für sich bilden. Wir
beschränken uns hier auf die Hauptmomente.

Eine erste Gruppe bilden diejenigen, welche das religiöse Gefühl
für die unentbehrliche Grundlage eines kräftigen Gemeinschaftslebens
und für die Voraussetzung zu jeder höheren Kultur halten. „Daß die
Völker sich von jeder Religion freimachen", schreibt der italienische
Anthropologe Sergi, „halte ich für ausgeschlossen; nur wenige
vermögen fich zu dieser Stufe zu erheben." „Die Religion", antwortet
der Soziologe und Nationalökonom Pareto, „ist der unentbehrliche
Zement aller menschlichen Gesellschaften, so weit wir sie kennen.
Vielleicht wird die Religion dereinst der einzige Rettungsanker unserer
von der Anarchie untergrabenen Völker fein." „Die Religionen sind
ein unentbehrlicher Faktor in der Entwicklung der Gesellschaft" (Saint-
Sasns). „Ich stehe zum Katholizismus, weil ich die nationalen
Interessen vertrete", schreibt Barrss (französischer Schriftsteller und
Akademiker.) Aus dem folgenden ergibt sich, daß Barrés den Untergang der
Religion für den Tod aller feinen, zarten und vornehmen Seiten der
menschlichen Seele hält: „Wenn die neue Generation des Glaubens an
den Heiland verlustig geht, wird das Fünffrankenstück ihr Gott werden."

Ich habe absichtlich Nichttheologen zu Worte kommen lassen,
damit man sich der Stimmung bewußt werde, die heute vielfach unter
Laien herrscht. Es ist höchst interessant, zu sehen, wie Künstler,
Schriftsteller, Nationalökonomen, auch folche, die dem Glauben keineswegs

fehr nahe stehen, den vollen Wert der Religion für das Geistesund

Gemeinschaftsleben einsehen. Mannigfaltige Strömungen setzen

hier das Werk der großen Gegner und Bekämpfer der religionsfeindlichen

Tendenzen der Revolution und Aufklärung fort. Namentlich in
Frankreich ist diese Strömung sehr stark vertreten. Es versteht sich

von selbst, daß die Geistlichen, ganz besonders die katholischen, diese

Punkte noch stärker betonen als die Laien.
Eine zweite Gruppe bilden die, welche aus mehr persönlichen

Gründen, wegen der innigen Beziehungen der Religion zn den tiefsten
Geheimnissen des Daseins und den schwersten Konflikten des Seelenlebens,

den Gedanken an den Untergang des religiösen Lebens gänzlich
abweisen. Es ist ergreifend, von so verschiedenen Seiten das Geständnis
zu vernehmen: der Glaube kann nicht sterben; nichts kann ihn
ersetzen. Er allein vermag in das Dunkel der menschlichen Seele Licht
zu bringen. Technik und Wissen können die düftern Geheimnisse des
Daseins nicht lösen. Nnr im Glauben findet die Seele, die an den
schweren Konflikten des Lebens zu Grunde gehen würde, die innere
Ruhe und die Kraft, zu leben, ohne in Zwiespalt mit sich selber zu
zerfallen. „Die Rätsel der Welt und des Lebens werden unserer
Vernunft ewig unlösbar bleiben. Ewig wird aber ein Gefühl der
Unterordnung, der Ehrfurcht und der Hoffnung im menschlichen Geiste
keimen" (8urr? ^ ^scartili, Sekretär der spanischen Akademie der



— 335 —

politischen Wissenschaften). „Das ewige Fortdauern des Geheimnisses
betreffs der letzten Ursachen des Universums wird die Auflösung der
Religion stets unmöglich machen" (Sighele, Soziologe, Italien). „Die
Wissenschaft wird nie die Religion ersetzen; sie reicht nur bis zu den
Beziehungen zwischen den Dingen, nicht bis zum Wesen der Dinge
selber. Originalität, Individualität, d. h. im Grunde Sein und Leben,
sind ihr ein verschlossenes Gebiet" (Rabbiner Levy).*)

Diese Stellen find zur Diagnose der Zeit sehr wichtig. Man
erinnere sich an den Sturm, der fich in den gebildeten Kreisen der
romanischen Völker erhob, als Brunetiöre in feinem berühmten
Ausspruch vom „Bankrott der Wissenschaft" dieser das Recht absprach, die
letzten Fragen zu lösen und die Kultur zu begründen. Und nun
werden wir gewahr, wie gerade in den romanischen Ländern von
vielen Seiten Stimmen namhafter Gelehrter laut werden, die bei
aller Anerkennung des Wissens, sogar unter Betonung feiner
Unabhängigkeit, vvn aller religiösen Bevormundung für die Selbständigkeit
und eigenartige Bedeutung der Religion warm eintreten.**) Die
Ausführungen vieler Staatsmänner nnd Gelehrten stimmen mit dem
klassischen Ausspruch eines katholischen Geistlichen überein: „Der
Daseinsgrund der Religion liegt im Leben selber und zwar in seinen
tiefsten Tiefen."

So könnte man nach dem Ergebnis dieser Rundfrage die
religiöse Krise der Gegenwart als ein Streben der Religion nach tieferer
Erfassung ihres eigenen Wesens und Behauptung ihrer Herrenrechte,
wo sie allein zu herrschen befugt ist, bezeichnen. Es wurde
hervorgehoben, wie die Ansprüche anderer Geistesmächte, die Religion zu
ersetzen, auch von Laien scharf zurückgewiesen werden. Ein Mediziner,
Grasset, und der originellste Philosoph des modernen Frankreich,
Bergson, verkünden lant und entschieden die Autonomie und Unersetzbarkeit

der Religion. Dies bringt mit sich, daß das Verhältnis der
Religion zu den verschiedenen Lebensgebieten anders bestimmt wird,
als es früher der Fall war. Gewöhnlich wird als Ursache der heutigen
religiösen Krise die Loslösung der nach Selbständigkeit strebenden
Disziplinen: Ethik, Politik, Recht nnd Wissenschaft von jeglicher
religiösen Motivierung bezeichnet. Ein aufmerksamer Beobachter des
modernen religiösen Problems wird diefe Erklärung für sehr einseitig
halten. Bei dieser Trennung von Gebieten, mit denen sie fo lange
Zeit verbunden, ist die Haltung der Religion keineswegs bloß passiv
und negativ. Die Religion ist heute von einem starken Triebe erfüllt,

Man vergleiche hier die vag. 333 zitierte Ansicht Bergsons. die sich mit
dem letzten Ausspruche so nah berührt,

**) Es soll damit weder Brunetiöres Stellungnahme zum Problem irgendwie
als maßgebend bezeichnet werden, noch soll der Unterschied zwischen seinen

Positionen und moderneren Fassungen des Problems verwischt werden. Ich weise
einfach auf die Tatsache hin, daß heute starke Strömungen vorhanden sind, welche
dem Glauben ein Gebiet zuschreiben, das er allein erreichen und behaupten kann.



— 336 —

sich auf ihr eigenstes Gebiet zurückzuziehen, jeden bloß äußerlichen
Bnnd, jede bloß mechanische Verbindung im Interesse ihrer Reinheit
und Kraft aufzulösen. In sehr interessanter Weise wird diese
Beobachtung durch einige Antworten bestätigt. Die Religion sucht sich

von den unreifen Verbindungen mit der Wissenschaft und den politischen

Gemeinschaften zn befreien, in denen ihr Wesen nur ungenügend
und nicht ungetrübt znm Ausdruck kommen kann.

Diese energische Konzentration und Selbstbesinnung wird aber als
die Borarbeit einer neuen Expansion angesehen. Die geläuterte Innerlichkeit

ist die reine Quelle großer Taten. So wacht in der stillen Kapelle der
neu zum Ritter Geschlagene bei seinen Waffen, tief in sich selbst versenkt.
Beim Morgengrauen aber zieht er kühn und tatenfreudig in die Welt hinaus.

In den Ansichten der Becmtwvrter über die Religion der Zukunft
ist ein starker Zug nach Individualität, nach Freiheit von feststehenden,
ein für allemal normierten Formen wahrzunehmen. Kühn wird der
Primat des Lebens in seiner ganzen Mannigfaltigkeit und seinen
differenzierten Gestalten über die Theorie proklamiert. Der Pragmatismus

verbindet sich mit dem Streben nach Individualisierung des
religiösen Gefühls und Ausdrucks. „Sogar bei den Katholiken kann
fich der Glaube dem Einfluß des Individualismus nicht mehr
entziehen," bekennt ein Katholik. Daß die Bande, welche die Religion
mit den verschiedenen Gebieten des Lebens verbinden, geistiger,
individueller geworden sind, soll keineswegs für die Religion eine Einbuße
an schöpferischer Gestaltungskraft bedeuten. Es ist höchst interessant,
zu sehen, wie mancher Beantworter. der in der Religion eine innere,
persönliche Angelegenheit des Menschen erblickt, das religiöse Gefühl
in Beziehung zu den Hauptproblemen der Zeit bringt. Gerade weil
die Quelle so rein, an ihrem Ursprung von keiner fremden Zufuhr
getrübt ist. strömt sie als junge, frische Kraft in die Welt.

Am typischsten finden wir dies bei zwei hervorragenden Katholiken
ausgedrückt, beim Autor des „Säirt»", Fogazzaro, und beim französischen

Philosophen Blondel, dem Verfasser von „I^^otion", einem der
grundlegendsten Werke der modernen katholischen Philosophie. Für
Blondel ist die heutige Krise ein Läuterungs- und Vergeistigungsprvzeß
uud zugleich eine Integration des christlichen Lebensprinzips, das sich

in reiner Gestalt auf den verschiedenen Lebensgebieten durchsetzen soll.
Klassisch in ihrer Art ist Fogazzaros Antwort: „Wir nahen uns einer
religiösen Anffassung, nach der die Beziehungen zwischen Dogma und
Vernunft zu einem lebendigen Glauben werden, der alle Lehren weit
hinter sich lassen und sich in das Geheimnis vertiefen wird, um daraus
Liebe, Kraft und Leben zu schöpfen und sie in Taten umzusetzen."

Ich hoffe, ans diesen Ausführungen gehe mit Klarheit hervor,
was das Bezeichnendste am Gesamtergebnis dieser Umfrage ist. Ich
glaube, daß wir darin ein wichtiges Symptom der Veränderung,
welche das Verhältnis zur Religion erfahren hat, erblicken können.
Es ist auffallend, wie sympathisch und ehrfurchtsvoll der Ton der



— 337 —

Religion gegenüber ist. So redet man nur vvn einer Macht, der man
noch eine große Zukunft zuerkennt, und die niemals durch Surrogate
ersetzt werden kann. Ja noch mehr, zur objektiven Anerkennung
gesellt sich ein subjektiver Drang nach dem Besitze des Lebens und der
Kraft, welche allein die Religion zu verleihen vermag. Einzelne Stellen
klingen wie ein Lied der Sehnsucht nach der einzigen Macht, die den

Menschen in den geheimnisvollen und schwierigen Konflikten des
Daseins erhält. Die „Wie herrlich weit haben wirs doch gebracht-Stim-
mnng," die sich vor nicht gar langer Zeit in Frankreich in so

widerwärtiger Weise breit machte und jetzt noch keineswegs verschwunden
ist, nimmt sich wie ein Fremdling im Kreis der Antworten aus.
Frankreich, das wir etwas einseitig als das klassische Land des Gegensatzes

zwischen der klerikalen nnd der antiklerikalen Orthodoxie, als
das „rote und schwarze" Frankreich ansehen, redet durch einige seiner
größten Vertreter, Laien und Geistliche, eine Sprache, an die wir von
dorther nicht gewöhnt sind.*)

Die Bedeutung dieses ersten Punktes wird erst durch eine andere
Tatsache richtig beleuchtet. Die Anerkennung des Wertes der Religion
für die Menschheit und den Einzelnen, die Abkehr von einer rein
rationellen Kultur des Wissens und technischen Könnens ist nicht als
Zeichen der Schwäche nnd Dekadenz aufzufassen. Dies wäre der Fall,
wenn die Antworten ein mattes „Zurück" zu veralteten Lebensformen
enthielten. Statt dessen nehmen wir einen jngendfrischen Drang nach
vorwärts wahr, der bei aller Anerkennung der Schwierigkeit nnd des

Ernstes der modernen Lage ohne Kleinmnt nnd Verzagtheit in die

Zukunft schaut. So ist das Ergebnis dieser Umfrage ein kräftiges
Zeugnis für das Wiederaufleben nicht nur des Intéresses an den
religiösen Fragen, sondern des religiösen Dranges selber. Ob man
nicht sogar darin ein Zeichen erblicken darf, daß die Nacht schon
vorgerückt ist und der Tag zu grauen beginnt? I. Matthieu.

Neue Aege in der Menswotenttage.
Referat für die Generalversammlung des Bundes schweizerischer Frauenvercine

in Chur, Oktober 191«, von E. Zehn der, St. Gallen.

lI»ie Dienstbotenfrage ist eines derjenigen Probleme, über die manI privatim und öffentlich sehr viel redet und debattiert, ohne daß
ernstliche Schritte zu tuu versucht werden, um ihren schwierigen

Seiten beizukommen uud sie zu überwinden. Wir sollten aber endlich
zu der Erkenntnis gelangen, daß zur Lösung der Frage etwas getan

*) Sogar ein Philosoph wie Fouillse, der stch keineswegs durch Tiefe und
Originalität des Denkens auszeichnet, bekämpft unter deutlichem Hinweis auf die
„prachtvolle Gebärde" Vivianis all die modernen Lichtlöscher kleinen und großen Stils.


	Das Ergebnis einer Umfrage

