
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 10

Artikel: Warum ist Gott verborgen?

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132276

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 310 —

Verteilung umsonst ist, wenn Ihr nicht diese Kräfte der Liebe und
wahren Brüderlichkeit unter einander pfleget.

Und diese Kräfte sind im Grunde keine andern als diejenigen
unsres christlichen Glaubens. Man hört viel von dem Haß der
Arbeiterschaft gegen die Religion. Ganz gewiß würde dieser Haß bald
verschwinden, wenn unsre Gesellschaft mehr von dem Geist wahrer,
brüderlicher Liebe besäße, deu unser Meister Jesus Christus in die
Welt gebracht hat. Dieser Geist muß wieder zu uns kommen, wie er
in der Christenheit der ersten Jahrhunderte gewesen ist. Da spielte
der Besitz keine Rolle, da stand er nicht so trennend zwischen den
Menschen, da errichtete er nicht hohe Mauern, wie es in ihrer ängstlichen

kastenmäßigen Abgeschlossenheit unsere besitzenden Stände tun.
Das erst wäre eine nene Religion, der das ganze Proletariat

zujubelte, wo Alle in Freud und Leid, in guten und in bösen Tagen
als Brüder stch zusammensinken und wo die Religion ein ganzer
Tatbeweis der Liebe zueinander geworden ist.

Und welcher Arbeiter würde einer Religion nicht mit Freuden
zustimmen, welche die Menschheit nicht erst im Jenseits, sondern schon

auf dieser Erde einem großen Ziele innerer und äußerer Befreiung
entgegenführen möchte? Wir glauben Alle an Gott, aber nicht an
den Gott, der die Menschen in ihrer sinnlichen Trägheit in den mancherlei

Uebeln und Krankheiten sich selber überläßt, sondern an den Gott,
der durch seinen Geist sie zu immer neuem Wollen, zu immer besserem
Tun und zu immer größereu Zielen erweckt. Tischhauscr.

Warum ist Sott verborgen?
Darum gibt sich Gott uns Menschen nicht deutlicher zu erkennen,

^Z^I so daß der Zweifel unmöglich würde? Warum müssen wir
ihn immer wieder suchen? Dieses Suchenmüssen ist gar nicht

etwa, wie oft gemeint wird, eine Eigentümlichkeit unserer Zeit. Auch
in Perioden ungebrochenen Autoritätsglaubens erlebten die Menschen
Stunden, wo ihnen Gott entschwand. Solche Stunden können auch
sür die, welche sich durch theoretische Zweifel siegreich durchgekämpft
haben, immer wieder kommen. Das Quälende ist auch gar nicht allein
die Frage, ob ein Gott existiert, sondern das Gefühl, daß die Macht,
von der wir abhängig sind, kalt und hart auf uns laste; wir können
ihr Tun nicht begreifen, keine Liebe drin finden. Warum denn wirft
Gott dem Glauben solche Schwierigkeiten in den Weg?

Ehe wir darauf antworten können, müssen wir uns besinnen,
was das überhaupt heißt: Gott finden und besitzen. Wir müssen ihn
haben als einen lebendigen Gott. Das will sagen, einen Gott,
der in uns und durch uns etwas schafft. Wir müssen ihn haben
als einen liebenden Gott. Das will sagen, einen Gott, der uns



— 311 —

etwas schenkt. Deshalb kann gar nicht jeder, so wie er bisher
gewesen ist und gerade jetzt noch ist, Gott finden. Weil es eben heißt,
ihn etwas in uns schaffen und uns etwas schenken lassen, heißt es

auch: anders werden und aus dem Herzeu reißen, was dem Schaffen
und Schenken Gottes im Wege steht. Nur dadurch können wir mit
Gott iu uuserm Innersten eins werden und in Gemeinschaft mit
ihm treten.

Dazu ist oft ein Zerbrechen unseres bisherigen Glaubens, ein
vorübergehendes Verlieren Gvttes nötig oder doch ein Erlebnis, das
uns zeigt, wie ferne wir ihm in Wirklichkeit noch standen. Wir lebten
so dahin, als sei er dazu da, unsere Wünsche zu erfüllen, unsere
Bestrebungen zu fördern, uns auf unsern Wegen zu schützen. Und
als er diese Erwartungen enttäuschte, erschien uns seiu Tun rätselhaft
und sein Dasein zweifelhaft.

War aber nun nicht gerade das an unserer Verfassung das
Schmerzlichste, daß uns Gott unsicher geworden war? Merkten wir da

nicht, wie sehr wir ihu brauchen? Erwachte nicht in den Stunden
des Zweifels an Gott auch am leidenschaftlichsten die Sehnsucht nach
Gott? Sollte dieses von Gott nicht lassen können aber nicht anch
ein Zeichen sein, daß er von uns nicht lassen will? Und in den

Stunden, wo wir svlches spüren, sind wir auch eher bereit, uns von
der Stimme unseres Gewissens sagen zu lassen, wie viel Verkehrtes
in allem unserm Wollen und Streben lag, wie sehr wir nnr die eigene
Persvn suchten. Wir werden bereit, hinzuhorchen, was er uns jetzt
sagen will und unser Herz hinzuhalten, damit er eine Umwertung
vieler Werte darin vornehme. Wir merken, wie sehr unser Leben erst
dadurch Wert bekommt, daß es nicht bloß für unser kleines, unwichtiges

Ich, sondern für den, der hoch über uns steht, gelebt wird, und
in seinem Dienste für die Brüder. Das Christusgemäße, das er in
uns zur Herrschaft führen will, ist mehr wert als alle die Dinge, die

er uns in einer schweren Stunde genommen oder versagt hat. Wohl
sträuben wir uns gegen diese Umschaffung unseres Innern. Aber
Gott erspart sie uns nicht. Und erst wenn wir ste auf uns nehmen,
geht es uns auch auf, wie gerade das Unbegreifliche, das uns Gott
zu rauben schien, uns sein Schaffeil und Schenken erfahren ließ. Haben
wir das erfahren, so kann uns auch das, was uns unbegreiflich bleibt
und uns Gott verbirgt, nicht mehr so ängstigen; wir vermögen die

Angst durch das Vertraueu zu überwinden.
Gott legt dem Glanben immer wieder Schwierigkeiten in den

Weg, damit er im Kampfe damit seine Kraft recht entfalte. Gerade
das macht die Würde des Glaubens aus, daß. er keine kinderleichte
Selbstverständlichkeit ist, sondern eine Aufgabe, für die wir die ganze
Kraft der Seele anspannen müssen. Gott finden ist etivas so Großes,
so Bereicherndes und Beseligendes, daß es nicht ohne weiteres jedem
zu teil werden kann, daß es nur durch ein Suchen und Ringen, durch
ein Loskommen von nnserm alten Wesen und Hinauswachsen über



— 312 —

uns selbst, durch eine Erlösung gewonnen wird. Und umgekehrt macht
gerade diese Mühe und Arbeit, daß es fo köstlich ist.

Gott offenbart sich so, daß wir ihn zu suchen ansangen, und er
verbirgt sich so, daß wir nicht zn schnell und leicht uns mit dem
Gefundenen zufrieden geben und mit dem Weitersuchen nicht aufhören.

R. Liechtenhan.

Zur Abstimmung über die froportionalwabl.

s ist gewiß nicht unangebracht und von den Aufgaben unserer
Zeitschrift abliegend, wenn wir uns zu der bevorstehenden, für
unser Vaterland so wichtigen Abstimmung über das proportionale

Wahlverfahren wenigstens in Kürze äußern. Da das Wählen ein
so wichtiger Teil des politischen Lebens ist nnd damit eine so wesentliche
Funktion des Volkslebens überhaupt, so darf es uns vom sittlichen
Standpunkt aus nicht gleichgültig sein, in welchen Formen sie
ausgeübt ivird. Es handelt sich um eiu bedeutsames Stück öffentlicher
Moral. Da wir für eine Unterordnung auch der Politik unter
sittliche Maßstäbe eintreten und darin auch eine religiöse Aufgabe
erblicken, so hat die kommende Abstimmung für uns eine Bedeutung,
die über alle parteipolitischen Erwägungen weit hinnusreicht.

Es ist die Ethik der Wahl, worüber wir angesichts der bevorstehenden

Abstimmung nachdenken sollten. Das Prinzip der Minoritätsvertretung

bedeutet ein Stück Versittlichuug der Politik. Sv meinen
es die Besten seiner Verfechter.

Haben sie damit recht? — Der Schreiber dieser Zeilen hat
einst das genaue Gegenteil geglaubt und darum früher dagegen
gestimmt. Er Hut aber in dieser Sache (wie in einigen andern) eine

Bekehrung durchgemacht. Einst schien mir die Prvportivnalwahl eher
ein unsittliches als ein sittliches Prinzip zu sein; denn sie schien mir
gerade das aufzuheben, was doch die Seele aller Sittlichkeit ist:
die freiwillige Tat. Die Gerechtigkeit, die durch sittliche Einsicht
und sittlichen Kampf verwirklicht werden müsse, wolle sie, meinte ich,
dnrch einen klug ersonnenen Wuhlmechanismus herstellen. Damit wäre
vielleicht Ruhe geschafft und jedem das Seine gegeben, aber sittlich
nichts gewonnen. In den Gesinnungen der Wähler wäre keine
Veränderung vorgegangen, die Gerechtigkeit des Urteils wäre uicht
vermehrt. Nur wenn wir in unserem politischen Leben sittlich so weit
in die Höhe gekommen wären, daß die Majoritäten freiwillig, aus
Gründen der Vernunft und des Gewissens, den Minoritäten ihr Recht
gäben, wäre wirklich ein sittlicher und also auch ein politischer
Fortschritt erreicht. Denn alle Politik, meinte ich, sollte dvch nicht blvß
eiii Mittel zur Durchsetzung gewisser Zwecke, sondern selbst eine sittliche
Betätigung und eine sittliche Erziehung sein. Das sei ihr eigentlicher


	Warum ist Gott verborgen?

