
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 9

Artikel: Aufruf an die Christen

Autor: Morsier, A. de

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132271

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132271
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5^

Huttuf an Sie «bristen/)
M » Mutige Protestantismus uns am schmerzlichsten ver-

missen läßt, ist eine richtige Darstellung seines Wesens anch
im sozialen Leben."

Dieser Ausspruch Frömmelst) macht alle langen Erklärungen
des Begriffes „Soziales Christentum" überflüssig.

Die protestantischen Christen, die finden, daß das Christentum
etwas anderes sei als „getrösteter Sündenschmerz" (wie Harnack sich

ausdrückt), die der Meinung sind, daß das soziale Heil die
Vorbedingung ist für das individuelle Heil und die gegen den Eklektizismus
und die Trägheit gewisser Kirchen Protest erheben wollen, haben sich

sozial genannt.
Das Wort „sozial" gefällt nicht jedermann; aber dafür können

sie nichts. Dafür kann auch das Christentum nichts. Der Fehler ift
bei jenen zu suchen, die sich Christen nennen, ohne die einfache Lehre
des Meisters: „Liebet einander", verstanden oder gar in die Praxis
umgefetzt zu haben.

Wir protestantische Christen, wir Laien vor allem, haben gar zu
leicht die Verwirklichung des Gesetzes der Bruderschaft und Solidarität
vergeffen. Wir haben für unser individuelles Bedürfnis eine bequeme
Religion zurecht gemacht. Wir haben unsere unmittelbare soziale
Verantwortlichkeit nicht genügend verstanden. Das steht unwiderleglich
fest. Da gibt es keine Entschuldigung. Da heißt es nur den Fehler
eingestehen und sich ans Werk machen.

Was haben wir tatsächlich getan?
Wir haben unsere Religion in die Kirche eingeschlossen, in die

Kirche, die viel ist, aber nicht alles. Wir haben die Kirche erstarren

*) Dieser Aufruf hatte den Zweck, zum Kongreß von Besancon einzuladen,
wir glauben aber, daß er auch post tsstum noch seinen Wert habe. Er spricht
freilich Gedanken aus, die in den Neuen Wegen von Anfang an vertreten worden
sind, aber sie erhalten dadurch ihren besonderen Wert, daß ein „Laie" und praktischer
Politiker sie ausspricht, dem sie gerade aus der Praxis emporgewachsen sind. Möge
sein Ruf zu einem weiteren Erwachen der Christen dienen. Die Red.

**) Gemeint ist der vor einigen Jahren verstorbene Gaston Fromme! in Genf,



— 266 —

lassen im Streben nach Machterweiterung und nach Erbaulichkeit. Wir
haben unsern Glauben durch endlose dogmatische Diskussionen unfruchtbar

gemacht. Wir, die Laien, haben unfern Pfarrern die Sorge um
die göttlichen Dinge und die Ausübung christlicher Barmherzigkeit
überlassen und Habel l uns darauf beschränkt, sie anzuhören und sie

zu kritisiere,!, wenn sie nicht die gewünschte Bcredtsamkeit entfalteten.
Wir haben die Pflichten der Laienreligion abgewälzt auf die

offizielle Religion. Wir haben vor allem untätig und unbekümmert
zugeschaut, wie die sozialen Probleme immer zahlreicher und immer
schwieriger wurden.

Das ist umso schlimmer, als von uns eine bestimmte Stellungnahme

im Sinn eines sozialen Fortschrittes seit langem von Seiten
derjenigen ermartet wurde, die mit uusäglichem Elend ringen. Ja. auch die

Atheisten und Materialisten erwarteten es vvn uns, weil sie den neuen
Glauben, den wir ihnen anbieten wollten, nicht verwirklicht sahen in
unserm Leben, nnserm Handeln, unserer täglichen Lebensführung. Ach,
wie sehr haben sie Recht! Die große Mehrzahl der Christen meint noch
heute, um das ewige Leben zu erwerben, müsse man in erster Linie
das Heil der Seelen snchen und da wieder zuerst sein eigenes Seelenheil

und daneben eine wohlgemeinte Liebestätigkcit üben.

Und doch wissen wir, daß es nicht genügt, den Charakter zu
bilden und das Gewissen zn entwickeln. Man muß den Menschen den

Weg der Arbeit zeigen und in ihnen den unersättlichen Wunsch nach
Taten und nach greifbaren Früchten derselben wecken.

Was bedeutet für uns ein „himmlischer Vater", wenn wir nicht
Brüder sind?

Nun sind wir aber eine Gesellschaft von Brüdern.
Wie haben wir diese Gesellschaft organisiert? Worin verwirklicht

sie die Brüderlichkeit? Wann lind wie übt sie die Solidarität
aus? Die menschliche Solidarität macht sich nicht von selbst; sie
muß organisiert werden. Das Evangelium verwirklichen, heißt
die Solidarität organisieren. Da liegt unsere unmittelbare Anfgabe.

Haben wir sie verstandeu? Haben wir sie erfüllt? Deswegen,
daß einer sich Christ nennt, wird er nicht durch irgend ein Mirakel
oder durch eine plötzliche Ausgießung des heiligen Geistes das Monopol
darauf bekommen, eine Kraft des Guten zu fein.

Es gibt Atheisten, es gibt Materialisten, die ohne jede Hoffnung
auf ein Jenseits ihr Leben dem Guten geiveiht haben, und ivir, die

mir uns zu einem religiösen Glanben bekennen, wir, die wir beten

können, wir^ die wir an das ewige Leben glauben, wir haben uns oft
in der großen Arbeit für eine bessere Gerechtigkeit auf Erden durch
andere überholen lassen.

Weder unsere Gebete, noch unsere Danksagungen, weder der
glühendste Ausdruck unseres Glaubens, uoch die aufrichtigste
gottesdienstliche Handlung wiegen den schwächsten Wnnsch nach Gerechtigkeit



— 267 —

auf. Fallut hat es uns gesagt und immer wieder gesagt: „Das ewige
Leben fängt schon auf Erden an."

Und jetzt gibt es für uns nur noch ein Mittel, den Atheisten
und der sich von Christns abwendenden Menge zu beweisen, daß wir
Religion haben und daß sie etwas wert ist, daß unser Gott eine
Realität ist und daß wir ein Ideal haben: Wir müssen an der
Organisation der Solidarität auf Erden arbeiten.

Die Bewegung beweist man dadurch, daß man geht, die Realität
der evangelischen Moral dadurch, daß man das Gute übt. Denn da
erhebt sich eben die unvermeidliche Frage:

Die Brüderlichkeit verlangt eine organisierte Solidarität,, die
Solidarität aber kann nicht zur Herrschaft gelangen ohne die
Anerkennung des Wertes und der Freiheit der menschlichen Persönlichkeit.
Diesen Wert drückten unsere sozialen Gesetzgebungen durch die
Verleihung der bürgerlichen Rechte aus, die aus dem Menschen einen
Bürger machen und die allein es ihm erlauben, seine täglichen Pflichten
gegen sich und feinen Nächsten zu erfüllen. Das Evangelium soll den

christlichen Bürger schaffen. Was tun wir zu diesem Zwecke?
Eine gute Handlung ist eine Handlung, die Glück und Frieden

schafft. Das Glück und der Friede, die wir nns für den Himmel
erträumen, bauen sich auf die Erde auf. Die Grundmauern der
künftigen Welt sind hieniedcn, in unserm Haus, in unserem Gemeinwesen,

in unserm Vaterland zu errichten.
Auf welchen Fels bauen wir das Haus? Wie richten wir das

Gemeinwesen ein — auf welchen rechtlichen Grundlagen? Wie sichern
wir unser Vaterland — auf Grund welcher sozialen Prinzipien?

Haben wir protestantische Christen Antworten auf diese Fragen?
Wir reden von der heiligen Strenge der Moral des Evangeliums.

Aber wie haben wir den Bürger gebildet? Und welche Pflichten
haben wir ihm vorgezeichnet? Und doch stehen ivir da vor Tatsachen,
die uns aufs höchste beunruhigen müßten. Wir haben vor uns die Not
und das Elend einer Unzahl vvn Brüdern; wir stehen vor der
Ungerechtigkeit, die der immer stch erneuernde menschliche Egoismus nach
sich zieht. Alles ruft nach einer Lösung. Beschäftigt sie uns?

Wenn uns die Tatsachen im Wege sind, finden wir uns gerne
mit ihnen ab, indem wir uns feige an den bestehenden Zustand
gewöhnen oder indem ivir uns mit einer fernen Hoffnung trösten. Aber
hilft das auf die Länge?

Da wir mit bloßem Reden die Menschen nicht glücklich und gut
machen können, bitten wir für sie um jenseitige Seligkeit. Aber haben
wir alles getan, um unsere Brüder hier auf Erden glücklich zu machen?
Haben wir uns nicht oft hinter den zwei großen Worten verschanzt,
deren tiefer Sinn wir nicht verstanden haben:

„Arme habt Ihr allezeit bei Euch." „Mein Reich ist nicht von
dieser Welt."

Wir leben auf einem kleinen Platteten, der durch eine geheimnis-



— 268 —

volle und gewaltige Macht durch den Raum getragen wird. Auf diesem

Planeten gibt es Millionen von Wesen, die arbeiten, weinen und seufzen,
ohne vom Produkt ihrer Arbeit ein menschenwürdiges Leben führen zu
können. Einige unter ihnen bekämpfen sich und würgen sich gegenseitig

auf Befehl. Einige unter ihnen, die reich und mächtig sind,
beuten die Elenden aus. Auf dieser kleinen Welt, die im unerforschten
All kreist, gibt es so viel unverdientes Leiden, brutale Ausbeutung,
hoffnungslose Zusammenbrüche. Millionen von Kindern werden im
Schmutz geboren, wachsen im Sumpf auf und lernen das Leben in
der Schule des Lasters kennen, ohne je frische Luft und Sonnenschein

der freien Natur oder das Glück eines traulichen Herdes genossen

zu haben.
Vor der Zeit verbraucht, erblich schwer belastet, steigen sie ins

Grab, ohne je wahre Lebensfreude kennen gelernt zu haben. Ihr
Schicksal ist eine Bankrotterklärung der Menschlichkeit und ein Widerspruch

gegen die Vernunft Und angesichts dieser Leiden, die
unermüdliche Hingebung umsonst zu lindern sucht, verstehen wir den Ernst
des großen Menschheitdramas nicht und merken nicht, daß unsere
Untätigkeit ein Attentat gegen Gott ist, das weder durch fromme Lieder
noch durch Gebete gesühnt werden kann. Man mag mir einwenden,
daß der gemeinnützigen Werke die Fülle da sind und daß sie die Ehre
des Protestantismus ausmachen. Aber das ist nicht das, worauf es
ankommt. Haben wir versucht, das System zu ändern und das Uebel

an der Wurzel anzugreifen? Haben wir uns zu diesem Zweck
gemeinsam und solidarisch organisiert? Nein.

Sehet dort ein Schiff, das menschliche Wesen nach unbekannten
Ufern trägt. An Bord bekämpft man sich, man fällt übereinander
her, um irgend einen Schatz zu erbeuten, man betäubt sich in
egoistischen Genüssen, man schreit, man lacht, man klagt, man fleht, man
ruft nach Glück und Gerechtigkeit — und dort am Vorderteil stehen

Männer, die guten Willens sind, schauen nach dem endlosen, stets wieder
entfliehenden Horizont und träumen in Verzückung von fernen Ufern.

Gleichen wir nicht oft diesen Menschen?
Ich möchte richtig verstanden werden: die protestantischen Christen

— wie übrigens die andern auch — tun gewiß viel Gutes. Es ist viel
große Hingebung da, wer dürfte das leugnen? Aber es fehlt uns an
der auf ein Ziel gerichteten überlegten Tat, an der organisierten
christlich sozialen Tätigkeit. Das haben wir uns in den Ländern
französischer Zunge noch nicht klar gemacht.*)

Wir müssen das Träumen aufgeben uud uns zum Kampfe
vereinigen. Wir müffen die ökonomischen Ursachen der sozialen Uebel-
stände untersnchen. Aendern wir die Herzen, aber ändern wir auch

*) Ebensowenig in den Ländern deutscher Zunge. (Anmerk, der Uebers.)



— 269 —

das System! Die Herzen entfalten sich nicht unter dem Druck körperlicher

Leiden und beklemmender Angst. Wer nur die Seeleu retten
will, löst nur die eine Hälfe des Problems. Es gibt Körper, die mit
unerträglichen Ketten gefesselt sind und Geister, die in harter Knechtschaft

erstarrt sind. Brechen wir die Ketten und befreien wir die
Sklaven! Lasset nns praktischer, logischer, mutiger und konsequenter
werden. Lasset uns vor allem ein weniger bequemes Christentum
haben. Organisieren wir die Solidarität oder verzichten wir darauf,
uns Christen zu nennen!

Das soziale Christentum bedeutet eine bestimmte Richtung des
christlichen Denkens und Handelns. Die sozialen Christen haben viel
Studium und Gedankenarbeit geleistet, nun ift es an der Zeit, in die
Arena zu steigen und zu kämpfen.

Jetzt ist der Augenblick für uns Christen gekommen, endlich ernst
zu machen mit nnsern Grundsätzen und unserer Lehre.

Kein neues Dogma, keine neue Philosophie! Keine neue Religion!
Die Dogmatik hat uns genug geschadet, und wir haben uns um
ihretwillen genug in nutzlosen byzantinischen Diskussionen verloren und
entzweit. Aber was sollen wir denn tun, was wollen wir verkünden?

Wir wollen vor allem als Christen den nnzerstörbaren Wert der
menschlichen Persönlichkeit verkünden und für ihre Autonomie
eintreten, um ihr im Gemeinwesen uud im Vaterland ihre Aufgabe
vorzeichnen zu können. Wir wollen den christlichen Bürger definieren.
Es handelt sich nicht bloß darum, festzustellen, daß alle Seelen vor
Gott gleichwertig seien. Wir haben im Namen der Freiheit der menschlichen

Persönlichkeit zu verkünden, daß die Menschen ein angeborenes
Recht auf das Leben haben, daß sie glücklich fein sollen nnd daß sie
alle auch vor den Menschen das gleiche Recht erlangen müssen.

Nun drückt sich aber die menschliche Autonomie in der bürgerlichen

Persönlichkeit aus. Die bürgerliche Persönlichkeit, wie sie im
Gesetz bestimmt wird, ist die Grundlage der Gerechtigkeit uud die

Bedingung der Brüderlichkeit. Die bürgerliche Gleichheit aller vor
dem Gesetze ebensognt die Bedingung der Gerechtigkeit, wie die Einheit
der Moral — einer von dem natürlichen Wesen und folglich auch vom
Geschlechtsunterschied der Menschen unabhängigen Moral — die
Bedingung der Freiheit ist.

Als Christen müssen wir für dieselbe Moral für Mann und Frau
eintreten und darauf hinarbeiten, alle Ungleichheit der Rechte zwischen
den beiden Geschlechtern auszutilgen.

Autonomie der menschlichen Persönlichkeit, Einheit des Rechtes,
Gleichheit des Rechtes, das sind die Grundbedingungen eines friedlichen
sozialen Lebens. Lasset darum uns Christen (gemeinsam mit andern)
um einer gesunden Organisation des Gemeinwesens und des Staates
willen einstehen für die absolute Notwendigkeit des allgemeinen Stimm-



— 270 —

rechtes, damit jedes menschliche Wesen, ob Mann oder Frau, sich

beteiligen könne an der Organisierung der Gesellschaft, in der es lebt
und an der Ausarbeitung der Gesetze, denen es unterworfen ist. Das
politische Stimmrecht ist zugleich das grundlegende soziale Recht. Die
Männer haben es sich als ausschließliches Privilegium angeeignet und
es den Frauen verweigert. Sie haben damit einen fundamentalen
Irrtum begangen.

Verkünden wir das unbeschränkte Stimmrecht! Verkünden wir
das Stimmrecht der Minoritäten durch die Proporzionalwahl!
Verlangen wir die Wahlgerechtigkeit! Das politische Recht ift das
grundlegende bürgerliche Recht. Wir vergessen es oft, indem wir die Politik
zu einer besonderen und ausschließlichen Kategorie der Tätigkeiten eines

Bürgers machen und sie etwa in Gedanken mit irgend einem
Menschen verbinden, der gut zu reden versteht, Ränke schmiedet und
schöne Programme aufstellt zur Befriedigung der fortschritthungrigen
Menge. So haben wir den Bürger sich aus Trägheit seiner wichtigsten
Rechte entäußern lassen.

Als Christen erachten wir es darum für bürgerliche Pflicht, uns
für das gemeine Wohl zu interessieren. Scheint es Ihnen nicht auch,
daß die Professionspolitiker uns genugsam das Schauspiel parlamentarischer

Komödien gegeben haben, indem sie die Politik verderbt nnd
verächtlich gemacht und sie zum Markt aller Eitelkeiten umgewandelt haben?
Die Politik ist die Organisation der öffentlichen Ordnung und der
bürgerlichen Freiheiten. Warum zögeru wir denn nvch, wir Christen,
uns um unsere politischen Pflichten zu kümmern? Ist es Feigheit?
Ist es die Angst, unsere Ruhe zu stören? Ist es Furcht vor
Verleumdung und übler Nachrede? Warum jammern wir denn unaufhörlich

über das Elend und die Schändlichkeit der politischen Moral?
Tun wir denn als Christen etwas, um aus diesem Jammer
herauszukommen

In diesem Punkte haben wir unsere Pflicht als christliche Bürger
schwer vernachlässigt. Die Entwicklung der repräsentativen Demokratie,
die nahe Einführung der direkten Demokratie, wie sie in der Schweiz
durch das Referendum und die Volksinitiative schon in ihren Anfängen
existiert, zeigen uns deutlich, wo unsere Pflicht liegt. Unsere
Verachtung der Politik ist kindisch. Unsere Klagen über das Anwachsen
des parlamentarischen Sozialismus sind lächerlich. Wer verhindert
uns denn, ein Gleiches zu tun? Es ist leicht, die Tagesprobleme im
Salon und an Kongressen zu besprechen. Gehen wir doch auf den
Kampfplatz selbst! Stehen wir mit unserer Person ein! Sagen wir
einmal, daß wir eine reinliche Politik wollen und daß eine solche Politik
möglich und nötig ist! Die Aufgabe, die wir als christliche Bürger
haben, reicht weiter als die Schwelle unseres Heims oder die
Versammlungssäle der gemeinnützigen Komitee; die Organisation der
Demokratie verlangt entschlossene Männer. Sind wir solche?

Wenn ich über diese ernste Frage: die Pflicht, des Christen



— 271 —

gegenüber der Politik rede, möchte ich nicht mißverstanden werden.
Man hat mir gesagt: Wollen Sie denn psarrherrliche Wahlbureaux
einrichten? — Darum handelt es sich nicht. Die eigentliche Politik tritt
immer mehr zurück hinter der sozialen Gesetzgebung und ethische Fragen
tauchen auf, von deren Lösung die Zukunft des Landes und das Wohl der
Bürger abhängt. Wenn eine Bewegung zu gunsten eines Autialkohol-
gesetzes einsetzt,' soll sich da der christliche Bürger dafür nicht interessieren,
weil die Debatte sich auf einein parlamentarischen Schauplatz abspielt?

Wenn ein Parlament oder ein Volk dazu berufen ist, fich über
Fragen der Hygiene, des Arbeiterschutzes, der Bürgerrechte auszu-
fprecheu, sollen wir Christen uns dann mit Artikeln, Diskussionen und
Gerede begnügen? Täten wir nicht besser, zu versuchen, eine Aktion
in die Wege zu leiten, die zu der nach unsern Ueberzeugungen und
unserm Dafürhalten richtigen Lösung führte? Man sollte diese Frage
nicht einmal stellen müssen. Wenn eines Tages eine Parlaments-
vder eine Volksabstimmung ein Land in schwere Vcrwicklnngen bringt
oder es in seiner Würde schädigt, dann mögen diejenigen fich uicht beklagen,
die ohne irgend einen stichhaltigen Grund geschwiegen und abseits
gestanden haben. Die Menschen machen die Geschichte. Die
Menschen haben die Geschichte und die Politik, die sie verdienen.

Ich sage den Christen: Lasset uns jeweilen die unsern
Parlamenten vorgeschlagenen sozialen Gesetze prüfen, nicht in Form
platonischer Diskussionen, sondern, wenn es nötig ist, vor dem Volke
und mit ihm. Geben wir dazu, wenns Not tut, sogar selbst die
Anregung! Wir müssen uns als christliche Brüder zusammentun, um
die Ausarbeitung von Gesetzen zn veranlassen, die nns nötig erscheinen
und wir müssen nnsern Gruppen die vollkommene Freiheit lassen, ihre
Wünsche zur Geltung zu bringen, wie es ihnen am besten scheint.

Wir beschweren uns über die politischen Hetzer. Wir machen ste

für die sozialen Unruhen verantwortlich. Ja, das ist leicht zu sagen,
wenn man selbst nichts tut. Und wenn wir uns nun entschlössen,
selbst einmal solche „Hetzer" zu sein? Wenn wir nun einmal daran
arbeiteten, dem Volke Arbeitsorganisationen nnd gesetzliche
Schutzbestimmungen zu geben, so daß die Schwachen verteidigt und die
schlechten Führer beseitigt würden?

Solange wir dazu nicht den Mut haben, dürfen wir uns auch
nicht beklagen.

Solange wir uns nicht zu praktischer Arbeit, zu einem direkten
Vorgehen auf sozialem und gesetzgeberischem Gebiet entschließen, werden
unsere Klagelieder nnd unsere Seufzer über die Zerrüttung der Demokratie

und über die Vcrderbtheit der öffentlichen Gewalten einen falschen
Klang haben und zu nichts führen.

Als Christen müssen wir zuerst das Elend des Proletariats
entschlossen ins Auge fassen, es als ein entsetzliches soziales Uebel erkennen
lernen und nicht als ein trauriges aber unüberwindliches Verhängnis.
Die Sklaverei des Proletariats soll und muß nicht sein!



— 272 —

Was tun wir, um unsere Brüder aus der ökonomischen Knechtschaft

zu befreien? Welches ist unsere Stellung gegenüber der brennenden

Frage des Lohnes, seiner Umgestaltung, seiner Aufhebung? Was
haben wir vorzuschlagen?

Als Christen müssen wir Stellung nehmen zu der Frage des

Gewerkschaftswesens und der Arbeitervereinignngen und wir müssen

uns fragen, welche Organisationen sich am besten eignen, um das
Proletariat aus der Knechtschaft gewisser kapitalistischer Ausbeuter zu
befreien?

Glauben wir an die Möglichkeit dieser Befreiung? Finden wir
die stetige Vorwärtsbewegung der industriellen Entwicklung zum
Kollektivismus, der ihre Ungleichheiten mildern will, gut und wollen
wir sie unterstützen? Wie denken wir nns den Industriestaat, dessen

Grundlinien sich in der Monopolisierung der öffentlichen Betriebe
zeigen? Was sagen wir als Christen zu dem organisierten Klassenkampf,

wie er sich in der immer zunehmenden Gewerkschaftsbewegung
entwickelt?

Was denken wir als Christen vvn der Mitarbeit der
Staatsbeamten in administrativen und techuischeu Behörden? Denken wir,
daß der Staatsarbeiter mit der Zeit wirklicher Mitarbeiter in dem
Betriebe werden könne, in dem er unentbehrlich ist? Halten wir dafür,
daß das Genosfenschaftsprinzip, das auf dem Gebiete des Haudels und
der individuellen Produktion schon verwirklicht ist, jetzt in den öffentlichen

Betrieben eingeführt werden kann, die der Staat
übernommen hat?

Was antworten wir auf alle diese Fragen? Wir müssen
uns doch endlich fragen, ob die Menschheit dazu bestimmt sei, auf alle
Zeiten in Kapitalisten und Proletarier eingeteilt zu sein und ob
derjenige der, unter das eherne Gesetz des Taglohnes gebeugt, durch feiner
Hände Arbeit zu der Vermehrung des allgemeinen Wohlstandes so

wesentlich beiträgt, nie mehr als ein kärgliches Scherflein daraus ziehen
soll. Wir müssen uns fragen, vb die moralische Befreiung des
Proletariates, die wir alle wünschen, nicht sehr eng verknüpft sei mit
seinem ökonomischen Lose.

Wir seufzen über die Unwissenheit und Roheit der Volksmasten.
Was tun wir, um die Arbeitsbedingungen dieser „Unwissenden" zu
ändern, um ihre Arbeitsstunden zu kürzen, um ihre Lohnverträge zu
beeinflussen, um ihnen Arbeit unter guten hygienischen Bedingungen
und gesunde Wohnungen zu sichern? Sind wir, mit einem Wvrte,
dem ökonomischen Problem zu Leibe gerückt, das je länger je mehr
in der Gesetzgebung feine Lösung finden wird?

Ich wiederhole: wir Christen haben im Allgemeinen über
alle diese Fragen geschwiegen oder, was schlimmer ist, wir sind sehr
verschiedener Meinung darüber gewesen.

Mir scheint es, wir müßten uns jetzt auf ein Ziel einigen, und
in einer bestimmteren Form die Notwendigkeit der Vereinigung auf



— 273 —

ökonomischem Gebiete postulieren, die die nnbefchränkte Konkurrenz
durch das Genossenschaftswesen und den Kampf des einzelnen
Arbeitnehmers gegen das Kapital durch den Vertrag zwischen dem Kapital
und der Berufsorganisation ersetzt.

Wir müssen die Notwendigkeit der staatlichen Intervention
anerkennen, ohne dabei das Gesetz als ein unfehlbares Universalmittel
anzusehen, sondern nach dem kräftigen Bilde Ch. Gide's als die
notwendige Hemmvorrichtung, die die Reformen festlegt, die Auswüchse
des Egoismus beschneidet und die Schwachen beschützt. Wir wollen,
daß das Kapital anders arbeite und daß der Arbeiter etwas besitze.
Wir wollen das Prinzip des individuellen Besitzes menschlicher und
moralischer machen, indem wir ihm Grenzen setzen und indem wir es
der Aufsicht der Allgemeinheit unterstellen.

Wir glauben, daß die ökonomische Gerechtigkeit eine fortschreitende
und weitreichende Vergesellschaftung der Güter der Erde und der
großen Produktionsmittel verlange, und daß die Ausnützung der
natürlichen Werte, der Warenaustausch und das Kreditwesen dadurch
gerechter werden, gleichzeitig mit einer dadurch ermöglichten moralischen,
ökonomischen und seelischen Entwicklung der Arbeiterschaft.

Als Christen müssen wir für die Notwendigkeit des Kampfes
gegen die Herrschaft des Geldes, des Wuchers, der Ringbildung der
Spekulation und des Börsenspiels auftreten. Was tun wir in dieser
Hinsicht?

Erkennen wir das Problem des Handels in seinem ganzen
Umfang, die Schäden der aufs Aeußerste getriebenen Konkurrenz, die aus
dem ungezügelten Spiel des Gesetzes von Angebot und Nachfrage
hervorgehen?

Haben wir auf diesem Gebiete der Verantwortlichkeit des Käufers
im Kaufverkehr nachgespürt? Sind wir nicht auch hier oft mitschuldig
an vielen Irrtümern und Ungerechtigkeiten, besonders gegenüber jener
schlechtbezahlten Klasse von Arbeitern, die die sogenannte Heimarbeit
beschäftigt vder denjenigen gegenüber, denen die Ansprüche des Publikums

sogar die Sonntagsruhe rauben. Können wir nicht, wie es

uns die neugegründeten Käuferliguen zeigen, im ökonomischen Leben
eine andere Rolle als nur die der Zahlenden spielen, und das gerade
weil wir als Käufer eine gewisse Macht besitzen? Was antworten
wir als Christen auf diese wichtige Frage?

Als Christen müssen wir dagegen ankämpfen, daß die Reichen
ihre Hand auf die Schätze der Kunst legen und die Armen sozusagen

ganz davon ausgeschlossen sind. Wo sind unsere Organisationen für
soziale Kunst?

Als Christen müssen wir mutiger unsere Anklage erheben gegen
alle Angriffe auf die Meuschenrechte, das Völkerrecht, irlsbesondere das
Recht der kleinen Völker. Wir müssen Protest erheben gegen die
militärischen Unternehmungen, die meistenteils politische und finan-



— 274 —

zielte Interessen unter dem Vorwand vaterlandsfreundlicher, kolonialer
Ausdehnung verbergen. Denn die Unbedenklichkeit, mit der man den

gemeinen Mann zur Ehre des Vaterlandes und der Armee hinmorden
läßt, ist erschreckend. Wir hätten uns in Masse erheben sollen gegen
diese Mißbräuche der Gewalt und des Geldes, gegen diese Schlächtereien

und diese fürchterlichen Massenmorde, die sich der deutsch-französische,

der griechisch-türkische, der südafrikanische, der russisch-japanische,
der spanisch-amerikanische und der marokanische Krieg genannt haben

Haben wir Protest erhoben? Haben wir, so wie es unsere Pflicht
gewesen wäre, für die internationalen Schiedsgerichte gearbeitet?
Wann und wo haben die Mitglieder unserer protestantischen Kirchen
ihre Stimme zu einem einmütigen Protest erhoben?

Ich verlange gewiß nicht von der Kirche, daß sie beständig soziale
Schlachten liefern solle, auch nicht, daß sie als solche sich direkt an
öffentlichen Kämpfen beteilige. Die Kirche bleibe der Herd geistigen
Lebens, aber wir wünschten, daß dieser belebende Herd Strahlen
aussendete, daß Sendlinge von ihm ausgingen, die sich bestimmter
praktischer Arbeit widmeten. Was nützt uns ein Herd, der nicht Wärme
ausstrahlt und nicht Leben mitteilt!

Wir anerkennen mit Fallot, daß die Kirche vor Allem sich auf
die religiöse Tätigkeit beschränken muh und daß dies ihre „Spezialität"
ist. Aber das genügt nicht.

„Man darf den sozialen Einfluß — sagt Fallot — nicht mit
dem sozialen Werk verwechseln."

Nun hat aber die Kirche nur dann eine Mission in dem
schrecklichen Kampf der Interessen und Egoismen, der das zwanzigste
Jahrhundert erregt, wenn sie den Mut hat, der sozialen Gefahr in
voller Ehrlichkeit ins Auge zu schauen, wie Fallot es von ihr
verlangte, um dann Jünger heranbilden zu können, die fähig sind

zur Tat.
Die Kirche kann darum den großen Fragen nicht fern bleiben,

von denen das Leben und die Zukunft der Nationen abhängen. Sie
kann nicht schweigen, wo Unrecht und Gewalt herrschen. Möge die
Kirche die Mission auf sich nehmen, die ihr Fallot vorgezeichnet hat:
„als Kirche auf dem Gebiete der moralischen und sozialen Werke das

zu tun, was niemand anders tut, oder tun will." Hier hat die Kirche
auf Jahrhunderte hinaus Arbeit.

Und es gibt noch viele andere Fragen über die wir uns als
Christen klar werden sollten und zwar im Namen des Christentums.

Die öffentliche Moral ist gefährdet durch die Ueberhandnahme
der schmutzigen Kunst und Literatur. Was tun wir da? Unsere
Strafgesetze sind noch von einer unerhörten Barbarei gegenüber den

Kindern. Diese gleichen Gesetzbücher begünstigen unglaublichen
Gewaltmißbrauch und schreiende Ungerechtigkeiten gegenüber der verführten
und verlassenen Fran. Was tun wir?



— 275 —

Die Tagespresse wird je länger je schamloser in ihren Feuilletons
und in ihren anstößigen Berichten über Verbrechen aller Art.
Was tun wir? Unterstützen die anständigen Leute die anständige
Presse? In unsern fortschrittlichsten Zivilgesetzen ist die Frau noch
gewissen Souderbestimmungen unterstellt, die sich durch die Heirat
verschärfen und sie so in sozialer Beziehnng noch heuchlerischer machen.

Ihr Anrecht auf ihr Vermögen und auf ihre Kinder wird oft genug
geopfert unter der Herrschaft von Gesetzen, die der Mann einführt,
allein ausarbeitet und in denen er sich den Löwenanteil sichert. Was
tun wir?

Unsere modernen Städte sind wohl versehen mit schönen Läden
und Schnlpalästen, und es ist gut so. Aber es fehlen darin auch nicht
die verpesteten Spelunken, die Kursäle, wo das Hazardspiel geübt und wo
unsere Studentenschaft entsittlicht wird, die Winkelkneipen, wo Alkohol
und geschlechtliche Ausschweifung sich die Hand reichen, die Tingeltangel,
wo der schlimmste Unfug den Leuten das Geld aus der Tasche lockt.
Was tun wir? Gewiß, es werden Aufrufe erlassen, mutige Männer
haben sich dagegen erhoben, schreiben, reden dagegen. Aber sie sagen
selbst, daß sie eine kleine Minderheit sind, daß die große Masse der
Christen sich nicht rührt. Warum nicht?

In gewissen Ländern, in gewissen Städten besteht noch unter
den fich christlich und zivilisiert nennenden Verwaltungen die scheußliche

Einrichtung, die sich Sittenpolizei nennt, diese Einrichtung, die
aller Vernunft und aller Gerechtigkeit Hohn spricht, diese gesetzlich
geschützte Niederträchtigkeit. Wann haben sich die Protestanten in Masse
gegen diese Niederträchtigkeit erhoben? Wo sind die organisierten
Protestationen der „Protestanten"?

Ist die große englische Vorkämpferin, die in ihrem freien Vaterlande

in dieser Frage den Sieg davon getragen hat,*) je von der großen
Masse des Protestantismus unterstützt worden? Wohl ist sie stark
und mutig genug gewesen, sich darüber hinwegzusetzen, aber nur unter
Schmerzen und Opfern und mannigfachen Enttäuschungen. Sie, die
große Christin, hat oft über die Untätigkeit ihrer christlichen Brüder
und Schwestern geweint. Was haben wir getan?

Nach einem Leben voll Arbeit wird der Greis durch Alter und
Krankheit arbeitsunfähig. Wo sind die Altersversicherungen, die wir
ausgearbeitet haben, um unsere alten Leute von der Schande der
öffentlichen Wohltätigkeit zu bewahren?

In unseren Städten haben wir die Häuser der Reichen, wo
glückliche Familien vor der Not geschützt sind und ihren Kranken alle
Sorgfalt und Pflege angedeihen lassen können und daneben
durchseuchte Hütten, in denen eine Bevölkerung vegetiert, die eine leichte
Beute der Epidemien wird und die dann eine erschreckend große Sterblichkeit

aufweist. Haben wir den gesundheitswidrigen Wohnstätten

*) Josephine Butler.



— 276 —

entschlossen den Krieg erklärt? Mühen wir uns um neue Gesetze über
Bau und Hygiene der Wohnungen? Was für Taten haben wir auf
diesem Gebiete aufzuweiseu? Glauben wir, daß die paar Arbeiterstädte,
deren großer sozialer Wert ja unbestritten ist, genügen?

Und wenn wir auch nicht hoffen dürften, unsere Wünsche erfüllt
zu sehen, haben wir sie wenigstens ausgesprochen?

Unsere Länder rühmen sich mit berechtigtem Stolz der wunderbaren

Naturschönheiten, die von aller Welt bewundert werden und
die unsere Freude wären, auch wenn sie nicht zugleich eine Einnahmequelle

für unser Land bildeten.
Was tun wir aber, um sie vor der schändlichen geschäftlichen

Ausbeutung zu bewahren? Protestieren wir gemeinsam und unablässig
gegen diese systematische Erniedrigung nnserer Länder?

Und die bedenklichen Probleme der Bodenverschuldung, des
Bodenwuchers, der Bodenspekulation, der Notlage der Bauernsame? Was
sagen wir Christen zu alledem?

Wir haben nun die Tatsachen und die Prinzipien miteinander
besprochen. Lasset uns zum Schluß ein paar Worte über die Art
des Vorgehens reden.

Im Christentum und der Reformation ist das Recht der freien
Forschung eingeschlossen.

Die freie Forschung gelangt zum Ausdruck in der Anwendung
wissenschaftlicher Methode in jeder Art von Untersuchung. Diese
Methode macht den Wert der exakten Wissenschaften aus; aber wir
geben ste mit einer erstaunlichen Leichtigkeit auf, sobald wir uns sozialen
oder psychologischen Problemen gegenüber befinden.

Die Methode der freien Forschung führt, wenn sie auf religiöse
und soziale Erscheinungen angewendet wird, zur Bescheidenheit und
Weichherzigkeit im Urteil. Der Christ muß sich an diese Methode halten.

„Richtet nicht, auf daß ihr nicht gerichtet werden." Wir werden,
wenn wir uns dieses Wort zum Leitspruch nehmen, weniger
Verdammungsurteile aussprechen und wir werden uns nicht mehr in
Parteien einreihen lasten, in denen Parteiparole, Günstlings- und
Cliquenwirtschaft den Ausschlag geben.

Lasset uns nicht über die Katholiken zu Gerichte sitzen, bei aller
Festigkeit gegenüber dem Katholizismus! Es gibt Leute, die iu unbegreiflicher

Naivetät von einer Pflicht des Proselytenmachens ihnen gegenüber

reden, wo doch unsere erste Pflicht im Kampf gegen den römischen
Klerikalismus darin besteht, ihm einen makellosen und vollkommen
nnantastbaren Protestantismus gegenüber zu stellen. Denn es ist
weniger der römisch-kirchliche Geist, der Verheerungen anrichtet, als
die Untätigkeit des Protestantismus gegenüber den grvßen sozialen
Schäden, seine dogmatische Zerrissenheit und seine zaudernde Haltung.

Lasset uns mit den Katholiken, die guten Willens sind, arbeiten,
so oft stch Gelegenheit zu einer gemeinsamen Forderung des Guten



— 277 —

bietet. Der soziale Katholizismus arbeitet kräftig und wir dürfen uns
darüber freuen; aber wollen wir darauf warten, daß er uns die
Marschroute vorzeichnet?

Dieses Recht auf freie Forschung müssen wir auch auf die Kritik
des Sozialismus anwenden.

In sehr wichtigen Fragen ist uns der Sozialismus zuvorgekommen,
Er schreitet einem Ideal der Brüderlichkeit entgegen und er ist von
einem glühenden Glanben an ein künftiges Reich ökonomischer Gerechtigkeit

durchdrungen. Seine entschiedene Stellungnahme zu gunsten
des Frauenstimmrechtes und gegen die Reglementierung des Lasters,
seine Zähigkeit und Ausdauer im Suchen nach dem besten Modus der
Volksvertretung in der Demokratie, feine mutige Haltung gegenüber
der Vergewaltigung kleiner Völker sind, wir wollen es offen gestehen,
beschämend für unsern Protestantismus. Hat also der Sozialismus
vielleicht eine besondere Kraft der Gerechtigkeit („Sie müssen"), die ihn
führt und die mir nicht besitzen?

Gewiß gibt es Punkte, in denen viele von uns sich vom
doktrinären Sozialismus trennen. Wir haben eine andere Lebensanschauung,
einen andern Begriff von Moral, von Persönlichkeit, und ein Zukunftsideal,

das das sozialistische Freidenkertum nicht anerkennt. Wir sind
auch nicht einverstanden mit gewissen Methoden heftiger Polemik, mit
einer gewissen Aufhetzung zum Klassenhaß, die übrigens von vielen
Sozialisten selbst verurteilt werden.

Aber, wenn wir aufrichtig fein wollen, gibt die heutige christliche
Gesellschaft mit ihrem Spekulationsfieber, ihren Vergewaltigungen,
ihren Eroberungskriegen, ihrer Anbetung des Geldes, ihrer Zerrüttung
der Sitten, ihren heuchlerischen Gesetzen und ihren Gerichts-Komödien
dem revolutionären Sozialismus ein gutes Beispiel? Sind die Fehler,
die Verbrechen nnd die Ungerechtigkeiten unserer zivilisierten Gesellschaft

nicht schwerwiegender, als die revolutionären Aufwallungen der
Notleidenden, der Enterbten, der Verbitterten dieser Erde?

Nun denn, wir Christen, ist der Balken nicht vielleicht in unsermAuge?

Die ^.ssoeiation protestante pour I'êtu6e pratique cles quss-
tions 8«eials«*) hat sich mit verdankenswertem Mut seit einigen Jähren
das Studium sozialer und ökonomischer Probleme zur Aufgabe gemacht.
Sie hat uns den Weg vorgezeichnet. Aber das ist nur eine Etappe.
Wir müssen weiter gehen. Unsere Pflicht ist nun, das Problem
näher ins Auge zu fassen und uns zur Tat zu rüsten. Die schönen
„Brüderschaften" im Norden Frankreichs beweisen uns, daß man genug
Arbeit findet, wenn man handeln will.

Wir brauchen nicht mehr von der religiösen Seite der Frage zu
sprechen. Religion ist Privatsache. Lassen wir die Dogmatik bei Seite!

*) Vgl. Nr. 7 (Bericht über Besancon).



— 278 —

Lassen wir die Theologie bei Seite. vorderhand wenigstens, damit
wir Zeit gewinnen, uns zu finden und uns zu vereinigen.

Wir sind in der Hauptsache einig: daß wir den Sieg des Guten,
des Gottesreiches wollen. Warum sollten wir uns denn trennen
lassen im Augenblick, wo wir zum Handeln berufen sind?

Wir haben uus zu lange ausschließlich um unser Seelenheil
gekümmert ; denken wir nun einmal an das Heil der Menschheit. Unsere
Brüder verlangen nach Glück nnd Gerechtigkeit. Wenn unser religiöses
Leben sich nicht in die Tat umsetzt, bleibt es nichts als eine wertlose
psychologische Erscheinung. Mögen darum unsere Kirchen, als Mittelpunkt

des geistigen Lebens, das soziale Uebel zu ihrem Studium
machen, ohne die religiöse Aufgabe aus dem Auge zu verlieren, die

ihnen zugeteilt ist.
Die Christen, die eine neue Ordnung der Dinge ersehnen, müssen

sich zusammenschließen.
Die Laien müssen aufwachen und müssen unsere Pfarrer

entlasten, indem sie Aufgaben auf sich nehmen, die jene nicht immer
erfüllen können.

Die Christen müssen einmal zn festen Grnndsützen praktischer
Arbeit gelangen. Sie müssen als Christen und im Namen des Christentums

in die Arena des sozialen Kampfes steigen.
Das soziale Christentnm muß sich organisieren und zur Tat

übergehen.
Welche Grundsätze sind aufzustellen?
Welche Aufgaben sind zuerst anzufassen?
Wie sollen wir uns zur sozialen Frage stellen?
Darüber möchte ich mit allen protestantischen Christen, mit den

protestantischen Christen aller Länder, Pfarrern und Laien, reden.
Der Name der verschiedenen Richtungen tut nichts zur Sache; es mag
sich um soziale Christen oder um christliche Sozialisten oder sozialistische
Christen, um religiöse Sozialisten oder kurzweg um Christen handeln —
alle diejenigen, die im Namen des Christentums etwas Größeres
herbeiführen und praktische Arbeit leisten wollen, mögen sich

zusammentun.
Wenn das Vaterland von einem feindlichen Einfall bedroht ist,

erheben sich alle Bürger.
Das Vaterland ist aber bedroht, wenn die Geißel der Armut,

der Not, der Ungerechtigkeit, der Entartung nicht bis zum Aeußersten
bekämpft wird von denjenigen, die ihre Religion als eine Religion
der Liebe ausgeben. Wir maßen uns nicht an, das ganze Problem
zu lösen; wir wollen nur, daß die Christen zum mindesten es als
Problem anerkennen, daß sie einsehen, wie ernst und dringend es da
steht und wie nötig es ist, daß wir uns entschlossen an die Arbeit
machen. Wir werden mit allen arbeiten, die uns die Hand dazu reichen;
wir wollen treu zu unserer Fahne stehen in der Ueberzeugung, daß
die Stunde des Handelns gekommen ist. A. de Morster (Genf).


	Aufruf an die Christen

