
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 8

Artikel: Noch etwas zur Encyklika

Autor: Wirz, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132269

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132269
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 250 —

Noch etwas zur encMKa.
^ch gehe vollständig einig mit dem, was die „Zwei Stimmen" in
I Heft 7 dazu sagen und freue mich dieser Gefinttungsgenosseuschaft.

Habe ich doch schon genug lächelu müssen über das entrüstete
Erstaunen, mit dem viele „Protestanten" die Encyklika anfnehmen.
Erstaunt sein darüber kann doch nur, wer bisher die katholische Kirche
nicht kannte. Der Wissende ist nicht erstaunt; ihm ist seile päpstliche
Kundgebung etivas selbstverständliches und aus alter Gewohnheit
anheimelndes.

Indes zu einem Pnnkte in den Ausführungen meines Freundes
Liechtenhan sehe ich mich veranlaßt, eine Bemerkung zu machen. Für
das, was er auf S. 226 uuteu uud am Anfang der, folgenden Seite
sagt, Mliß ich — es nicht durchtuend sondern nur ergänzend — doch
auch nvch einen andern Gesichtspunkt geltend machen.

1. „Wir sollten denjenigen Katholiken, ivelche den redlichen
Willen znm kvufessivuellen Frieden haben, die Sache nicht noch viel
schwerer machen, indem wir dem Papst init gleicher Münze heimzahlen.
Für sie ist die Encyklika eine große Verlegenheit zc. Da sollten wir
den Takt haben, sie nicht auf dieselben (die päpstlichen Urteile über
die Reformation) festnageln zn wollen." „Schadenfrende". So kann
und muß einer reden, der in gnt protestantischer Gegend wvhl
geborgen lebt, wo die Katholiken höchstens in der Minderheit vorhanden
sind nnd schon deshalb die Grundtendenz ihrer Kirche verhüllen und
die harmlos paritätische Nvte spielen — einstweilen! Gegenüber der
Minvrität, dem Schwächern ist selbstverständlich Generosität Pflicht
des anständigen Menschen.

Aber ein ganz anderes Gesicht hat die Sache für den, der, wie
ich in meiner Diaspora (in deren Gebiet sich auch der Fall Meury
zugetrugeu hat, und die sich auch ins Elsaß hinüber streckt — denn
was Katholizismus ist, kann man nicht in der Schweiz studieren)
mitten in katholischer Umgebnug lebt. Deuu da tritt uns die

katholische Kirche tagtäglich mit dem unbeugsamen Anspruch
entgegen: „Wir sind die alleinseligmachende, die einzige Kirche", und mit
der unerbittlichen Zumutung: „Ihr seid Abgefallene, Verlorne; ihr
müßt in den Schoß des einzige,! Heils zurück. Warum ivvllt ihr
denn nicht; warum wollt ihr denn das Gute nicht; warum wollt ihr
etwas anderes haben? Es kann nur böser Wille von euch seiu, oder
Unwissenheit. Aber ivir sagen es euch ja. Kvmmt dvch; ihr wollt ja
nach eurer eigenen Behauptung Christen sein; so kommt denn zu uns
und werdet Christen. Denn nur unsere Kirche ist Christentum, ist die
Gemeinde Christi; nur da ist Gott, Wahrheit, Religion, Seelenheil."
Und dieser Ansprnch und diese Zumutung werdeu nicht nur in Worten
gesagt, sondern vielmehr Tag für Tag in kleinen und grvßcru Einzelfällen

des Zusammenlebens betätigt und darnach gehandelt an lind



— 251 —

gegen uns Protestanten. Nicht nur durch kleinliche Gehässigkeiten
(darüber will ich gar kein Wort verlieren), sondern auch durch Liebes-
werben.

Wer nie mitten im Katholizismus driu gelebt hat, hat gar keinen
Begriff davon, wie liebenswürdig man da sein kann, um z. B. schwache
Seelen vielleicht unter Ausnutzung ihrer schwierigen Lebensverhältnisse
und dergleichen zu lvckcn. Und er kann sich keine Vvrstellung davon
machen, wie unerträglich verletzend dieser unaufhörliche stille Vorwurf,
halb verächtlich, halb mitleidig, auf den vereinsamten Evangelischen
lastet, wie weh das tut, immer, wenn nicht hören, fo dvch fühlen und
erleben zu müssen, Tag für Tag, immer und immer wieder und ohne
Anfhören in all' ihrem Verkehr: „Nur ivir haben das Wahre; ihr
seid Ketzer, Böswillige vder Betrogene. Wenn ihr doch nur auch die
Wahrheit erkennen und der Wahrheit die Ehre geben und zu uns
kommen möchtet." Das heißt etwas, tagtäglich, lebenslang so als
minderwertige Menschen, Verführte oder Verstockte, angesehen zu werdeu.
Das ist eine furchtbare Last, unter der viele zerstreute Protestanten
schmerzlich leiden, wuud gerieben werdeu, und wovvn natürlich der
Protestant in der Stadt Basel vder im Kantvn Zürch vder Bern keine

Ahuung hat lz. B. auch die Kvmetenfurcht letzthin haben Schulkinder
benützt, um ihre evangelischen Kameraden aufzufordern: Jetzt müßt
ihr aber noch schnell katholisch werden, bevor die Welt untergeht, sonst
kommt ihr alle in die Hölle. Wie kann man auch so verblendet sein!).
Vor einiger Zeit habe ich einein sehr lieben und geschätzten katholischen
Kollegen, der mir die Toleranz seiner Kirche gegen Andersgläubige
behauptete, bewiesen, daß seine Kirche ja aus Liebe iutvlerant sein nnd
das unerbittliche,,«ug<z iritrmG" praktizieren müsse, nm die geliebten
verirrten Brüder vvr dem ewigen Verderben zn retten. Und er mußte
mir schließlich in der Hauptsache recht geben. Dazn iverden wir ebeu

vvn Rvm niemals als ebenbürtige Gegner angesehen, svndern stets
als uhne Grund sich der Kirche widersetzende Rebellen. Das ist's!
Und das Ziel läßt die katholische Kirche niemals aus den Augen:
Mein müssen sie alle ivieder iverden! Parität kennt sie nicht.

Gegenüber diesem Anspruch uud diesen Zumutungen kvmmt
mir nuu die päpstliche Eucyklika sehr gelegen. Es ist nicht „Schadenfreude"

oder die Lust, jemand in „Verlegenheit" zu bringen. Und
vvn „Heimzahlen mit gleicher Münze" ist selbstredend bei einem
anstandigen Menschen nicht die Rede; wir haben wahrhaftig Gescheidteres
zu tun. Aber ich bin froh, wieder einmal eine authentische
Kundgebung vvn allerhöchster Stelle zu haben, auf die ich diese
liebenswürdigen und unliebenswürdigen Liebeswerber (besonders die viel
unangenehmer« erstcren) „festuagelu" und mit der ich ihnen ää ueulos
demonstrieren kann: „Seht, da müßt ihr doch selbst zugeben, daß eine
Kirche, die so redet, iu der dieser Geist, diese Gesinnung lebt, und die
das Höchste und Heiligste, was wir haben und kennen, so in den Kot
zieht und sv absolut rem Verständnis dafür aufbringt, uns nicht an-



- 252 —

ziehen, von uns nicht Beifall und Beitritt verlangen und uns nicht
znmnten kann, in ihr die Wahrheit, Christus, den Geist Gottes, zu
erkennen!" Das ist gewiß nicht „Taktlosigkeit, sondern ehrlicher
Kampf um's religiöse Dasein. Ich kann mit dieser Encyklika
gerade den friedliebenden und edler denkenden nnter den Katholiken
(die es gewiß gibt; nicht nur unter den Laien, sondern sogar unter
den Geistlichen kenne ich svlche; die Menschen sind eben auch du vielfach

besser als das System) wieder einmal in aller Freundschaft, aber
mit aller Entschiedenheit zeigen — was ihnen meist selber uicht bewußt
ist, nämlich: was und wie ihre Kirche ist und denkt, und daß es da

für uns nur ein noir nossuirurs geben kann.
2. Noch wichtiger aber ist und tiefer führt ein anderes. Ja, es

ist wahr: Gerade für die Knthvliken, die „den redlichen Willen zum
konfessionellen Frieden haben" ist die Encyklika eine „große Verlegenheit".

Ganz ähnlich auch schvu der Fall Meury, wie ich die Erfahrung
machte.

Wenn uuu aber L. sehr treffend nnd richtig fvrtfährt: „Sie
durften nichts dagegen sagen, sie mußten sie verteidigen «. und
stimmen im innerste,' Herzen diesen Urteilen über die Reformation
nicht zu", da kann ich dvch nur sagen: 'l'ani pi«! Um sv schlimmer
für sie und ihre Kirche und deren Liebeswerben nnd Zumutungen an
uns. Das ist eben das hvffnungslvs betrübende, daß man auf jener
Seite das tut und tun muß, uud daß fozusageu keiner gewagt hat,
den Mund cmfzutuu. Das ist es eben, was uns am allerschärfsten
und iveitesten, unüberbrückbar, von Rom trennt. Sonst hätten wir
ja schließlich nichts gegen einen Papst als Oberhaupt der Kirche; warum
auch? Aber daß er die Gewissen knechtet und zwingt! Etwas, das
gegen meine innerste Ueberzeugung ist, dvch verteidigen, da hört für
uns alles auf. Und eine Kirche, die das verlangt, ja — was viel
ärger ist — das zustande bringt in ihren Glieder», ist nach nnserer
Anschauung eben dadurch gerichtet. Gewiß werdeu wir die, die
verteidigen müssen und nichts sagen dürfen, auch ivv es gegen ihre
Ueberzeugung geht, bedauern (ja wahrhaftig bedauern!), aber doch noch
etwas anderes! Es wäre dvch ihre einfache sittliche Pflicht, da ihre
Stimine zn erheben. Und diese Pflicht können wir ihnen nicht
erlassen. Ich meine: das darf man dvch auch sagen bei Anlaß dieser

Encyklika und unsere kathulischen Mitchristen darauf „festnageln":
Entweder sagt ihr nichts gegen diesen Erlaß und verteidigt ihn, dann
seid ihr alsv damit einverstanden; vder aber wenn nicht, dann ist es

euere Pflicht, zu reden.
Das sagen wir wiederum nicht ans Schadenfreude, sondern aus

aufrichtigem Mitleid mit unsern Brüdern, denen ihre Kirche die Aeußerung

ihrer Ueberzeugung nicht nur verbietet, sondern die sie scheints
sogar nm das Gefühl für dieses Menschenrecht und nm den Willen
zu dieser elementarsten Pflicht des sittlichen Menschen gebracht hat.
Sie sollten protestieren, nicht wir; wenn sie's täten, es würde nns



— 253 —

nicht einfallen, es zu tun. Aber daß sie's nicht tun dürfen nnd
nicht tun, daß sie verteidigen müssen, was sie im innersten Herzen
verurteilen, das ist — das dürfen wir ihnen anch sagen — eiu weiterer
Grund unseres uou possumu« auf ihre Zumutungen.

3. Schließlich füllten über dieser Encyklika dvch gerade den
friedliebenden Katholiken die Augen darüber aufgehen: Der Romkirche,
wie sie nun einmal ist, angehören und den konfessionellen Frieden
wünschen, sind zwei unvereinbare Widersprüche. Besonders die den
„redlichen" Willen znm Frieden haben, sollten das einsehen. Gerade
die Encyklika sagt das ja so deutlich als möglich. Aber es gibt eben

nicht nur Protestanten, sondern auch viele „Katholiken", die sich gar
nicht bewußt sind, was ihre Kirche eigentlich ist, und die deshalb
immer meinen, wir könnten und sollten zu ihnen. Darum freue ich
mich nicht mit Schadenfreude, sondern mit der Liebe, die sich freuet
der Wahrheit, daß die Kundgebung des obersten Kirchcnhauptes das
wieder einmal urbi st orbi, ihnen und uns gesagt hat.

Zum Schluß muß ich sagen: Es kommt mir jetzt selbst sonderbar
vor, daß ich einmal nach dieser Seite hin reden mußte, während ich
doch wahrhaftig alles andere eher bin, als ein konfessioneller Kampfhahn

(wofür ich mich getrost anf die ganze katholische Bevölkerung
meines Diaspvragcbietcs mit Einschluß ihrer Geistlichen berufen kann)
nnd man mir von gewisser Seite eher das Gegenteil znm Vorwarf
machen zn müssen glaubt. Es ist eben auch mir ganz aus dem Herzen
gesprochen, was L. am Schluß seines Artikels von der einzig wahren
Ueberwindung unserer Gegner sagt. In dem obigen aber handelt es
sich nicht um Ueberwindung, svndern um Nvtwehr, Selbstbehauptung.
Alsv um viel weniger! Bis wir den Kathvlizismus „wahr" überwinden,
müssen wir noch viel gehaltvoller werden. Ich habe nämlich eine sehr
hohe Meinung von der katholischen Frömmigkeit. Sie in einer
längern Reihe von Jahren kennen zu lernen, war mir ein schöner
Genuß und eine persönliche Bereicherung, Ich habe da viel echte,
starke, lebendige christliche Frömmigkeit gefunden. Ich weiß mich im
innersten eins mit vielen frommen Katholiken. Der Katholizismus
hat sogar allerlei vor uns voraus. Es ist fermer même Ueberzeugung,
daß anch heute uoch für eine gewisse Kulturstufe die katholische die
angemessenere Art von Religion ist. Es würde mir darum auch nie
einfallen, einem Katholiken den Uebertritt zn nnserer Kirche zuzumuten.
Ich lasse also dem katholischen Christentum alle Gerechtigkeit widerfahren

und gestehe ihm durchaus Existenz- und Eigenberechtigung, innere
Gleichberechtigung zn. Aber — eben das, nur das: wirkliche
Toleranz, Parität, Anerkennung nns eres Eigenrechtes müssen
wir gerade darum unbedingt auch für uns verlangen. Die katholische
Frömmigkeit und viele fromme Katholiken werden uns das fchon
gewähren, aber die katholische Kirche niemals. Das zeigt eben wieder



- 254 —.

die Enzyklika. Mein Protest gilt also nicht der katholischen Frömmigkeit,

noch vielen einzelnen frommen Katholiken, sondern der Kirche,
dem System, den Herrschaftsansprüchen des Klerus, der unsinnigen
Meinung, die heute nicht mehr möglich sein sollte, es gebe nur eine
wahre Religionsform für alle Menschen, dem uralten unveränderten
imperialistischen Instinkt des römischen Imperiums, der diese Kirche
treibt. Kurz: nicht dem, was Reich Gottes, sondern dem, was von
dieser Welt in ihr ist, das fich allerdings nur zu häufig mit der

Frömmigkeit unlöslich verwebt. I. Wirz.

Soziale ftunSscdau.

/ lom evangelisch-sozialen Congress z ale angevlicde Neuttalität
von LKriStentUM UN« Sozialismus. In unserer letzten Nummer
ist auf den internationalen Charakter des religiösen Sozialismus

hingewiesen worden; es war die Rede von der Bewegung auf
französischem, englischem, amerikanischem, italienischem Boden. Wie steht es
denn in dem Lande, dessen geistiges Leben mit dem unsrigen doch

sonst im engsten Kontakt und innigsten Austausch steht, mit Deutschland

Dort ist die Bewegung in zwei Zweige gespalten: die wesentlich
von der Person des verstorbenen Hofpredigers Stöcker bestimmte,
kirchlich und politisch stark konservativ gefärbte christlich-soziale Richtung,
deren Organ die kirchlich-soziale Konferenz ist, und dke

evangelisch- soziale, wesentlich von Naumann beeinflußte, die sich um den

evangelisch-sozialen Kongreß sammelt. Das stenographisch
aufgenommene Protokoll des letzten Kongresses (am 17.—19. Mai in
Chemnitz) soll uns zur Charakterisierung der uns viel näher stehenden
evangelisch-sozialen Richtung und zu einigen Auseinandersetzungen mit
ihr Gelegenheit bieten.

Ich verdanke selbst dem Kongreß und seinen führenden Geistern
gerade für mein soziales Denken, Fühlen nnd Wollen so viel und so

Entscheidendes, daß ich seine Arbeit immer noch mit warmer innerer
Anteilnahme verfolge. Es ist wirklich eine Elite, die sich da alljährlich
zusammenfindet. Moderne Theologen und Nationalökonomen der

sogenannten ethischen Schule geben den Ton an. Es sind Männer,
welche tief bewegt find von der sozialen Not ihres Volkes und gemeinsam

auf Wege der Hilfe und Rettung sinnen. Sie wollen der drohenden
physischen und seelischen Verkümmerung entgegenarbeiten nnd treffen
zusammen in der Ueberzeugung, daß sie im Evangelium Kraft und
Anleitung zu dieser Arbeit gewinnen können. So hat der Kongreß
seine großen Verdienste um die Weckung des sozialen Gewissens haupt-

*) Herr Pfr. Sutermeister ist wegen seiner Uebersiedelung nach Feuerthalen
bei Schaffhausen vorübergehend verhindert, diese Rubrik zu bearbeiten. Die Red.


	Noch etwas zur Encyklika

