
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 7

Artikel: Zwei Stimmen zur Encyklika. I., Darf der Papst katholisch sein? ; II.,
Welche Antwort ist am Platze?

Autor: Hitz, P. / Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132266

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132266
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 224 —

nach Gottes, nicht nach unserem Plan. Und wenn er bald wieder
stürbe — nun, so hat Besançon uns schon sür sich einen Gewinn
gebracht, der nicht verloren gehen wird.

Vielleicht mag sich aus dem bescheidenen Anfang eine Form
ergeben, die der großen Sache dient. Vergessen wir nicht, daß es
daneben noch andere Formen genug gibt, die der gleichen Sache ebenfalls

dienen und vielleicht viel wirksamer. Setzen wir nicht zn viel
auf diese eine Form, nehmen wir aber gerne, was sie gewährt. Die
Hauptsache ist, daß die Christenheit erwacht und Gottes Sache
vorwärts schreitet und im Glauben daran hat uns Besancon gestärkt.

L. Ragaz.

zwei Stimmen zur CneMka.
F F Vir bringen die folgenden ganz unabhängig von einander nieder-
^z^» geschriebenen Aeußerungen beide zum Abdruck. Gerade daß

sie in einem Hauptgedanken zusammentreffen, ist uns ein
willkommenes Zeichen, daß die Verfasser mit ihrer Meinung nicht ganz
isoliert dastehen. Redaktion.

I.

vatt Ser Papst Katvoliscy sein?

Der Papst hat wieder einmal von sich reden gemacht — mehr
als er verdient hat, möchte man fast sagen. Was hat er denn
Unerhörtes geschrieben? Soviel wir gesehen haben, war es gar nichts
anderes als das althergebrachte allbekannte Urteil über die
Reformation nnd die Reformatoren! Als ob das etwas ganz Neues bisher
uoch Unerhörtes wäre! Oder soll der Papst, wenn er Papst sein will,
milder oder moderner urteilen und freiere Anschauungen haben als
seine Kirche sie bekannterweise noch jetzt hat? Sich darüber so

entsetzen'und entrüsten ist wenigstens auch nicht modern aufgeklärt und
am wenigsten protestantisch (im Wortsinn freilich wohl Keineswegs
protestantisch ist es jedoch, wenn heute in dem sonst so toleranten,
friedliebenden Jahrhundert den Erlassen eines Papstes soviel kriegerisches
Gewicht und überhaupt Gewicht beigelegt wird, wo es andererseits

durchaus dem Geist der Zeit entspricht, das Papsttum als einen
überwundenen Standpunkt, eine anachronistische Erscheinung, eine
gefallene Größe, wenn nicht als eine Nullität zu taxieren uud ignorieren.
Will man aber die Voraussetzungen, auf denen das Papsttum ruht,
nun einmal gelten lassen, dann ist es, denke ich, doch nichts anderes,
als eine einfache Konsequenz, daß man vom Papst nichts anderes
erwarten kann, als er getan hat. Ueber solche Folgerichtigkeiten sollte
man sich doch nicht mehr so aufregen, sondern sie mit dem entsprechenden

Gleichmut hinnehmen können, als etwas gar nicht mehr Auf-



— 225 —

fallendes. Oder ist es vom päpstlichen Standpunkt aus nicht wahr,
was er geschrieben hat? Gewiß ist Luther ein „Verderber" der Kirche
gewesen — das ist seine Ehre, so gut als Jesus ein „Sünder- und
Zöllnerfreund" und ein „Volksverführer" gewesen ist. Und daß Lnther
geheiratet hat, das ist ja eben seine „Korrumpiertheit", denn was
katholisch mit dem Cölibat brechen heißt, ist ja nicht nur menschlich,
allzu menschlich, fondern darin liegt zugleich ein Urteil über katholische
Augen, wie man es schlagender und massiver nicht wünschen und nicht
festnageln kann. Oder will man dem Papst den Vorwnrf des Mangels
an vorurteilsfreier Prüfung und der Unempfänglichkeit für die Wahrheit
machen? Das würde ich freilich auch tun — wenn es noch einen
Sinn und einen Zweck hätte, das noch zu tun und zu sagen! Zum
wievielten Mal? Aber man sollte denn doch bereits auf etwas fußen
können, d. h. man sollte in Jahrhunderten denn doch abgeschlossene

Positionen und Resultate und erreichte Standpunkte als nnnmehrige
Ausgangspunkte von Prämissen aus festhalten nnd würdigen können
und nicht mehr vom gleichen aprivren Anfang ans vorgehen, als ob

man keinen Schritt weiter gekommen und noch nie sozusagen ein
Beschluß der Weltgeschichte gefaßt worden wäre, der bindend wäre
für alles Folgende.

Nach unserer Auffassung ist es somit nicht anders als katholisch,
was der Papst geschrieben hat. und das wird man ihm erlauben
müssen, und nil uclinirari — über nichts mehr sich wundern, was
von dieser Seite kommt, wäre hier das gegebene Verhalten.

P. Hitz (Malans).
II.

Ulelcde Untwott ist am Platze?
Der Papst hat die Reformatoren und die Reformierten wieder

einmal beschimpft. Bei Gelegenheit des 300. Gedenktages der
Heiligsprechung des Kardinals Karl Bvrromäus hat er eine Encyklika
erlassen, in der u. a. folgende Sätze vorkommen:

„Inmitten dieser Uebel erstanden hochmütige und rebellische
Männer, Feinde des Kreuzes Christi, Männer irdischen Sinnes, deren
Gott der Bauch ist. Diese suchten nicht die Sitten zu Verbestern,
sondern leugneten die Dogmen, vermehrten die Unordnung und ließen
für sich nnd andere der Zügellosigkeit freien Lanf, oder sie verachteten,
indem sie deu Leidenschaften der am meisten verdorbeilen Fürsten und
Völker folgten, die Autorität und Führung der Kirche." Weiter
wendet die Encyklika auf die Reformatoren die Worte au: „Wehe
euch, die ihr das Böse gut nennet nnd das Gute böse!" Sie sollen
eine dreifache Verfolgung gegen die Kirche entfacht haben, nämlich:
erstens die blutige Verfolgung der ersten Jahrhunderte, zweitens die
häusliche Pest der Ketzerei und drittens unter dem Namen evangelischer

Freiheit jene Verderbnis der Laster und Zerrüttung der Zucht,
die vielleicht auch das Mittelalter nicht kannte.



— 226 —

Begreiflicherweise entfachte dieses Elaborat bei den protestantischen
Völkern einen Sturm der Entrüstung. Daß es im Vatikan daraufhin

gilt: „Doch dem war kaum das Wort entfahren, möcht er's im
Busen gern bewahren," daß man die fatalen Folgen verhüten möchte
und nachträglich erklärt, es habe jede beleidigende Absicht ferne
gelegen, daß man in Deutschland die offizielle Bekanntmachung sistiert,
all das kann eben das Geschehene uicht ungeschehen machen und den
ersten verletzenden Eindruck nicht verwischen.

Aber nun erhebt sich die ernste Frage, wie wir Protestanten
auf die päpstliche Kundgebung antworten sollen. In allerlei
Protestversammlungen und Protestresolutionen macht sich die Entrüstung Luft,
und das entspringt einem elementaren Bedürfnis der menschlichen
Natur: man möchte laut in die Welt hinausrufen, was man auf dem

Herzen hat. Aber wir wissen auch, wie gut es unter allen Umständen ist,
nicht blindlings den ersten Eingebungen des Augenblicks zu folgen. Deshalb

wollen wir auch hier den ersten Zorn über diese bodenlose Beurteilung
der Reformatio:: sich fetzen lassen nnd uus fragen: mie kommt der
Papst zu dieser Ansicht? Wir müssen antworten, daß er nicht wohl
anders urteilen konnte. Er hat von Kindesbeinen an so rein katholische

Luft geatmet, daß er für die evangelische Freiheit keinen Sinn haben
kann. Er hat von jeher die Reformatio» durch die Brille katholischer
Geschichtsschreibung angesehen und es für Sünde halten gelernt, wenn
er diese Brille jemals von der Nase genommen Hütte, so daß er ein
anderes Bild vvn der Reformation unmöglich erhalten konnte. Es
ist natürlich äußerst fatal, daß diefe Verständnislosigkeit vielen Millionen
Menschen als Unfehlbarkeit gilt und, sv absolut fern vvn jeder Ahnung
der eigenen Schranken, sich urbi st urbi als heilige Weisheit zum
besten gibt. Aber wirklich, persönliche Bosheit liegt nicht darin, und
wir Protestanten sollen nicht mit gleicher Verständnislosigkeit antworten,
sondern uns sagen: der Mann versteht es ebeu nicht besser, und
darum brauchen wir uus über seine Sprüche weiter nicht aufzuregen.
Ich muß gestehen, wenn mich ein Vorgang der letzten Zeit
kulturkämpferisch zu stimmen vermochte, fo mar es viel weniger diese Encyklika,
als die Art, wie die Kirche wieder einmal ihren guten Magen bewährte,
indem sie auch Levpold II. schluckte uud verdaute.

Wir können also diesen Protesten keinen positiven Wert
beimessen. Daß wir Protestanten mit den Behauptungen des heiligen
Vaters nicht einverstanden sind, braucht doch kaum gesagt zu werden.
Und wir sollten denjenigen doch nicht gar fo seltenen Katholiken,
welche den redlichen Willen zum konfessionellen Frieden haben, die

Sache nicht nvch viel schwerer machen, indem wir dem Papst mit gleicher
Münze heimzahlen. Für sie ist die Encyklika eine große Verlegenheit;
sie durften nichts dagegen sagen, sie mußten sie verteidigen,
entschuldigen, abschwächen, und stimmen im innersten Herzen diesen
Urteilen über die Reformation nicht zu. Da sollten wir den Takt haben,
sie nicht anf dieselben festnageln zu wollen.



— 227 —

So wenig wie die Entrüstung können wir die Schadenfreude
angesichts der Encyklika am Platze finden. Es hat auch nicht an
Stimmen gefehlt, die triumphierend ausriefen: „Seht, wie sie sich
wieder einmal blamiert haben! Da haben wirs ja wieder schwarz auf
weiß, daß rein nichts von ihnen zu hoffen ist!" Ich bin jedoch der
Meinung, daß wir gar keinen Grund haben, über diese furchtbare
Blamage des Papstes zu jubilieren. Das hätten wir, wenn es uns
in erster Linie um Macht und Ehre der protestantischen Kirche zu
tun wäre, obschon mir auch das zweifelhaft bleibt, ob Roms Schwäche
ein Prosit der protestantischen Kirchen ist. Wenn wir aber an dieVölk er
denken, die noch ganz nnter päpstlichem Einfluß stehen, so muß das
Gefühl des Bedauerns obenauf kommen; und Bedauern werden wir
auch empfinden, wenn wir an unsere konfessionell gemischten Völker
denken, von welch' tiefer Kblft in ihrem geistigen Leben diese Encyklika
ein Symptom ist. So wenig verstehen sich die, welche sich vertragen
sollten! So wenig Hoffnung ist für eine freiere Entwicklnng in der
römischen Kirche vorhanden! So werden nnsere Bemühungen, über
dem Trennenden das Gemeinsame zu finden und hervorzuheben,
beantwortet In Deutschland empfindet man es namentlich peinlich,
daß die Worte vvn dem gemeinsamen Heiland, mit denen der Kaiser
die Stiftung eines Kruzifixes an die Benediktiner vvn Beuron begleitet
hatte, nun mit dem Ausspruch von den am meisten verdorbenen Fürsten
lind Völkern heimgezahlt wird. Aber da ist wirklich nicht Schadenfreude,

sondern nur Bedauern, tiefes Bedauern am Platze.
Was ist dagegen zu tun? Wir haben uns in unserm Blatte

bisher von jener konfessionellen Polemik prinzipiell ferngehalten, welche
mit Behagen Dokumente römischer Intoleranz sammelt. Und wir
gedenken es anch ferner so zu halten. Wir begreifen es, wenn bei
Vorkommnissen wie dem Fall Meury in Thcrwil (öffentliche Bezeichnung
einer zivilitcr und protestantisch getrauten Mischehe als Konknbinat),
den Betroffenen das Blilt ill Wallung gerät und sie den Rechtsschutz
nachsuchen. Aber wir können uns schlechterdings nicht denken, was
mit der Registrierung von allerlei Pfaffenstücklein gewonnen sein soll.
Daß dadurch protestantisches Wesen wirklich gestärkt und die
protestantische Festigkeit gegen katholische Scelenfängcrei gestählt iverden
kann, vermag ich absolnt nicht zu glauben. Der Protestantismus, der
von der Negation des Katholischen lebt, ist nichts wert, so wenig wie
derjenige Liberalismus, der von der Negation der Orthodoxie lebt.
Unsere Aufgabe muß sein, unsere größere Freiheit mit so viel Kraft
und wahrer Frömmigkeit als möglich zn füllen. Ich denke, wir sind
bei unsern Lesern über den Verdacht erhaben, es an protestantischer
Entschiedenheit und Wertschätzung der religiösen Freiheit fehlen zu lassen.
Aber wir halten es für die größte Niederlage, sich auf das Niveau
des Gegners herunterziehen zu lassen. Es gibt keine wahre, auch für
die Zukunft ertragreiche Ueberwindung des Gegners, als daß wir
mehr Kraft von uns ausströmen lassen und den Menschen größere



— 228 —

Dienste leisten, nicht dem Gegner zu Leid und Schaden, fondern möglichst

Vielen zu Freude und Heil. Eine andere konfessionelle Politik
wollen wir nicht kennen; sie ist freilich die schwerere. Wenn die

Encyklika Willigkeit und Treue für diese Aufgabe fördert, so können

wir uns nnr über sie freuen. Wenn aber diese Frncht ausbleibt, so

wird uns der ganze Entrüstungssturm nur schaden. R, Liechtenhan,

5

Umscdau.
Me?rln«iplenerklârung «les Inter-

nationalen Kongresses sozialer LKri-
Sten. Wir sind nun in der Lage, die

„Erklärung" (äs«larg.tion) von Besancon
in der Form zu bringen, wie sie aus den
Händen der Redaktionskommission
hervorgegangen ist, können dies aber nicht
tun, ohne zu bemerken, daß diese in
einigen Haupkpunkten < Krieg, Naturvölker,

Klassenkampf) wie eine Abschmä-
cbung der vom Kongreß beschlossenen
Resolutionen aussiebt:

Unsere religiösen Voraussetzungen.

(Von Herrn E, Gounelle zu
Beginn der Tagung von Besancon
vorgelesene Erklärung)

Wir stellen zu Beginn dieser ersten
Internationalen Tagung des sozialen
Christentums schlicht und freudig fest,
daß die in Besancon vereinigten sozialen
Christen der verschiedenen sozial-rcformeri-
schen Schulen und Richtungen, mit Gottes
Hilfe in brüderlicher Liebe arbeiten wollen
an der Verwirklichung der Gerechtigkeit
auf allen Gebieten, d. h. an der
Herbeiführung des Reiches Gottes auf Erden,
indem sie sich von den Lehren des
Evangeliums und vom Geiste Jesn Christi
durchdringen lassen.

Grundsätzliche Erklärungen,
aufgestellt an der Internationalen Zu¬

sammenkunft des sozialen Christentums,
Besancon, 1«, Juni 1910.

Die am 16. Juni 1910 in Besançon
zu einer internationalen Zusammenkunft
vereinigten sozialen Christen, welche,
durchdrungen vom Geiste Christi, den
Wunsch haben, alle Forderungen seines
Evangeliums zu erfüllen, protestieren in
Uebereinstimmung mit den besten
Bestrebungen der gegenwärtigen Gesellschaft
gegen eine auf den Geist der Konkurrenz
und des Egoismus gegründete soziale
Ordnung und bekennen ihren Glauben
an eine neue Ordnung und ihren Wille»,
a» deren Verwirklichung zu arbeite»,
indem sie sich in den Dienst ihrer Brüder
stelle».

Daher vereinigen sie sich in der
Aufstellung der folgenden Grundsätze:

§ i. Demokratische Postulate,
a) In einer Demokratie ist es Pflicht

des christlichen Bürgers, sich um die
Politik zu kümmern.

b) In einer christlichen Demokratie
muß die Frau dieselben politischen und
bürgerlichen Rechte besitzen, wie der Mann,

«) Die Gerechtigkeit verlangt, daß die
Minderheiten in den Räten der Nationen
ihrer Stärke entsprechend vertreten seien,

A 2. Sittliche Postulate, Soziale und
internationale Moral,



— 250 —

Noch etwas zur encMKa.
^ch gehe vollständig einig mit dem, was die „Zwei Stimmen" in
I Heft 7 dazu sagen und freue mich dieser Gefinttungsgenosseuschaft.

Habe ich doch schon genug lächelu müssen über das entrüstete
Erstaunen, mit dem viele „Protestanten" die Encyklika anfnehmen.
Erstaunt sein darüber kann doch nur, wer bisher die katholische Kirche
nicht kannte. Der Wissende ist nicht erstaunt; ihm ist seile päpstliche
Kundgebung etivas selbstverständliches und aus alter Gewohnheit
anheimelndes.

Indes zu einem Pnnkte in den Ausführungen meines Freundes
Liechtenhan sehe ich mich veranlaßt, eine Bemerkung zu machen. Für
das, was er auf S. 226 uuteu uud am Anfang der, folgenden Seite
sagt, Mliß ich — es nicht durchtuend sondern nur ergänzend — doch
auch nvch einen andern Gesichtspunkt geltend machen.

1. „Wir sollten denjenigen Katholiken, ivelche den redlichen
Willen znm kvufessivuellen Frieden haben, die Sache nicht noch viel
schwerer machen, indem wir dem Papst init gleicher Münze heimzahlen.
Für sie ist die Encyklika eine große Verlegenheit zc. Da sollten wir
den Takt haben, sie nicht auf dieselben (die päpstlichen Urteile über
die Reformation) festnageln zn wollen." „Schadenfrende". So kann
und muß einer reden, der in gnt protestantischer Gegend wvhl
geborgen lebt, wo die Katholiken höchstens in der Minderheit vorhanden
sind nnd schon deshalb die Grundtendenz ihrer Kirche verhüllen und
die harmlos paritätische Nvte spielen — einstweilen! Gegenüber der
Minvrität, dem Schwächern ist selbstverständlich Generosität Pflicht
des anständigen Menschen.

Aber ein ganz anderes Gesicht hat die Sache für den, der, wie
ich in meiner Diaspora (in deren Gebiet sich auch der Fall Meury
zugetrugeu hat, und die sich auch ins Elsaß hinüber streckt — denn
was Katholizismus ist, kann man nicht in der Schweiz studieren)
mitten in katholischer Umgebnug lebt. Deuu da tritt uns die

katholische Kirche tagtäglich mit dem unbeugsamen Anspruch
entgegen: „Wir sind die alleinseligmachende, die einzige Kirche", und mit
der unerbittlichen Zumutung: „Ihr seid Abgefallene, Verlorne; ihr
müßt in den Schoß des einzige,! Heils zurück. Warum ivvllt ihr
denn nicht; warum wollt ihr denn das Gute nicht; warum wollt ihr
etwas anderes haben? Es kann nur böser Wille von euch seiu, oder
Unwissenheit. Aber ivir sagen es euch ja. Kvmmt dvch; ihr wollt ja
nach eurer eigenen Behauptung Christen sein; so kommt denn zu uns
und werdet Christen. Denn nur unsere Kirche ist Christentum, ist die
Gemeinde Christi; nur da ist Gott, Wahrheit, Religion, Seelenheil."
Und dieser Ansprnch und diese Zumutung werdeu nicht nur in Worten
gesagt, sondern vielmehr Tag für Tag in kleinen und grvßcru Einzelfällen

des Zusammenlebens betätigt und darnach gehandelt an lind



— 251 —

gegen uns Protestanten. Nicht nur durch kleinliche Gehässigkeiten
(darüber will ich gar kein Wort verlieren), sondern auch durch Liebes-
werben.

Wer nie mitten im Katholizismus driu gelebt hat, hat gar keinen
Begriff davon, wie liebenswürdig man da sein kann, um z. B. schwache
Seelen vielleicht unter Ausnutzung ihrer schwierigen Lebensverhältnisse
und dergleichen zu lvckcn. Und er kann sich keine Vvrstellung davon
machen, wie unerträglich verletzend dieser unaufhörliche stille Vorwurf,
halb verächtlich, halb mitleidig, auf den vereinsamten Evangelischen
lastet, wie weh das tut, immer, wenn nicht hören, fo dvch fühlen und
erleben zu müssen, Tag für Tag, immer und immer wieder und ohne
Anfhören in all' ihrem Verkehr: „Nur ivir haben das Wahre; ihr
seid Ketzer, Böswillige vder Betrogene. Wenn ihr doch nur auch die
Wahrheit erkennen und der Wahrheit die Ehre geben und zu uns
kommen möchtet." Das heißt etwas, tagtäglich, lebenslang so als
minderwertige Menschen, Verführte oder Verstockte, angesehen zu werdeu.
Das ist eine furchtbare Last, unter der viele zerstreute Protestanten
schmerzlich leiden, wuud gerieben werdeu, und wovvn natürlich der
Protestant in der Stadt Basel vder im Kantvn Zürch vder Bern keine

Ahuung hat lz. B. auch die Kvmetenfurcht letzthin haben Schulkinder
benützt, um ihre evangelischen Kameraden aufzufordern: Jetzt müßt
ihr aber noch schnell katholisch werden, bevor die Welt untergeht, sonst
kommt ihr alle in die Hölle. Wie kann man auch so verblendet sein!).
Vor einiger Zeit habe ich einein sehr lieben und geschätzten katholischen
Kollegen, der mir die Toleranz seiner Kirche gegen Andersgläubige
behauptete, bewiesen, daß seine Kirche ja aus Liebe iutvlerant sein nnd
das unerbittliche,,«ug<z iritrmG" praktizieren müsse, nm die geliebten
verirrten Brüder vvr dem ewigen Verderben zn retten. Und er mußte
mir schließlich in der Hauptsache recht geben. Dazn iverden wir ebeu

vvn Rvm niemals als ebenbürtige Gegner angesehen, svndern stets
als uhne Grund sich der Kirche widersetzende Rebellen. Das ist's!
Und das Ziel läßt die katholische Kirche niemals aus den Augen:
Mein müssen sie alle ivieder iverden! Parität kennt sie nicht.

Gegenüber diesem Anspruch uud diesen Zumutungen kvmmt
mir nuu die päpstliche Eucyklika sehr gelegen. Es ist nicht „Schadenfreude"

oder die Lust, jemand in „Verlegenheit" zu bringen. Und
vvn „Heimzahlen mit gleicher Münze" ist selbstredend bei einem
anstandigen Menschen nicht die Rede; wir haben wahrhaftig Gescheidteres
zu tun. Aber ich bin froh, wieder einmal eine authentische
Kundgebung vvn allerhöchster Stelle zu haben, auf die ich diese
liebenswürdigen und unliebenswürdigen Liebeswerber (besonders die viel
unangenehmer« erstcren) „festuagelu" und mit der ich ihnen ää ueulos
demonstrieren kann: „Seht, da müßt ihr doch selbst zugeben, daß eine
Kirche, die so redet, iu der dieser Geist, diese Gesinnung lebt, und die
das Höchste und Heiligste, was wir haben und kennen, so in den Kot
zieht und sv absolut rem Verständnis dafür aufbringt, uns nicht an-



- 252 —

ziehen, von uns nicht Beifall und Beitritt verlangen und uns nicht
znmnten kann, in ihr die Wahrheit, Christus, den Geist Gottes, zu
erkennen!" Das ist gewiß nicht „Taktlosigkeit, sondern ehrlicher
Kampf um's religiöse Dasein. Ich kann mit dieser Encyklika
gerade den friedliebenden und edler denkenden nnter den Katholiken
(die es gewiß gibt; nicht nur unter den Laien, sondern sogar unter
den Geistlichen kenne ich svlche; die Menschen sind eben auch du vielfach

besser als das System) wieder einmal in aller Freundschaft, aber
mit aller Entschiedenheit zeigen — was ihnen meist selber uicht bewußt
ist, nämlich: was und wie ihre Kirche ist und denkt, und daß es da

für uns nur ein noir nossuirurs geben kann.
2. Noch wichtiger aber ist und tiefer führt ein anderes. Ja, es

ist wahr: Gerade für die Knthvliken, die „den redlichen Willen zum
konfessionellen Frieden haben" ist die Encyklika eine „große Verlegenheit".

Ganz ähnlich auch schvu der Fall Meury, wie ich die Erfahrung
machte.

Wenn uuu aber L. sehr treffend nnd richtig fvrtfährt: „Sie
durften nichts dagegen sagen, sie mußten sie verteidigen «. und
stimmen im innerste,' Herzen diesen Urteilen über die Reformation
nicht zu", da kann ich dvch nur sagen: 'l'ani pi«! Um sv schlimmer
für sie und ihre Kirche und deren Liebeswerben nnd Zumutungen an
uns. Das ist eben das hvffnungslvs betrübende, daß man auf jener
Seite das tut und tun muß, uud daß fozusageu keiner gewagt hat,
den Mund cmfzutuu. Das ist es eben, was uns am allerschärfsten
und iveitesten, unüberbrückbar, von Rom trennt. Sonst hätten wir
ja schließlich nichts gegen einen Papst als Oberhaupt der Kirche; warum
auch? Aber daß er die Gewissen knechtet und zwingt! Etwas, das
gegen meine innerste Ueberzeugung ist, dvch verteidigen, da hört für
uns alles auf. Und eine Kirche, die das verlangt, ja — was viel
ärger ist — das zustande bringt in ihren Glieder», ist nach nnserer
Anschauung eben dadurch gerichtet. Gewiß werdeu wir die, die
verteidigen müssen und nichts sagen dürfen, auch ivv es gegen ihre
Ueberzeugung geht, bedauern (ja wahrhaftig bedauern!), aber doch noch
etwas anderes! Es wäre dvch ihre einfache sittliche Pflicht, da ihre
Stimine zn erheben. Und diese Pflicht können wir ihnen nicht
erlassen. Ich meine: das darf man dvch auch sagen bei Anlaß dieser

Encyklika und unsere kathulischen Mitchristen darauf „festnageln":
Entweder sagt ihr nichts gegen diesen Erlaß und verteidigt ihn, dann
seid ihr alsv damit einverstanden; vder aber wenn nicht, dann ist es

euere Pflicht, zu reden.
Das sagen wir wiederum nicht ans Schadenfreude, sondern aus

aufrichtigem Mitleid mit unsern Brüdern, denen ihre Kirche die Aeußerung

ihrer Ueberzeugung nicht nur verbietet, sondern die sie scheints
sogar nm das Gefühl für dieses Menschenrecht und nm den Willen
zu dieser elementarsten Pflicht des sittlichen Menschen gebracht hat.
Sie sollten protestieren, nicht wir; wenn sie's täten, es würde nns



— 253 —

nicht einfallen, es zu tun. Aber daß sie's nicht tun dürfen nnd
nicht tun, daß sie verteidigen müssen, was sie im innersten Herzen
verurteilen, das ist — das dürfen wir ihnen anch sagen — eiu weiterer
Grund unseres uou possumu« auf ihre Zumutungen.

3. Schließlich füllten über dieser Encyklika dvch gerade den
friedliebenden Katholiken die Augen darüber aufgehen: Der Romkirche,
wie sie nun einmal ist, angehören und den konfessionellen Frieden
wünschen, sind zwei unvereinbare Widersprüche. Besonders die den
„redlichen" Willen znm Frieden haben, sollten das einsehen. Gerade
die Encyklika sagt das ja so deutlich als möglich. Aber es gibt eben

nicht nur Protestanten, sondern auch viele „Katholiken", die sich gar
nicht bewußt sind, was ihre Kirche eigentlich ist, und die deshalb
immer meinen, wir könnten und sollten zu ihnen. Darum freue ich
mich nicht mit Schadenfreude, sondern mit der Liebe, die sich freuet
der Wahrheit, daß die Kundgebung des obersten Kirchcnhauptes das
wieder einmal urbi st orbi, ihnen und uns gesagt hat.

Zum Schluß muß ich sagen: Es kommt mir jetzt selbst sonderbar
vor, daß ich einmal nach dieser Seite hin reden mußte, während ich
doch wahrhaftig alles andere eher bin, als ein konfessioneller Kampfhahn

(wofür ich mich getrost anf die ganze katholische Bevölkerung
meines Diaspvragcbietcs mit Einschluß ihrer Geistlichen berufen kann)
nnd man mir von gewisser Seite eher das Gegenteil znm Vorwarf
machen zn müssen glaubt. Es ist eben auch mir ganz aus dem Herzen
gesprochen, was L. am Schluß seines Artikels von der einzig wahren
Ueberwindung unserer Gegner sagt. In dem obigen aber handelt es
sich nicht um Ueberwindung, svndern um Nvtwehr, Selbstbehauptung.
Alsv um viel weniger! Bis wir den Kathvlizismus „wahr" überwinden,
müssen wir noch viel gehaltvoller werden. Ich habe nämlich eine sehr
hohe Meinung von der katholischen Frömmigkeit. Sie in einer
längern Reihe von Jahren kennen zu lernen, war mir ein schöner
Genuß und eine persönliche Bereicherung, Ich habe da viel echte,
starke, lebendige christliche Frömmigkeit gefunden. Ich weiß mich im
innersten eins mit vielen frommen Katholiken. Der Katholizismus
hat sogar allerlei vor uns voraus. Es ist fermer même Ueberzeugung,
daß anch heute uoch für eine gewisse Kulturstufe die katholische die
angemessenere Art von Religion ist. Es würde mir darum auch nie
einfallen, einem Katholiken den Uebertritt zn nnserer Kirche zuzumuten.
Ich lasse also dem katholischen Christentum alle Gerechtigkeit widerfahren

und gestehe ihm durchaus Existenz- und Eigenberechtigung, innere
Gleichberechtigung zn. Aber — eben das, nur das: wirkliche
Toleranz, Parität, Anerkennung nns eres Eigenrechtes müssen
wir gerade darum unbedingt auch für uns verlangen. Die katholische
Frömmigkeit und viele fromme Katholiken werden uns das fchon
gewähren, aber die katholische Kirche niemals. Das zeigt eben wieder



- 254 —.

die Enzyklika. Mein Protest gilt also nicht der katholischen Frömmigkeit,

noch vielen einzelnen frommen Katholiken, sondern der Kirche,
dem System, den Herrschaftsansprüchen des Klerus, der unsinnigen
Meinung, die heute nicht mehr möglich sein sollte, es gebe nur eine
wahre Religionsform für alle Menschen, dem uralten unveränderten
imperialistischen Instinkt des römischen Imperiums, der diese Kirche
treibt. Kurz: nicht dem, was Reich Gottes, sondern dem, was von
dieser Welt in ihr ist, das fich allerdings nur zu häufig mit der

Frömmigkeit unlöslich verwebt. I. Wirz.

Soziale ftunSscdau.

/ lom evangelisch-sozialen Congress z ale angevlicde Neuttalität
von LKriStentUM UN« Sozialismus. In unserer letzten Nummer
ist auf den internationalen Charakter des religiösen Sozialismus

hingewiesen worden; es war die Rede von der Bewegung auf
französischem, englischem, amerikanischem, italienischem Boden. Wie steht es
denn in dem Lande, dessen geistiges Leben mit dem unsrigen doch

sonst im engsten Kontakt und innigsten Austausch steht, mit Deutschland

Dort ist die Bewegung in zwei Zweige gespalten: die wesentlich
von der Person des verstorbenen Hofpredigers Stöcker bestimmte,
kirchlich und politisch stark konservativ gefärbte christlich-soziale Richtung,
deren Organ die kirchlich-soziale Konferenz ist, und dke

evangelisch- soziale, wesentlich von Naumann beeinflußte, die sich um den

evangelisch-sozialen Kongreß sammelt. Das stenographisch
aufgenommene Protokoll des letzten Kongresses (am 17.—19. Mai in
Chemnitz) soll uns zur Charakterisierung der uns viel näher stehenden
evangelisch-sozialen Richtung und zu einigen Auseinandersetzungen mit
ihr Gelegenheit bieten.

Ich verdanke selbst dem Kongreß und seinen führenden Geistern
gerade für mein soziales Denken, Fühlen nnd Wollen so viel und so

Entscheidendes, daß ich seine Arbeit immer noch mit warmer innerer
Anteilnahme verfolge. Es ist wirklich eine Elite, die sich da alljährlich
zusammenfindet. Moderne Theologen und Nationalökonomen der

sogenannten ethischen Schule geben den Ton an. Es sind Männer,
welche tief bewegt find von der sozialen Not ihres Volkes und gemeinsam

auf Wege der Hilfe und Rettung sinnen. Sie wollen der drohenden
physischen und seelischen Verkümmerung entgegenarbeiten nnd treffen
zusammen in der Ueberzeugung, daß sie im Evangelium Kraft und
Anleitung zu dieser Arbeit gewinnen können. So hat der Kongreß
seine großen Verdienste um die Weckung des sozialen Gewissens haupt-

*) Herr Pfr. Sutermeister ist wegen seiner Uebersiedelung nach Feuerthalen
bei Schaffhausen vorübergehend verhindert, diese Rubrik zu bearbeiten. Die Red.


	Zwei Stimmen zur Encyklika. I., Darf der Papst katholisch sein? ; II., Welche Antwort ist am Platze?
	Anhang

