
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 7

Artikel: Ein internationaler Kongress für soziales Christentum

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132265

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132265
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 211 —

das Uebel" gebracht, daß heute Tausende mit psychologischer
Notwendigkeit mit dem Prädikat dieses Satzes auch gleich das Subjekt
verwerfen und dein Unglauben in die Arme getrieben werden, weil
sie nicht an einen Gvtt glanben können, der das soziale Elend schlechtweg

in der Ordnung findet. Wahrhaftig, sie haben recht! Ihr
Unglaube hat einen religiösen Grund. An einen svlchen Gvtt glauben
wir auch nicht — denn er ist ein Götze; fvndern wir meinen, Gvtt
habe den gewaltigen sozialen Kampf entfacht, seine Lebenskräfte seien
es, welche diese Bewegung treiben uud endlich zum Siege führen
werdeit. — Sv wäre es denn besser, statt gegen den Unglauben der
Menge zu eifern, einmal über die Ursachen dieses Unglaubens nachzudenken;

da würde sich's weisen, daß wir Christen selber nicht die
geringste dieser Ursachen sind, weil wir den von der sozialen Welle
ergriffenen Arbeiter haben glauben macheu, dieser Gott, nn den er
glauben solle, verdamme ihn um seiner sozialistischen Gesinnung willen.
Ich glaube unzählige, selbst aus sozialistischen Kreisen, würden sich
wieder ein Herz fassen können znm Evangelium, wenn sie aus christlichen

Kreisen einmal statt der Strafpredigten im Namen Gvttes das
schlichte aber deutliche Bekenntnis hörten: der Gvtt, an den wir als
Jünger Jesu glauben, verdammt euch nicht, weil ihr Sozialisten seid,
er ist nicht wider euch, er ist für euch; wenn ihr gemeinsames Streben
nach Verbesserung der äußern Lage einmal von nns im Namen Gottes
in seiner absoluten Berechtigung laut und deutlich und allgemein
anerkannt würde und zwar ohne begleitende Ermahnungen — dazn ist
für die Kirche der Augenblick schlecht gewählt — und man es am
rechten Orte auch wieder zu sagen wagte: Gott will das Uebel uicht!

Ä. Schadetin.

ein internationaler Congress für soziales
Ldristentum.

» U Denn der Sozialismus seine Scharen znm internationalen Kongreß
zusammenruft, dann kommen sie aus allen Ländern und Erd-
teilen uitd es gilt eine große Heerschan. Dem gegenüber nahm sich

die internationale Zusammenkunft christlicher Sozialisten in Besancon*)
freilich bescheiden aus; aber die Vergleichung drängte sich doch auf.
Und wer hoffnungsfreudige Phantasie in die Zukunft schweifen lassen
wollte, der konnte sich ausmalen, wie der in Besancon im Kleinen
verwirklichte Gedanken sich auswachsen werde zu einem seine Aeste

*) Vergl. die Nolizen in Nr. 5 und 6,



— 212 —

über die Erde ausbreitenden Baum und wie einmal in fernen Tagen
Menschen, die das Reich Gottes uud seines Christus bauen wollten,
zusammenkommen würden von Aufgang und Niedergang, um mit
einander zu reden und einander die Hand zu reichen zn gemeinsamem
Schaffen und Kämpfen. Will die Christenheit nicht im Grunde eine

solche Gemeinschaft sein? Und könnte nicht dies ein Weg sein aus der

Kirche heraus ins Reich Gottes hinein?
Ein neuer internationaler Kongreß ist freilich nicht für jedermann

eine erfreuliche Aussicht und vielleicht hätte der Tag von Besancon
das Epitheton „international" noch weglassen können. Aber es lag
darin weiter keine Prätension und die ganze Veranstaltung trat sehr
anspruchslos auf. Tatsächlich bestehen ja in einer Anzahl von
europäischen Ländern: ueben der Schweiz in Frankreich, Italien, den

Niederlanden, England und den nordischen Ländern, Bewegungen und
Vereinigungen von entschlossenen Christen, die ebenso entschlossene
Sozialisten oder doch radikale Sozialreformer sind. Es ist auffallend und
bedeutsam, wie diese ganz unabhängig von einander entstanden und doch von
den gleichen Gedanken getragen, den gleichen Problemen bewegt und dem
gleichen Enthusiasmus ergriffen sind. Ihre Hoffnung und Freude ist das
Reich Gottes auf Erde», ihr Ausgangspunkt die soziale Bewegung, in der
sie Gottes Schaffen ahnen und schauen, ihr Problem die Beziehung
zwischen dieser gewaltigen Bewegung, die mit heißer Lebensglut die

Gegenwart erfüllt, aber sich im Ganzen abseits von Kirche und
Christentum vollzieht und der noch gewaltigeren, noch viel mehr in
die Höhe und in die Tiefe reichenden, aber in Erstarrung geratenen,
die Christentum heißt.

Um diese Gedanken und Hostnungen herum hat sich in
Nordamerika die Ollristmn Socialist I^sIIovvsKip (Christlich-sozialistische
Gemeinschaft) gebildet. Ihr Organ ist der Llmistiäu Locialist (Christliche

Sozialist). Ihr Programm ist, die soziale Konsequenz des
Evangeliums zu ziehen und zwar praktisch wie theoretisch. Diese erblicken
sie in einem undogmatisch verstandenen, aber radikalen Sozialismus.
Vou der Verbindung zwischen ihm uud dem Geist und Willen Jesu
erwarten sie das Kommen des Gottesreiches auf Erden. Mit diefer
Botschaft wollen sie die Kirchen durchdringen und so die Christenheit
zu Christus bekehren. Es herrscht in diesem Kreise, der ziemlich
gleichmäßig aus Laien und Pfarrern zusammengesetzt ist, ein beinahe urchristlicher

Enthusiasmus, der fich auch in Werken äußert. Zu den tiefsten und
erquickendsten Eindrücken meines Lebens gehört die wahrhaft brüderliche

Art, wie zwei von uns voil einem der Führer dieser Bewegung,
freilich einem Menschen von seltener Art, in seiner Familie
aufgenommen worden sind, als wir ihn auf unserer Amerikafahrt
aufsuchten. Hier spürte man das Wehen eines neuen Geistes, des Geistes,
der in unseren Kirchen wohl etwa gepredigt, aber nicht leicht erlebt wird.
Den umfassendsten und abgeklärtesten Ausdruck, der doch den starken
Enthusiasmus nicht verleugnet, hat dieser Geist in dem schönen Bnche



- 213 —

des Professors Rauschenbusch in Rochester (Staat New-York):
„(üllristianit^ arici tks social crisis ok tk« prsssirt"*) gefunden,
das wir schon lange in den Neuen Wegen besprechen wollten und das
eine Ueberfetzung ins Deutsche vor vielen andern verdiente. Rauschenbusch

ist Baptist (Täufer) nnd das ist kein Zufall; denn es ist das
beste Wollen der alten Täufer, das in der neuen Bewegung auflebt.
Er steht in inniger Beziehung zu der europäischen, insbesondere der
deutschen Theologie und Geistesbewegung überhaupt, verbindet aber
damit das Beste der amerikanischen Art. Sein Buch hat in
Nordamerika Sensation erregt, wie denn überhaupt der vor einiger Zeit
von einem in Behauptungen nicht gerade zurückhaltenden Schriftsteller
ausgesprochene Satz: „In Nordamerika (und in England) spricht kein
Mensch vom Sozialismus" ins direkte Gegenteil umzukehren ist.

In England nimmt die Bewegung wieder eine etwas andere
Gestalt an. Sie spaltet sich hier, der kirchlichen Struktur des Landes
entsprechend, in eine staatskirchliche (anglikanische) und freikirchliche
(nonkonformistische). Die staatskirchliche hat sich in der OKurcK
Zoeialist Dirion (Kirchlich-sozialistischen Vereinigung) zusammengeschlossen.

Es gehören ihr führende Geister und hochgestellte Geistliche,

anch Bischöfe an. Auf dem pananglikanischen Kongreß, der vor
einigen Jahren in London stattfand, haben sie ihren Standpunkt mit
solcher Kraft und Begeisterung vertreten, daß dadurch in der ganzen
Welt Aufsehen erregt wurde. Ihr soziales Programm ist so radikal
und staatssozialistisch, daß auch die am weitesten links Stehenden
unter den „Religiös-Sozialen" der Schweiz es kaum ohne Vorbehalt
unterschreiben würden. Es ist höchst merkwürdig und lehrreich, daß
diese sozialistische Bewegung aus Kreisen hervorgegangen ist, die
in der Auffassung der Kirche und speziell der Sakramente stch stark
dem Katholizismus nähern — und daß sie zuerst auf dem Plan
erschienen ist. — In der sozialistischen Bewegung der Freikirchen ist
in den letzten Jahren der Pfarrer am City Temple in London, I. R.
Campbell, am meisten hervorgetreten. Er ist ein „Bekehrter." Ein
Angriff auf den Sozialismus, zu dem er sich verpflichtet glaubte,
brachte ihn in Berührung mit diesem nnd das Ergebnis war, daß er
selbst Sozialist und Mitglied des sozialistischen Flügels der „Arbeiterpartei"

(I.abc,r part^) wurde. Zugleich erlebte er eine andere
Bekehrung, eine von der Orthodoxie weg znr sogenannten neuen Theologie

(nsvv tllsoioSv), die, dem katholischen Modernismus nahe
verwandt, die Ergebnisse der neuern Bibel- und Dvgmenkritik annimmt
und sie zu einer neuen Erfassung der Reichsgottespredigt Jesu benutzt.
Dazu ist er Mystiker und Theosoph. Sein Einfluß auf die
angelsächsische Welt ist groß. Unter seiner Kanzel versammelt sich das
bunteste Publikum der Welt: Christen, Juden, Heiden, Protestanten
und Katholiken, Gläubige und Atheisten, Angehörige der oberen Klaffen

*) „Das Christentum und die soziale Krise der Gegenwart".



— 214 —

und Proletarier, liberale Politiker, Arbeiterführer und Anarchisten.
Jeden Donnerstag von zwölf bis ein Uhr strömen zu seiner Predigt
die Kauflcute der Londoner City. Seinem Einfluß entspricht auch
das Maß der Anfechtung, die ihm zu teil wird. Campbell ist vielleicht
nicht ein sehr großer Denker, aber er ist eine leidenschaftlich religiöse
Seele.*) Neben ihm kommten besonders noch der Volksmmm und
Vorkämpfer aller ethischen Bewegungen, Or. Clifford (übrigens auch
ein Pfarrer in London) und der letzthin in den Nenen Wegen
besprochene Sylvester Hörne in Betracht, die freilich theologisch nicht
ganz ans dem Boden Campbells stehen. Aber der religiöse Sozialismus

scheint überhaupt die Welle zu sein, die nuu über die
angelsächsische Welt geht. Sogar ein Bernhard Shaw bekennt sich zu ihm**)

Kommen wir nun znm Kontinent herüber, so finden wir in
Holland eine Vereinigung von Pfarrern, die sich nicht nur zum
Sozialismus bekennen, sondern auch Mitglieder der dortigen
sozialdemokratischen Partei sind. Diese Vereinignng war schon vor dem

Anftreten der „Religiös-Sozialen" in der Schweiz vorhanden. Ihr
Führer ist der Pfarrer Barker. Er gehört dem liberalen „Prvte-
stantenbund" an, loie denn überhanpt diese Gruppe im Ganzen ans
die Seite des Liberalismus zu gehören scheint. Ihre Stellung zum
Sozialismus ist aber der unsrigen ganz analog. Eine andere Gruppe
scheint bei starker Hinueigung zum Sozialismus sich doch entschieden
von der Sozialdemokratie zu sondern, da sie deren religiöse Haltung
verabscheut.

In Belgien sammeln sich kleine religiös-sozialistische Kreise
nm Männer wie Felix de Böthune iu Brüssel. Es scheint, daß
gerade die in Belgien wirkenden jüngeren Schweizer Pfarrer bei der
sozialistischen Arbeiterschaft auffallendes Vertrauen genießen.

In den nordischen Ländern — Dänemark, Schweden,
Norwegen, Finnland — stehen die Dinge ähnlich. Wie weit dort schon

Organisationen bestehen, weiß ich momentan nicht. Sicher ist, daß
bedeutende Gruppen vvn Pfarrern nnd Laien sich znm Sozialismus
bekennen oder zu ihm hinneigen. Ein Mann wie Fernando Lindt-
berg in Kopenhagen entspricht in seinem Wollen ziemlich genau
unserm De Morsier — mögeu sie als Individualitäten auch vielleicht
noch so verschieden sein.

In Italien hat sich aus dem Stamm der alten Heldenkirche der
Waldenser heraus, die ja zu Beginn anch eine, der franziskanischen
verwandte, religiös-soziale Bewegung war, ein frisches Reis entwickelt.

*) Das Organ der Campbell'schen Richtung ist der in London erscheinende
OKristian OommonvsnItN. Es gibt von Campbell auch ein Buch über das
Christentum und die soziale Frage (Oliri.stig.nitv gnä ins sosiul oretsr). Guten
Aufschluß über sein religiöses und soziales Wollen zugleich geben seine: IKursàgv
mornings in tlis Oitv tsmpls (am Donnerstag morgen im Cily-Tempel).

«*) Mehr abseits zu stehen scheint Richard Heath, dessen Buch: Ins
«gptivs oitv «t Soà („Die gefangene Gottesstadt") zu den bedeutsamsten Manifesten

des religiösen Sozialismus gehört.



— 215 —

Unter der Führung von G. E. Meille, sammeln sich nun die „^.van-
Auarclia" („Vorhut"). Ihre Position vereinigt Kühnheit und Weite
der Gesichtspunkte mit religiöser Tiefe, heiliger Entschlossenheit und
italienischen Feuer der Seele. Sie find ein kleines Häuflein, aber sie

hegen große Hoffnungen. Besonders erwarten sie von den tiefgehenden

Erneuerungsbewegungen der katholischen Kirche in Italien her
einen Zufluß von Kraft. Meille hat in Besançon eine der feinsten
und ernstesten Reden gehalten.

Und nun endlich Frankreich selbst! Die französische Bewegung
gleicht vielleicht am meisten der nordamerikanifchen, besitzt aber doch
wieder ihre aus der Vergangenheit und Gegenwart des französischen
Protestantismus erwachsene Eigenart. Ihr Prophet ist der verstorbene
Thvmy Fallot, ein technisch gebildeter Großindustrieller, der
Pfarrer wurde und als solcher besonders in Paris ein religiös-soziales
Apostolat von höchster Eigenart ausübte. Er genießt in den Kreisen
der christlichen Sozialisten Frankreichs eine unbedingte Verehrung;
er ist ihr „Meister" (natürlich nicht der oberste!).*) Die heutigen
Führer aber sind: Elie Gonnelle und Wilfred Monod, beide
jetzt Pfarrer in Paris, Paul Monod in Lille, dazu Paul Passy,
Professor der Philologie an der Sorbonne und Sohn des Friedensapostels

Frederic Passy, ein ehemaliger Katholik, und Charles Gide,
der berühmte Nationalökonom an der Pariser Universität und
Borkämpfer des Genossenschaftswesens u.a.m. Organe der Bewegung sind:
,,1^,6 «Kristairisms social", eine Revue, dazu ^vanciKarcls", ein
kleines, alle Vierteljahre erscheinendes Blatt. Der Arbeit Pasty's
dienen speziell: ,,I^mi" und „lV^spOir àu inoucls", kleine, billige
Organe der „Evangelisation." Um diese Männer und Zeitschriften
gruppiert sich ein Kreis von Männern und Frauen, der sicher zur
Elite des französischen Protestantismus der Gegenwart gehört. Sie
kommen von einer ernsten, positiven Frömmigkeit her, die freilich mit
theologischer Freiheit Hand in Hand geht. Wie bei nns, treten übrigens
auch in Frankreich die dogmatischen Unterschiede vor neuerer
Orientierung zurück. Es ist ergreifend, zn sehen, mit welcher todesmütigen
Entschlossenheit diese Enkel der Hugenotten die neue Fahne ergreisen.
Sicher lebt in ihnen etwas von dem alten Helden- und Märtyrergeist
wieder auf.

Ueberhaupt ist es ja bezeichnend, daß diese Bewegungen
vorwiegend auf dem Bodeu des reformierten Christentums entstanden
sind. Man wird nicht fehlgreifen, wenn man darin eine Wirkung
jenes calvinistischen Geistes sieht, der der Ehre Gottes in einer durch
sein Gesetz völlig regierten Gemeinschaft Ausdruck geben möchte, im
Sinne einer protestantisch verstandenen Theokratie. Wenn das
protestantische Christentum Deutschlands trotz all seinen Leistungen in sozialem
Denken und Arbeiten doch noch immer eine konservativere Art zeigt,

*) Von seinen Büchern ist besonders bekannt: I.s livrs às l'action bonus.



— 216 —

so wird daran neben andern Faktoren doch auch Luthers Nachwirkung
schuld sein. 'Allerlei Erscheinungen der letzten Jahre aber lassen uns
hoffen, daß auch die lutherische „Freiheit eines Christenmenschen" bald
noch kühner als bisher ihre soziale Konsequenz ziehen werde. Dann
mögen die deutsch-lutherische und die angelsächsisch - reformierte Art
einander trefflich ergänzen.

Wir wollen zum Abschluß dieser Skizze nur noch fragen, wie
diese verschiedenen nationalen Ausgestaltungen des religiösen Sozialismus

sich zu den sozialistischen Arbeiterparteien der betreffenden Länder
verhalten.

Von den Holländern haben wir berichtet, daß sie Mitglieder der
sozialdemokratischen Partei sind. Die nordamerikanische (ÜKristiäir
soomlist l^ellovvstu« ist ebenfalls ein Glied der sozialistischen Partei
ihres Landes. Die englischen christlichen Sozialisten sind dies als
Einzelne ebenfalls zum guten Teil, jedenfalls stehen sie im freundlichsten
Verhältnis zu ihr. Das letztere ist auch in Italien der Fall. Von
den Franzosen ist z. B. Passy Mitglied der Partei, im übrigen scheint
es dort schwieriger zu sein, mit dieser in Beziehung zu treten, wenn
sich auch manches zum Bessern gewendet hat. Jedenfalls wollen diese

Bewegungen und Organisationen nirgends gegen die Sozialdemokratie
arbeiten (was z. B. noch die Parole des deutschen evangelisch-sozialen
Kongresses ist!), sondern mit ihr. Der Sozialismus gilt ihnen als
selbstverständlich.

Freilich tragen sie formell noch keineswegs überall ein einheitliches

Gepräge. Sie sind auf der einen Seite noch mit manchen
konservativen Äengstlichkeiten behaftet und anf der andern mit allerlei
unreifen utopistischen Ideen. Beides muß abgelegt werden. Aber
einheitlich ist der Kern ihres Wollens, der religiöse Ausgangspunkt und
Endpunkt, und so ist zu hoffen, daß sich auch das Uebrige so weit
einheitlich gestalten werde, als es nötig ist. Glut ist genügend da
und sie wird wohl umschmelzen und zusammenschmelzen, was jetzt
vielleicht noch fremd nebeneinander steht.

Ueberblickt man dieses neue Leben und Streben (das sich

selbstverständlich nicht auf die geschilderten Bewegungen beschränkt), so darf
man wohl die Vermutung und Hoffnung wagen, daß hierin eine neue
Gestalt des Christentums sich vorbereite.

II.

Ich habe die Gelegenheit benützt, um endlich die lang versprochene
Ueberstcht über die religiös-sozialistische Bewegung in aller Welt, wenigstens

der protestantischen Welt, zu bringen, wenn nun, auch in größerer
Kürze, als ursprünglich beabsichtigt war. Nun zu Besancon zurück.

Es ist begreiflich, daß Menschen, die von so großen Hoffnungen
ergriffen und damit in so schwere äußere und innere Arbeiten und
Kämpfe hineingestellt sind, sich miteinander innerlich verbunden fühlen
und stch zn einander sehnen. Religion sncht Gemeinschaft und religiöser



— 217 —

Sozialismus ist so ipso auch Universalismus. Seine Gedanken find
auf die ganze Erde gerichtet, die ganz Gottes Reich werden soll. So
standen denn diese Kreise schon seit längerer Zeit in mannigfaltiger
Berührung: durch Literatur, Zeitschriften, Korrespondenz, persönliche
Begegnung. Der Tag von Besançon war nur eine Konsequenz dieser
Situation. Wir Schweizer insbesondere suchten auf ihm vor allem
diese persönliche Berührung. Gerade das Intime daran zog uns hin.
So wagten wir es trotz aller Angst wegen unserm Französisch und
anderen Bedenken und fuhren dnrch die Juraschluchten ins „Land der
Franken."

Es sind etwa zweihundert Männer und Frauen in der alten,
herrlich gelegenen Burgunderstadt erschienen. Die große Mehrzahl
bildeten natürlich die Franzosen. Doch waren ans der Schweiz
wohl gegen vierzig Teilnehmer da, Männer uud Frauen, davon etwa
ein Drittel aus der deutschen uud zwei Drittel aus der französischen.
Aber auch aus Deutschland, Belgien, England, uud — wie schon
bemerkt — Italien, waren wenigstens einzelne hervorragende Vertreter
der Sache gekommen.*) So war das „international" dvch nicht bloß
ein Wort.

Wir tagten am Ufer des Doubs, in dem protestantischen „Temple",
der einst die Kirche des Klosters vom „heiligen Geist" war. Im
Angesicht der dräuenden Festungswerke, die rings um die Stadt vvn
den Hügeln und Bergen schauen, berieten wir über das Kommen
des Reiches der Liebe und beteten um den Frieden Gottes für die
Menschheit. Wo einst die Spieße der alten Schweizerkrieger klirrten,
da glaubten ihre Enkel auch dem Vaterland am besten zu dienen,
wenn sie mit Brüdern ans andern Völkern darüber berieten, wie
das Reich der Gewalt auf Erden aufhören möge. Es lag eine ernste
und brüderliche Stimmung auf der Versammlung; sie war erfüllt von
dem Bewußtsein, daß für die Christenheit entscheidungsvolle Tage
gekommen seien und daß Gott vvn denen, die ihm hellte dienen wvllten,
ein ganzes Wollen forderte.

Der zonrnss cnrstisnns socials internationals ging eine
Versammlung der Association pour l'ctuàs prati^ns àss ciuestions
sociaiss**) voraus, die zwei Tage dauerte. Ich konnte wenigstens
einen Tag daran teilnehmen und hatte davon großen Gewinn.
Vielleicht darf ich auch davon ein wenig erzählen. Es war für mich
sehr interessant zu sehen, wie diese Kreise von den gleichen
Problemen bewegt sind, die uns in der Schweiz beschäftigen. Wie
in den Diskussionen der religiös-sozialen.Konferenzen, kam man
vom Hundertsten ins Tausendste. Man fragte, was nns die Bibel in
Bezug auf die sozialen Fragen lehre; man besprach die Taktik der

*) Aus Deutschland hatten Männer des evangelisch-sozialen Kongresses,
Traub und Schneemclcher (wenn ich nicht irre), aber auch Prof. Seeberg, der
Vorsitzende des „kirchlich-sozialen Kongresses," sympathische Grüße gesandt.

**) Gesellschaft für praktisches Studium der sozialen Fragen.



— 218 —

Arbeiterbewegung und die Stellung, die der Christ dazu einnehmen
müsse; dazwischen wurden praktische Probleme diskutiert: das
Genossenschaftswesen, die Bodenfrage, die ethischen Kämpfe, die Mittel und
Wege, mit der sozialistischen Arbeiterschaft in geistigen Kontakt zu
kommen, neue Formen religiöser Gemeinschaft, die zugleich eine soziale
wäre und anderes derart. Es zeigte sich auch, daß in der französischen
Bewegung zwei verschiedenartige Tendenzen vorhanden sind und
gelegentlich mit einander ringen: eine, die gern bei der theoretischen
Behandlung der Dinge verharren möchte nnd eine, die zum Handeln
drängt. Die eine ist dabei mehr konservativ, die andere radikaler.
Heftig aufeinander stießen diese Gegensätze über der Frage, wie weit
vom christlichen Gesichtspunkt aus betrachtet, im wirtschaftlichen Kampfe
Anwendung von Gewalt erlaubt sei. Es war ein Redekampf, wie
man ihn so wohl nur in einer französischen Versammlung erleben kann.
Vor diesem Feuer und dieser Beredsamkeit, diesem esprit und dieser
Raschheit des Denkens kommt unsereins sich ganz blöd und dumm
vor. Den Höhepunkt bildete ein Redezweikampf zwischen Elie Gonnelle

(le prophets Llis, wie ihn ein Arbeiter nannte) nnd dem
Professor der Philosophie Raoul Allier in Montcmban. Dieser betonte,
daß man Gewaltanwendung wohl iu manchen Fällen entschuldigen,
nicht aber als Theorie billigen könne. Denn wenn das Ziel der
sozialen Bewegung die freie Persönlichkeit bilde, so dürfe diese nicht
in den Mitteln verleugnet, d. h. es dürfe niemanden Gewalt angetan
werden. Dem gegenüber führte Gounelle in flammender Leidenschaft
aus, daß in dem Kampfe der Gemalt von oben mit der von unten der

Christ sich zu der zweiten zu stellen habe, daß in solcher Gewalt Gott
sein könne, daß die Arbeiterschaft mit einem akademischen Individualismus

nicht vorwärts komme, daß es also gelte, ihren Kampf auch in
seinen harten Formen als notwendig zìi begreifen und dem Arbeiter
darin zn helfen. Ihm sekundierte der feine Paul Monod von Lille.
Es war erstannlich, aus dem Munde dieses älteren, ruhigen, den

Stempel der geistigen Reife und tiefen Frömmigkeit deutlich an sich

tragenden Mannes Gedanken von revolutionärer Kühnheit zu hören,
die auch bei uns nicht leicht einer ausspricht. Ueberhaupt habe ich
wieder deu gleichen Eindruck erhalten, wie schon oft: man denkt in
den demokratischen großen Ländern auch in bürgerlichen Kreisen viel
freier als in der Schweiz, Wir sind wieder einmal klein und
spießbürgerlich geworden.

Während so der Streit über das Recht der „vi«Iem:e" und
des Klassenkampfes überhanpt hin- und herwogte, konnte man die

führenden Männer dieses Kreises kennen lernen. Elie Gounelle hat
wirklich das Feuer eines Elias, aber dazu das Herz eines Jüngers Jesu.
Seine Erscheinug und Rede zeigen sofort, daß hier ein Mann vor uns
steht, den „der Eifer um des Herrn Haus frißt"*) Charles Gide

*) Seine Schrift: pourquoi somms8-u«us «Krstisns suomux? ist in No. 2
angezeigt worden.



— 219 —

ist der feine, etwas resigniert gewordene Weise, dem es nie an einem
freundlichen und humoristischen Wort zur Beruhigung der Geister
sehlt. Wilfred Monod erscheint erst am letzten Tag und ergreift
zur Enttäuschung vieler nicht das Wort. Er läßt aber betend die
Versammlung einen Blick in sein großes Herz tun. Paul Passy darf nicht
sprechen, weil er kaum vou Krankheit genesen ist, aber er bedarf nicht
der Worte, nm zu sprechen; denn sein ganzes Wesen spricht. In
diesem Manne hat sich eine Verbindung von Elementen vollzogen, die
heute meistens noch gänzlich getrennt sind und doch so wohl zusammengehen

: urchristliche Ideale und radikaler, ja revolutionärer Sozialismus,
streng biblische Frömmigkeit im positiven Sinne und völlige dogmatische
Freiheit, tapfere Entschlossenheit zum Kampf und heilige Milde und
Güte. Er macht mit seinem Bekenntnis praktisch Ernst. Sein
Ideal ist ein laisiertes Christentnm, das dem Urchristentum auch
sittlich und sozial gliche. Die Gemeinschaft, die stch um ihn sammelt,
ist eine Familie. Sie nennen sich „du", haben auch ein Stück
Gütergemeinschaft eingeführt. Passy hat eine ihm zugefallene
Erbschaft sofort znr Gründung einer kommunistischen Äckerbaukolonie

verwendet, die er ,piètra" nennt (von liberts, sAälits, kratsririts).
Ihn im Kreise seiner „Familie" zn sehen, ist ein Bild aus ferner
Vergangenheit und Zukunft — für den, der Augen dafür hat. Wie
man auch über dieses Ideal denken mag — daß groß ist, wer es

verwirklicht und beneidenswert (wie mir eine Besucherin des Kongresses
sagte), kann keiner leugnen.

ill.
Endlich die „^ournes" selbst! Ihre Traktanden waren durchaus

praktischer Art: Schaffung eines gemeinsamen Aktionsprogramms
für den christlichen Sozialismus und Gründung einer internationalen
Bereinigung sozialer Christen, die dieses Programm zur Grundlage
hätte und all ihre Kraft an seine praktische Ausführung setzte.
Ueber Sinn nnd Recht dieses Beginnens werde ich mich nachher änßern
und vorerst den Verlans der Verhandlungen skizzieren.

Die Hauptrolle spielte im ersten Teil der Debatte, während der
prinzipiellen Diskussion, Herr August DeMorsier aus Genf, dessen „Aufruf
an die Christen" in der nächsten Nummer der Neuen Wege erscheint.
Er hat am Zustandekommen und Gelingen des Kongresses das
Hauptverdienst. Seine Erfahrungen in praktischer Politik, seine Beredsamkeit
und dazu die große Liebenswürdigkeit seines Wesens halfen über die
Klippen hinweg, an deneu man unter anderer Führung vielleicht gescheitert
wäre. Er hatte die Hauptgedanken des Aufrufs in Form von kurzen Thesen
zusammengefaßt, die der Diskussion zu Grunde gelegt wurden. Seine
hauptsächlichste ist, daß das Christentum, wenn es nicht seinen Bankrott
erklären wolle, einen sozialen Ausdruck seines Geistes finden müsse.
Daraus leitet er die weitere ab, daß die Christen einfach verpflichtet
feien, sich der Politik anzunehmen und diese nicht den Händen von



— 220 —

Berufs- oder Jnteresfepvlitikern überlassen dürften. Also Christianisierung

der Politik! Der Christ gehört ius öffentliche Leben! Wir sehen:
das ist gut cavinistischer Geist! Herr De Morsier versucht dann eine

Anwendung christlicher Grundsätze auf alle Hauptgebiete der heutigen
sozialen Frage: die Frauenfrage, die ethischen Aufgaben des Staates,
den Krieg, überhaupt der Beziehungen der Völker zu einander, das
Eigentum, die Produktion und Konsumtion, die Lohnfragen, die Ziele
und Methoden der Arbeiterbewegung. Seine Forderungen stimmen
im Großen und Ganzen mit dem allgemeinen Programm des Sozialismus

überein, nur daß gewisse ethische Postulate bei ihm mehr Raum
einnehmen, überhaupt die ethische Begründung und Abzweckung des

ökonomischen Programms deutlicher hervortritt. Mau könnte auch
sagen, es fei ein christlich-ethischer Kollektivismus, den er vertrete.
Wir konnten denn auch in allen Hauptsachen nur zustimmen. Und
das war gut; denn es wäre ein unmögliches Unternehmen gewesen,
so viele uud zugleich so schwere Probleme im Laufe eines Tages oder

gar nur eines halben (denn die andere Hälfte sollte der Besprechung
der Mittel zur Verwirklichung dieses Programmes gewidmet sein!)
ordentlich zn verhandeln. Es entstand freilich doch eine Diskussion,
die stellenweise einen bedeutenden Hitzegrad erreichte. Denn selbstverständlich

traten einander sofort die radikalere nnd die konservativere
Richtung entgegen. Von der konservativen Seite wurde wiederholt
der den Schweizern und Deutschen sv vertraute Gesichtspunkt geltend
gemacht, daß man stch hüten müsse, im Namen des Evangeliums zu
detaillierte soziale Forderungen aufznstellen und Probleme „christlich"
lösen zu wolleu, die technisch gelöst werden müßten, wenn man nicht
die ganze Bewegnng nnd das Christentum dazu kompromittieren wolle.
Doch drang diese Auffassung nicht durch, vielleicht darum, weil sie

eben mit mehr konservativer Haltung verbunden war, vielleicht auch,
weil diese gauze Denkweise unsern französischen Brüdern, wie den

Angelsachsen, ferner liegt als uns.
So wurde denn über alle diese großen Probleme geredet, mit

denen wir heute ringen: Frauenrechte, Krieg, Antimilitarismus,
Patriotismus und Christentum, Recht und Sinn des Eigentums,
Genossenschafts- und Gewerkschaftswesen, Klassenkampf und Klassenhaß,
Streik, direkte Aktion n. s. w. Besonders spitzte stch die Diskussion zu,
als von Krieg und Abrüstung die Rede war. Hier machte sich auf
der einen Seite ein christlicher Patriotismus geltend, der nicht klar
erkennen ließ, ob ihm das Christentum oder der Patriotismus
vorgehe, während auf der andern ein christlicher Antimilitarismus offen
hervortrat. Man einigte fich in einer Formel, die den bleibenden
und unantastbaren Wert des Vaterlandes feststellt und doch gegen den

Krieg protestiert. — Es kam aber ein Punkt, an dem die Debatte
stch festzufahren schien. Man konnte sich über die Stellung zum
Genossenschaftswesen, insbesondere über das Verhältnis zwischen Kollektivismus

und Staat nicht einigen; die Fachmänner und Nichtfachmänner



— 221 —

gerieten hart aneinander, man sah nicht, wie man einen Ausweg
finden könnte. Diese Sachlage gab Kntter Anlaß, das Wort zu
ergreifen, und unter großer Spannung des Kongresses auseinanderzusetzen,

daß es heute noch. gar nicht Zeit sei, sich im Namen des

Christentums in die Einzelfragen des sozialen Lebens einzulassen,
daß es vielmehr gelte, zuerst jene Gotteskraft zn gewinnen, von
der aus alle diese Dinge sich von selbst machten und alle
Probleme ihre Lösung fänden. Diese Rede, die einen großen Eindruck
machte, war dem Moment wohl angemessen und darum wertvoll.
Hätte man aber darans die praktische Konsequenz gezogen, so hätten
die Verhandlungen sofort abgebrochen werden müssen. Das wollte
doch auch niemand, wäre auch nicht gut gewesen, und so unternahm
es der Schreiber dieser Zeilen, zn zeigen, wie wir bei aller Betonung
der letzten religiösen Grundlagen und Ziele unseres Wollens doch zum
praktischen Handeln kommen müßten, weil wir sonst von der
Wirklichkeit abkämen und auch Gott nicht verstehen könnten. Gerade durch
die Arbeit an den Problemen, auch durch Irrtümer und Niederlagen,
kämen wir vorwärts und kämen wir auch näher zu Gott. Auch
diese Ergänzung wurde wohl aufgenommen und so kam die prinzipielle
Beratung zu einem Ende, das allgemein befriedigte. Wir werden die
Resolutionen des Kongresses veröffentlichen, sobald sie uns in der
bereinigten Form vorliegen.*)

Hier muß nun aber diese Aufstellung eines christlich-sozialistischen
Aktionsprogramms einer prinzipiellen Kritik unterzogen werden.
Diejenigen Theologen, die den Verhandlungen über das Verhältnis von
Christentum und sozialer Frage, welche während der letzten Jahrzehnte
im Gebiete des deutschen und schweizerischen Protestantismus gepflogen
wurden, gefolgt find, werden dieses Unternehmen als Rückfall in ein
überwundenes Stadium christlich-sozialen Denkens verurteilen. Sie
werden sagen, was man in Besançon getan, entspreche etwa der
Taktik der christlich-sozialen Richtung des früheren Naumann. Auch
diese hätte versucht, im Namen des Christentums ein soziales
Detailprogramm aufzustellen, gleichsam als ein Pendant zum sozialdemokratischen.

Seither aber habe man gelernt, daß das ein Irrweg sei.

Man könne aus dem christlichen „Prinzip", oder anders ausgedrückt:
aus dem Evangelium Jesu nicht ein ökonomisches Reformprogramm
ableiten und dazu fei es falsch, das Christentum gleichsam mit einer
sozialpolitischen Partei zn identifizieren; damit werde es bloß von seiner
Höhe herabgezogen und zu einem Gesetz gemacht.

Diese Kritik scheint ohne weiteres zutreffend. Und doch ist sie
es nicht, sobald man genauer zusieht. Es war durchaus nicht die

Meinung des Kongresses, mit seinen Resolutionen gleichsam eine Reihe
von religiös-sozialen Dogmen aufzustellen; dann hätten wir Schweizer
wenigstens nicht mitgemacht. Wir haben die Wahrheit, die in jener

*) Vergl. die „Umschau".



— 222 —

Kritik liegt, kräftig geltend gemacht. Es wurde auch wiederholt
betont, daß dieses „Programm" durchaus keine verbindliche Kraft haben
und die Bewegungsfreiheit der einzelnen der internationalen
Vereinigung ungehörigen Gruppen durchaus nicht einschränken solle. Auch
sollte es nicht etwa das christliche Ideal darstellen, sondern bloß
einige Leitlinien für praktische Gegenwartsarbeit.

Aber was sollte dann überhaupt die ganze Verhandlung?
Sie sollte einfach der Klärung dienen und einen kräftigen

Anstoß zum Handeln geben. Dieses Programm ist ein
Manifest, nicht mehr und nicht weniger. Es wäre vielleicht besser

gewesen, ihm auch die Form eines Manifestes zu geben. Der Schreiber
dieser Zeilen hätte dies gern vorgeschlagen, wenn er fich nicht dnrch
verschiedene Umstände gehemmt gesehen hätte. Was mir an dem

Programm nicht recht gefällt, ist der Umstand, daß es einzelne politische
Postulate, die an sich durchaus berechtigt sind, aber doch nicht in einem

ganz offenkundigen Zusammenhang mit dem Evangelium stehen,

z. B. die Proportivnalwahl und das Frauenstimmrecht, zu stark in
den Vordergrund rückt. Man hätte sich überhaupt etwas allgemeiner
fassen dürfen und manche von uns hätten die Formulierung radikaler
gewünscht. Es braucht aber deswegen niemand zu fürchten, daß wir
nun in parteipolitische Bahnen hineinkämen nnd die Botschaft vom
Gottesreiche zu einem sozialen Gesetz verengerten oder daß wir gar in ein
reaktionäres Fahrwasser gerieten. Was insbesondere uns Schweizer
betrifft, so gedenken mir durchaus nicht, unsere Taktik grundsätzlich

zn ändern, auch wenn wir künftig vielleicht etwas mehr in aktuelle
und praktische Arbeit hineinkommen sollten. Uebrigens darf man auch
aus einem andern Grund die neue Bewegung nicht mit der christlichsozialen,

seis Stöckerscher seis Naumannscher Farbe, verwechseln: Es
steht hinter ihr ein einheitlicher religiöser Gedanke, sie
ist eine religiöse Bewegung, man könnte sagen: eine religiöse
Erweckungsbewegung. Darum gewinnt ein solches „Programm" für
sie eine andere Bedeutung, als für eine politische Partei. Es ist einfach
ein Ausdruck des Ringens nach einer praktischen
Verwirklichung der Botschaft Jesu in der Welt. Es kennt feine
UnVollkommenheit, es will im Flusse bleiben. Nur eins ist freilich
richtig: diese Bewegung geht viel entschlossener als manche Formen
deutschen Christentums darauf aus, die Welt dem Reiche Gottes zu
gewinnen. Darin trägt sie, wie früher bemerkt wurde, reformierte Art
an sich und dieser wird man ein Jahr nach der Calvinfeier doch nicht
ein gutes Recht absprechen wollen. Gerät sie dabei auf falsche Wege,
nun so wird es ihr hoffentlich an Selbsterkenntnis nicht fehlen und
da mag dann die Eigenart des deutscheu Christentums sie korrigieren.

Nachdem die prinzipielle Diskussion beendet war, wurde über
Mittel und Wege praktischer Aktion beraten. Die Vertreter der
verschiedenen nationalen Gruppen berichteten von ihren Methoden und
Erfolgen (oder auch Mißerfolgen). Eine Hauptfrage ist, ob und wie



— 223 —

sich die Leute finden lassen, die dieses Programm in der politischen
Arena vertreten. Wir sollten viel mehr praktische Lente unter uns
haben, Unternehmer und Arbeiter vor allem. Beide fehlten in
Besançon fast ganz. So redete man vorläufig von dem, was wir schon
jetzt und sofort ausführen können. Es wurde auf die schon vorhandenen

sozialen und ethischen Bewegungen aufmerksam gemacht, denen
ein Christ, der sozial wirken wolle, sich nur anzuschließen brauche:
deu Kampf gegen die Unzucht und den Alkohol, die soziale Käuferliga,

die Bestrebungen, neue, zugleich religiöse und soziale Gemeinschaften

zu bilden, wie sie besonders in den englischen „LrotKerlrooas"
(Bruderschaften), die Gounelle auch nach Frankreich verpflanzt hat,
eine zu großen Hoffnungen berechtigende Form gefunden haben. Es
war der Vorsitzende der englischen „LrotKsrlloocls" selbst, William
Ward, der uns über diese Organisationen Bericht erstattete. So kam
noch mancherlei Anderes zur Sprache: die Sozialisierung der Kunst,
das „«itlcs social" (soziale Auskunfts- und Hilfsbureau) u. f. w.

Diese Aufrufe zu Arbeit und Kampf, oft von Führern der
betreffenden Bewegungen ausgehend, wirkten ergreifend. Man mußte
sich sagen: wie viele Menschen gibt es doch hente allerorten, die sich

für Gottes und des Menschen Sache völlig verzehren — muß das
nicht allmählich helfen?

Zum Schlüsse wurde die internationale Vereinigung grundsätzlich
beschlossen. Auf einem nächsten Kongreß, der in zwei Jahren
stattfinden soll, wird sie bestimmtere Gestalt gewinnen. Für die Schweizer
hat Besançon bereits die sehr erfreuliche Folge gehabt, daß die
„religiös-sozialen" Gruppen der französischen Schweiz beschlossen, sich mit
den deutschschweizerischen zu vereinigen. Die religiös-soziale Konferenz
wird also künftig eine Vertretung aller Gruppen des christlichen
Sozialismus der Schweiz bilden. Schon auf dem Kongreß sind wir uns
näher gekommen und der Geist des Tages hat die Herzen rasch
verbunden. ^ ^

ch

So schieden wir von Besançon mit dem Gefühl, daß alles über
Erwarten gut gegangen sei. Dieses Gefühl war wohl ziemlich allgemein.

Wir hatten einen Segen verspürt. Der Geist der Brüderlichkeit,
des guten Willens, einander zu verstehen, hatte die Verhandlungen

getragen, und wie wir von den großen Gedanken unseres Glaubens
ausgegangen waren, so wurden wir gerade durch die Verhandlungen
noch mehr zur Höhe geführt.

Und was wird nun aus der jungen Pflanze werden? Wird
sie sich auswachsen und ein wirksames Organ der Erneuerung des
Christentums werden, auf die wir hoffen? Es ist am besten, wenn
wir uns darüber nicht den Kopf zerbrechen und wenn wir auch
nicht durch gewaltsame Anstrengungen versuchen, etwas zu machen,
das nicht aus sich selbst heraus zu Leben und Entfaltung drängt.
Der Baum ift gepflanzt, möge er unter Gottes Hut wachsen und



— 224 —

nach Gottes, nicht nach unserem Plan. Und wenn er bald wieder
stürbe — nun, so hat Besançon uns schon sür sich einen Gewinn
gebracht, der nicht verloren gehen wird.

Vielleicht mag sich aus dem bescheidenen Anfang eine Form
ergeben, die der großen Sache dient. Vergessen wir nicht, daß es
daneben noch andere Formen genug gibt, die der gleichen Sache ebenfalls

dienen und vielleicht viel wirksamer. Setzen wir nicht zn viel
auf diese eine Form, nehmen wir aber gerne, was sie gewährt. Die
Hauptsache ist, daß die Christenheit erwacht und Gottes Sache
vorwärts schreitet und im Glauben daran hat uns Besancon gestärkt.

L. Ragaz.

zwei Stimmen zur CneMka.
F F Vir bringen die folgenden ganz unabhängig von einander nieder-
^z^» geschriebenen Aeußerungen beide zum Abdruck. Gerade daß

sie in einem Hauptgedanken zusammentreffen, ist uns ein
willkommenes Zeichen, daß die Verfasser mit ihrer Meinung nicht ganz
isoliert dastehen. Redaktion.

I.

vatt Ser Papst Katvoliscy sein?

Der Papst hat wieder einmal von sich reden gemacht — mehr
als er verdient hat, möchte man fast sagen. Was hat er denn
Unerhörtes geschrieben? Soviel wir gesehen haben, war es gar nichts
anderes als das althergebrachte allbekannte Urteil über die
Reformation nnd die Reformatoren! Als ob das etwas ganz Neues bisher
uoch Unerhörtes wäre! Oder soll der Papst, wenn er Papst sein will,
milder oder moderner urteilen und freiere Anschauungen haben als
seine Kirche sie bekannterweise noch jetzt hat? Sich darüber so

entsetzen'und entrüsten ist wenigstens auch nicht modern aufgeklärt und
am wenigsten protestantisch (im Wortsinn freilich wohl Keineswegs
protestantisch ist es jedoch, wenn heute in dem sonst so toleranten,
friedliebenden Jahrhundert den Erlassen eines Papstes soviel kriegerisches
Gewicht und überhaupt Gewicht beigelegt wird, wo es andererseits

durchaus dem Geist der Zeit entspricht, das Papsttum als einen
überwundenen Standpunkt, eine anachronistische Erscheinung, eine
gefallene Größe, wenn nicht als eine Nullität zu taxieren uud ignorieren.
Will man aber die Voraussetzungen, auf denen das Papsttum ruht,
nun einmal gelten lassen, dann ist es, denke ich, doch nichts anderes,
als eine einfache Konsequenz, daß man vom Papst nichts anderes
erwarten kann, als er getan hat. Ueber solche Folgerichtigkeiten sollte
man sich doch nicht mehr so aufregen, sondern sie mit dem entsprechenden

Gleichmut hinnehmen können, als etwas gar nicht mehr Auf-


	Ein internationaler Kongress für soziales Christentum

