
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 7

Artikel: Will Gott das Uebel?

Autor: Schädelin, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132264

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132264
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


8

Aill Sott das tlebel?

Deicht riil thevn'tischcv Interesse ist es, das mis zur Besprechung der
U Frage „Will Gvtt das Uebel?" reizt, sondern einem praktischen

Lebensinteresse möchten wir dienen, einer Stimmung Ausdruck
geben, die uns heute immer unverkennbarer ans allen Kreisen entgegenkommt,

wo viel gelitten wird. Immer weniger ist man heute nämlich
geneigt, in dumpfer Resignation sich unter die Last eines unverstandenen

Daseins zu beugen und sich von den Rädern der Trübsal
zermalmen zu lassen. Nicht als ob wir als eiu nervöses und verzärteltes
Geschlecht leidensscheu geworden wären — nei», nicht wahr, wir wollen
schon leiden, nur betäuben lassen wollen wir uns nicht mehr und
wäre es mit angeblich christlichen Trostgründen; denn ivir sind nicht
dazu da um beständig in der Narkose zu liegen, sondern nm zu leben,
klar und bewußt. Lieber noch doppelten Schmerz als jene dumpfe
Resignation, jenes willenlose sich ducken unter einen unverstandenen
Schicksalswillen, wie es uns als christliche Ergebung immer wieder
zugemutet wird — das wollen wir nicht mehr Alles — nur nicht
verkümmern! Es soll wieder Licht und Sinn und Sieg iu unser
Leiden kommen, dann wollen wir es gerne tragen. — Das ist die

Stimmung der ivir mit unsern Darlegungen dienen möchten.
Es handelt sich darnrn für nns auch nicht um jene bekannte

Frage, ob und wie es mögbch sei, angesichts der furchtbaren Leiden
unter den Menschen an das Dasein eines liebenden Vatergottes zu
glauben, um die Frage, wie sich die beiden Tatsachen Gott und Uebel
mit einander reimen lassen; denn unseres Erachtens hat sich uns Gott
in Christo nicht dazu gegeben, daß wir ihn nun als eine starre Größe
mit allen möglichen andern vorhandenen angeblich unveränderlichen
Größen reimen, sondern damit alle möglichen Dinge auf Erden durch
ihn anders würden, und wären es fo alte Tatsachen wie das Uebel
und unsere Stellung zu ihm. Auch wird man Gottes niemals auf
dem Wege des Beweises gewiß, das wäre eine recht wankende, iveil
bloß abgeleitete Gewißheit: Nur unserm unmittelbaren Erleben ist er
zugänglich. So steht uns denn Gott als die Tatsache unseres Lebens



— 202 —

nicht in Frage, wir gehen vielmehr vvn ihm aus. — Auch ist es

gewiß nicht nötig, daß wir Worte verlieren über das, was wir unter
Uebel verstehen; denn es versteht sich von selber, daß wir dabei nicht
an das Böse denken, an die Schuld, sondern an die natürlichen Hem-
mungserscheinnngen des menschlichen Lebens, von denen allerdings das
Böse eine der häilfigsten nnd wichtigsten Ursachen ist, wenn nicht am
Ende gar die Ursache schlechthin.

I.

Treten wir ohne weitere Umschweife auf unsere Untersuchung ein.

Will Gott das Uebel? Die bloße Aufstellung dieser Frage mag einen
christlich gesinnten Menschen befremden; denn es wird damit etwas in
Frage gestellt, was im allgemeinen dem Christeil durchaus nicht iu
Frage steht, ist doch der Satz: „Gott will und schickt das Uebel, man
muß es nehmen aus seiner Hand" geradezu eine der meistgebrauchten
christlichen Wendungen. Was sollte der Christ an Krankenbetten sagen,
wenn er sie nicht mehr brauchen dürfte, ob es nns auch nicht bewiesen
ist, daß wir als Christen an Krankenbetten unter allen Umständen
solche Dinge sagen müssen. Doch scheinen die Zeugnisse der Schrift,
des Gewissens und der Erfahrung unsere Frage so einhellig zu
bejahen, daß es Torheit scheint sie nur aufzustellen.

So wollen wir denn zunächst diese landläufige christliche
Auffassung nnbefangen zu ihrem ungeschmälerten Rechte kommen lassen.
Das Uebel kommt von Gott, also will Gott das Uebel, das bezeugt
uns vor allem die heilige Schrift, die oberste Autorität des

Christen in Glaubenssachen. Schon auf einem der ersten Blätter der

Schrift spricht Gott die Worte zn Eva: „Ich will dir viel Schmerzen
schaffen" und zu Adam: „Verflucht sei der Acker um deinetwillen, mit
Kummer sollst du sein Brot essen." Schon dies eine Beispiel enthebt
uns der Mühe, all die furchtbaren Uebel, welche Gott im alten und
im neuen Testamente verhängt oder verhängen ivill, einzeln namhaft
zu machen, von der Sündflut an bis auf die schrecklichen Katastrophen,
von denen die Offenbarung erzählt. Wenn es in Jes. 45, 7 von Gott
heißt: „Der ich das Licht mache und schaffe die Finsternis, der ich

Frieden gebe und schaffe das Uebel," fo könnte unsere Frage
gar nicht deutlicher beantwortet werden. Und wenn wir endlich fragen,
warum der Heiland das größte Uebel auf sich genommen, das sich

denken läßt, das Kreuz, so ist die einzig schlechthin zutreffende
Antwort die: weil Gott es wollte; das geht mit aller Deutlichkeit aus
der Szene in Gethsemane hervor: „Vater nicht wie ich will, sondern
wie du willst."

Und diese Aussagen der Schrift werden vom christlichen
Gewissen aufs genaueste bestätigt. Und zwar sagt uns dieses nicht
bloß: „Gott will das Uebel," sondern mehr noch: „es ist recht, daß
Gott das Uebel will; denn es ist die Strafe für die menschlichen Ueber-

tretungen." Das Uebel ist kein bloßes Unglück — es ist die not-



— 203 —

wendige Folge unseres Abfalls von Gott. Mag der Zusammenhang
zwischen Sünde und Uebel nun ein direkter oder ein indirekter, ein
durchsichtiger oder ein undurchsichtiger sein, eines steht dem christlichen
Gewissen unumstößlich fest: dieser Zusammenhang ist da; ohne die
Sünde hätte das Uebel niemals seinen grauenvollen Siegeszng durch
die Menschheitsgeschichte antreten können.

Wer so das Uebel als heilsame Züchtigung aus der Hand des
Vaters annimmt und reuig und gläubig zu ihm zurückkehrt, der ivird
Erfahrungen machen, die ihn vollends znr Erkenntnis führen, daß
Gott das Uebel wolle; denn es wird klar, daß das Uebel das große
Erziehuugsmittel Gottes ist, ohne das wir in Trägheit versumpfen
und verfaulen würde». Stetes Wohlsein macht feig und weichlich.
Die Höhen des Menschendaseins sind darum nicht dort zu sucheu, wo
nicht gelitten wird. Widerstände bringen unsere Kräfte zur Entfaltung,

Stürme solleu uns jauchzen lehren. Darum, weun es dir schlecht
geht, wenn Leid auf Leid uud Not auf Not sich häuft, dann sage zu
deinem Herzen: jetzt kommt es gut, Gvtt muß mich sehr lieb haben,
daß er mich also züchtigt. Uud hier befinden wir uns auf dem Boden,
auf welchem jene herrlichsten Blüten und reifsten Früchte christlicher
Erfahrung gewachsen find, die in Worten Ausdruck ftnden wie: „denen
die Gott lieben müssen, alle Dinge znm besteil dienen", wo wir mit
dem Apostel triumphieren können: „wir rühmen uns der Trübsale",
>vv demnach das Uebel seinen Charakter als Uebel im letzteil Grunde
verliert und sich nach seinem innersten Wesen offenbart als ein Gut
und damit ist die göttliche Urheberschaft des Uebels — so scheint es
— vollends erwiesen: denn Gott als das höchste Gut kauu nichts
schaffen, als was seinerseits wieder ein Gut wäre. So steht es dem

Frommen unumstößlich fest: Gott will das Uebel.

II.
Aber damit find wir auch bei dem Punkte augelangt, wo die

Beweisführung in ihr Gegenteil umzuschlagen beginnt; denn mit dem
Satze, der uns die göttliche Urheberschaft des Uebels unwiderleglich
zil beweisen schien, mit dem Satze nämlich: „Gott als das höchste
Gut kann nichts anderes wollen, als was seinerseits wieder ein Gut
wäre" — kann man ebenso gnt das Gegenteil beweisen, nämlich:
daß Gott das Uebel nicht wolle. Gott kann nichts anderes
schaffen als was ein Gnt ist, was heißt das anderes, als daß er letztlich

kein Uebel schaffen kann. Wie sollten diejenigen Absichten des
Daseins, die nach Aufhebung des Lebens zielen, letztlich ihren Grund
haben in Gott, der doch ein Gott des Lebens ist? Bevor wir an die
Lösung dieses scheinbaren Widerspruches — denn nur um einen solchen
handelt es sich — herantreten, so wollen wir zunächst einmal den
Gegensatz klar herausarbeiten und so, wie mir soeben aufs unbefangenste
die Bejahung unseres Themas haben zu Worte kommen lassen, so

wollen wir nun auch seine Verneinung begründen.



— 204 —

Gott will das Uebel nicht. Schatten wir einmal mit dieser
Brille in die hl. Schrift, so werden wir bald bemerken, daß hier
nicht alles so eindeutig ist, wie es zu Anfang scheinen konnte. Erscheint
Gott nicht in der ganzen Schrift als ein Gott des Lebens, als
Erlösergott, dessen Absichten auf das Heil des Menschengeschlechtes
gerichtet sind? Ist nicht gerade das der Leitgedanke der ganzen biblischen

Heilsgeschichte von Anfang an: das Nichtwollen Gottes des

Uebels, die Erlösung der Menschen aus aller Dunkelheit und aller
Not? Wie ein roter Faden zieht sich die Verheißung und mit der
Verheißung die schon wirksame gnädige Führung des Gottesvolkes
durch die ganze hl. Schrift, also, daß wir spüren, daß in der Schrift
der Schwerpunkt nicht liegt anf dem Satze: Gott will das Uebel,
sondern auf seinem Gegenteil, Gott mill es nicht. Wie wundervoll ist
es zu sehen, wie Gott feine schützende Hand über seine Knechte reckt,
selbst wenn sie gefehlt, wie er seines Volkes nicht vergißt, selbst wenn
es seiner gänzlich vergessen. Denken wir an die Verheißungen bei den

Propheten, an die herrlichen Trostsprüche des zweiten Jesaja: „Die
auf den Herrn harren kriegen neue Kraft, daß sie auffahren mit
Flügeln wie Adler, daß sie laufen und nicht matt werden, daß sie

wandeln und nicht müde werden", oder „das zerstoßene Rohr wird
er nicht zerbrechen und den glimmenden Docht wird er nicht
auslöschen" und wie die Trost- und Siegesworte alle heißen. Und im
neuen Testamente tönen uns diese Akkorde erst recht entgegen. Mit
Seligpreisungen fängt Jesus an zn wirken auf Erden, mit der
Verheißung seiner ewigen tröstlichen Gegenwart hört er auf. Frohbot-
fchaft bringt sein Kommen. Mühselige und Beladene — er vertröstet
sie nicht auf ein besseres Jenseits; bei ihm werden sie ihrer Bürde
ledig, Zöllner und Sünder — bei ihm werden sie vom Himmelreich
umfangen; Blinde werden sehend, Lahme gehen, Aussätzige werden
rein, Arme reich, die Dämonen fliehen entsetzt in die Schweine bei

Jesu Kommen, ja selbst der letzte Feind, der Tod, läßt seine Beute
fahren, wenn es der Heiland gebeut und was der Dichter als der
Uebel größtes bezeichnet: die Schuld, vor seinem Gnadenblick wird es

znnichte. „Erlöse uns von dem Uebel", in dieser Bitte gipfelt das
Gebet des Herrn. Ich meine, wenn eines, so wird uns das bei Jesus
klar, daß er ein Heiland ist, ein Heilender, der Arzt schlechthin, vor
dem das Uebel auf der ganzen Linie weichen muß, dergestalt, wenn
einst seine Zwecke werden verwirklicht, sein Reich wird vollendet sein,
daß alsdann ein Zustand wird verwirklicht sein, den das Wort Seligkeit

nur unvollkommen bezeichnet, ein Zustand, wo es kein Uebel mehr
gibt, wo kein Leid, kein Geschrei, kein Schmerz mehr fein wird, keine

Tränen, wo auch der Tod überwunden ist, und wo alsdann Gott sein
wird alles in allem, er, die Harmonie aller Harmonieen, er, alles
Lebens Leben.

Soweit die Schrift — aber auch das fromme Gewissen,
warnt es uns nicht davor, Gott zum Urheber unserer Not zu machen,



— 205 —

auch dort, wo es fich bloß um natürliche Uebel handelt, wie Alter, Tod,
natürliche Katastrophen u. drgl., da selbst diese Uebel ihre grauenvolle
Dunkelheit verlören, wenn die Menschheit ein großes Volk des lebendigen

Gottes wäre, unter sich in ächter Jesusliebe verbunden. Wie
mächtig würde da das Leben des Geistes pulsieren und alle Wunden
schließen, ganz zu schweigen von denjenigen Uebeln, bei denen der
Zusammenhang mit der menschlichen Schuld offenkundig ist, und dazu
rechnen wir vor allem das soziale Elend in allen seinen Formen, Al-
koholismns, Krieg u. drgl. inbegriffen. Nicht demütige Ergebung,
sondern Rebellion gegen Gottes heiligen Gnadenwillen unter dem
Scheine der Frömmigkeit ist es, zu tun, als ob Gott diese schauerlichen

Dinge wolle.
Und endlich wollen wir hören, was die praktische Erfahrung

uns lehrt. Während der Satz: Gott fchickt die Trübsale, man muß
sie nehmen aus seiner Hand, auf den Lippen des Frommen in
Trübsalszeiten der gewöhnliche ift, wenn dieser Satz schon hänfig keine

Herzens- sondern eine traditionelle Verstandeswahrheit zu deutsch eine

Phrase ist, so überrascht uns doch dann und waun, bei allzu schweren
Erfahrungen, bei bis zur Unerträgllchkeit gesteigerten Leiden, unter
deren Last die physische und sittliche Kraft des Menschen einfach
zusammenbricht, gelegentlich die Aeußeruug eines unmittelbaren Empfindens:

nein, das kann Gott nicht wollen! Wir haben sicher alle schon
solche Aeußerungen auf den Lippen sehr frommer Leute getroffen, die
damit keineswegs etwa ihrer Ungeduld oder ihrem Unglauben Ausdruck

geben wollten. Es war ihnen vielmehr ein religiöses Bedürfnis
Gott von der grauenvollen Urheberschaft solchen Elends zu entlasten:
Glaube und Vertrauen zum Vater im Himmel fiel ihnen leichter,
wenn sie wissen konnten: er will solches nicht.

Solche Ueberlegungen drängen sich aber vollends auf, wenn es
sich nicht handelt um vereinzeltes, sondern um massenhaftes, um
soziales Elend. Da im Angesicht des moralischen und physischen Elends,
wie es sich etwa in den Armenvierteln großer Städte zusammendrängt,
da erstirbt uns das fromme Trostwort auf den bebenden Lippen, das
wir sonst wohl so leicht in Bereitschaft hielten: seid geduldig, getröstet
euch des seligen Jenseits, murret nicht wider Gott, der euch solches
alles schickt; da vergeht uus alle Lust solches Elend erklären oder gar
mit dem gnädigen Gotte reimen zu wollen — da übermannt uns
vielmehr das Weh über solche Not und alle Stimmen unserer Seele
vereinigen sich zu dem Schrei: hier muß geholfen werden, hier mußt
du selber, hier müssen alle helfen und zusammenstehen, daß es anders
werde. Nein, Gott will nicht solchen Jammer, sondern wenn es im
Himmel und auf Erden etwas gewisses gibt, fo ist es das: Gott will,
hier soll geholfen werden. Angesichts der Größe menschlichen Elends
da zerflattern vorläufig auch alle Spekulationen über den moralischen
Ursprung des Uebels nnd die daraus allenfalls erwachsenden Gelüste
dem unter der Ueberlast des physischen Elends allerdings oft auch



— 206 —

moralisch zusammengebrochenen Elenden Strafpredigten zu halten und
ihm Vorstellungen zn machen über seine Liederlichkeit und über die

Selbstverschuldung seines Zustandes, oder ihm zu den übergroßen
Lasten, die er schon trägt, auch noch die Last einer bloß geforderten
religiösen Buße und Bekehrung zuzumuten. Wir fangen an zu merken,
wie verkehrt die Juden und' die Jünger dachten, wenn ste meinten,
individuelles Elend habe immer auch seine Ursache in entsprechender
individueller Verschuldung, und daß der Heiland recht hat, wenn er
solche Verblendung zerstört mit dem tiefen, tapfern Wort: „weder
dieser hat gesündigt, noch seine Eltern, daß er blind geboren ist,
sondern aus daß die Werke Gottes offenbar würden." Die Werke Gottes
aber sind Werke des Heils, der Erlösung uud Heilung innen wie außen;
zu merken fangen wir an, daß über der individuellen Verschuldung
sich durch die Generationen hindurch eine immer größer werdende
gemeinschaftliche, menschheitliche Verschuldung wölbt, unter deren furchtbarem

Drucke unzählige physisch uud moralisch zu Grunde gehen
müssen, eine Verschuldung, für die diese blutigen aber schuldlosen
Opfer eine gräßliche Sühne repräsentieren, zu merken, daß die Schuld
an solchem Elend weder auf Gott, noch auf Naturnotwendigkeiten
noch auf den Einzelnen, sondern auf die Menschheit als solche zurückfällt,

die Menschheit, die nicht ein totes Abstraktum, sondern eine

lebendige Einheit ist, in der das Tun des einen für den anderen
Folgen hat, die Menschheit, die stch in ihrer Verblendung jenes
stellvertretende Sühuvpfer, von dem wir geredet, immer noch gefallen läßt
zu ihrem Verderben. Zu merken fangen wir an, daß es eine von der
menschlichen Trägheit und Selbstsucht ersonuene Lüge ist, zu behaupten
Armut und Elend seien von Gott geordnete Naturnotwendigkeiten,
gegen die nun einmal nichts auszurichten sei, die man wohl
kasernieren und reglementieren aber nicht heben könne, sondern wir spüren,
daß es anders werden könnte, wenn Gott aus einem nichtigen
Begriffsgötzen wieder das würde, was er in Wahrheit ist, der dnrch alle
Herzen flutende, alle Vielheit zur Einheit umschmelzende, alle Tren-
uungs- und Verdamnumgsgelüste nus dem Herzen tilgende Geist der

Solidarität, die Kraft, welche den Himmel auf die Erde schüttet und
die Erde znm Himmel erhebt und verklärt. Zu spüren saugen wir
an, daß in solcher Kraft das Evangelium wieder das würde, was es

zu Anfang war, nämlich ein Evangelium der Armen, in dem diese

Schwachen, hineingeuvmmeu in den Kreis und die Atmosphäre einer
allgemeinen menschheitlichcn Solidarität, wieder zu Leben, Kraft und
Hoffnung und eben damit wieder zu moralischer Gesundung erwachen
könnten. Merken würden wir endlich, daß Gott nur darum so namenloses

Leid zuläßt, weil dessen gellender, durchdringender Schrei der
einzig mögliche Weckruf ist, die Menschheit aus ihrem Todesschlafe zu
schrecken, weil in ihm die nicht überhörbare Aufforderung liegt zum
radikalen Kampf gegen das Elend in jeder Form, einem Kampfe in
dem Gott selber sich aufmacht-gegen seinen Widerpart, den bösen Feind



— 207 —

mit seinem ganzen Gefolge, unter dem das Uebel hervorragt durch
seine Schrecken.

Und wenn heute der gedrückte Teil der Menschheit sich nicht
mehr will betören lassen durch falschen christlichen Trost und Hinweis
auf das Jenseits, sondern sich auf sich selber besinnt und sich zusammenschließt,

um in gemeinsamem Kampfe die in falscher Geduld allzu lange
getragenen Lasten von sich zu schütteln, wie sollten wir da als Jünger
Jesu nicht frohlocken und merken, daß Gott mit ihnen ist, und mag
auch viel Schuld nnd Unrecht in die gute Sache sich mischen, was hat
das zu bedeuten, angesichts der Bergeslasten von Unrecht, die der
besitzende Teil der Menschheit aus sich geladen hat, dadurch, daß er es
so weit hat kommen lassen. Wohl sind Ungezählte noch anfs warten
angewiesen; wegblasen läßt sich das Elend nicht; aber nun ist's ein
anderes warten, da man weiß, es geht dem Sieg entgegen, da
Hoffnung, Gewißheit und Tatendrang die Gednld verklärt.

Ja, es ist so, Gott will das Uebel nicht, sondern er will, daß
es überwunden werde; aber er schafft es nicht so ab, daß wir nichts
dabei zu tun hätten. Das Uebel wird nicht aufhören resp. seine
Bitterkeit verlieren, sondern im Gegenteil immer grauenvollere Dimensionen

annehmen, bis angesichts seiner Schrecken die ganze Menschheit
sich aufrafft, fich hineinstellt in den göttlichen Heilsmillen und kraft
dieses weltüberwindcnden Gvtteswillens selber den Sieg über die Not
erringen wird. Wenn Gott einst alles in allem sein, wenn er allein
durch alle Herzen fluten wird, alle Menschen zu einen: Gedanken,
einem Willen, einer Kraft, einer Hoffnung, einer Liebe verbindend
unter einem Haupte Jesus Christus, dann wird das Uebel so wenig
Raum haben iu der Welt wie Sünde und Schuld, und der Tvd wird
für alle verschlungen fein in den Sieg. So will Gott das Uebel
nicht, sondern will, daß allen Menschen geholfen werde.

III.
So haben wir die beiden Sätze „Gott will das Uebel" und „Gott

will das Uebel nicht" begründet und aufs fchärfste geschliffen einander
gegenübergestellt. Bei der rein begrifflichen Lösung dieses scheinbaren
Widerspruches wollen wir uns nicht lange verweilen. Sie liegt iu
dem Doppelcharakter des Uebels. Das Uebel steht auf der Schwelle
zwischen Leben und Tod. Auf der einen Seite dient es noch dein
Leben nnd ist eine Aeußerung desselben. Schmerz empfindet nur was
lebt. Für den Leichnam hat jede Not ein Ende, und eben das ist
seine größte Not. Schmerz und Uebel sind der Warnungsschrei des
Lebens. Tut es uns irgendwo am Körper weh, dann heißt das:
paß auf, hier ist dein Leben gefährdet! Der Hunger meldet nns mit
unbestechlicher Treue, maim es gilt, zur Erhaltung des Lebens Nahrung

einzunehmen. Das soziale Elend ruft den Menschen ins Gewissen:
ihr seid von der Liebe abgefallen — kehrt wieder zurück! So liegt
im Leiden die fchwer überhörbare Aufforderung gegen die andrängen-



— 208 —

den Todesmächte anzukämpfen. In diesem Sinne kann man sagen
Gott wolle das Uebel; er will es als ein Mittel im Dienste des Lebens.

Aber nun hat das Uebel noch ein anderes, dem Tode
zugewandtes Angesicht. Es ist nicht nur ein Schrei des Lebens, fondern
auch ein Borbote des Todes. Es steht mit einem Fuß im Grabe.
Nicht immer nämlich hat der Warnungsschrci Erfolg; oft ist der
Angriff des Todes zu wuchtig, als daß ihm das Leben erfolgreichen
Widerstand zu leisten vermöchte; hilflos bricht das Leben in sich selber
zusammen und wird eine Beute des Todes. In diesem Sinne, als
ein bleibendes, absolutes, kann Gott das Uebel nicht wollen.

Gott will das Uebel nicht als Selbstzweck, aber er will es als
Mittel znm Zweck. Nicht will er es als solches, aber er will es. weil
er das Böse nicht will. Sein erster Wille ist, daß es nicht sei. sein

zweiter, daß es sei und sein dritter wieder, daß es nicht fei: „Gott
will das Uebel" ist eine bedingte Wahrheit, „Gott will es nicht" eine

unbedingte. Gott kann das Uebel wollen als ein relatives, aber als
absolutes will er es nicht.

Doch mehr als auf eine begriffliche Lösung des genannten
Widerspruchs kommt es uns auf die praktisch religiösen Stimmungen
an, die sich aus jenen beiden Sätzen ergeben, je nachdem man den

Hanptton mehr auf den einen oder anf den andern legt. Davon
wollen wir zum Schluß uoch im Zusammenhange handeln.

IV.
Das landläufige Christentum legt, wie wir sahen, den Hauptton

auf den Satz „Gvtt will das Uebel". Daraus ergibt sich sür den

Frommen eiue vvrmiegend passive Haltung dem Uebel gegenüber.
Geduld nnd Ergebung, passives sich schicken ins Unvermeidliche, das
werdeu die vornehmsten Heilmittel seiu, welche ein solches Christentum
gegen jede Form des Uebels anzupreisen hat. Anch dvrt, Ivo dieses

Christentum Wohltätigkeit übt, geschieht es mehr, nm einem Gebote
des Heilandes demütig sich unterzuordnen, freudig die Last des Kreuzes
zu tragen und damit auf deu Tod und anf die ewige Seligkeit sich

vorzubereiten, als um dem Elend wirklich und gründlich zu steuern.
Es ist ja klar, daß, wenn Gott das Uebel wirklich will, wenn es seiue

Absicht ist, die Menschen wirklich nnd endgültig, wenigstens solange sie

auf der Erde sind, zur Vorbereitung auf die ewige Seligkeit im Elende

zu lassen, dann wäre es nicht nur frevelhaft, seinem heiligen Willen
in die Arme zu fallen, indem man dem Uebel steuert und wehrt,
dann wäre es auch nicht bloß Pflicht, sich gerne und demütig in jede
Not zn schicken, dann legt sich vielmehr der Gedanke recht nahe, wenn
das Uebel doch schlechterdings gut und gottgewollt ist, ob es alsdann
nicht geboten wäre, es sich selber anzutun, ein armes Leben in Mühsal
und Entbehrung freiwillig zu wählen, ja seinen Leib zu geißeln und
mit allerlei Qualen zu foltern, wie die Mönche es taten. Es beruht
diese Auffassung auf einer ganz ausschließlichen Schätzung der innern



— 209 —

Werte und einer oft recht verhängnisvollen Geringschätzung der äußern:
Weltflucht und Abgeschiedenheit, bewußte Pflege des Innenlebens und
Beschaulichkeit entsprechen dieser Stimmung. Und nun geben wir
rundweg zu, daß diese Stimmung dort, wo sie in gutem Treuen
gepflegt wird und getragen ist von fröhlicher Einfalt, wunderbare Blüten
eines edlen und reinen Lebens hervorbringen kann, eine Innerlichkeit
und Vertiefung, die unserer so sehr aufs äußerliche gerichteten Zeit
immer wieder uottut. Wir wollen nicht verkennen, daß eine solche

Haltung zu bestimmten Zeiten und für bestimmte Menschen und
Situationen die einzig richtige ist; denn es gibt Lagen, wo das Uebel
einfach da ist und uicht weggeschafft werden kann. Gerade all die

natürlichen Uebel wie Alter, Krankheit, Unglücksfälle und drgl., sie

werden nicht aufhören, solange es keine neue Erde gibt. Da wollen
wir das Uebel tragen in Besinnung auf uns selber und im Bewußtsein,
daß wir letztlich einer göttlichen Welt angehören, an die kein Leiden
heranreicht. Aber hier fchon müffen wir anmerken, daß Geduld und
Ergebung von Stumpfheit und Resignation sich nur in dem Maße
unterscheiden, als auch in ihnen schon ein tätiges Element enthalten
ist. Nur durch Kampf und innere Arbeit gelangt man zu einer
Ergebung, die wirklich christlich genannt zu werden verdient. Aber da
die meisten Menschen lieber das Aergste über sich ergehen lassen, als
innerlich zu arbeiten, so ist es das gewöhnliche, daß man Ergebung
sagt, wo Resignation, Geduld, wo Stumpfheit die richtige Bezeichnung
wäre. Es können sich hohe Grade von Tapferheit mit dieser Haltung
verbinden, aber christlich ist sie nicht; es ift vielmehr die Art, wie die
Heiden das Leiden erduldeten. So ist denn auch das Kreuz des
Heilandes etwas ganz anderes, als was wir unter dem Ausdruck „Kreuz"
verstehen, den wir sür jedes beliebige Unglück gebrauchen. Für Jesus
war das Kreuz eine freie sittliche Tat.

So mnß denn gesagt werden, daß jene Haltung, die in frommer
Ergebnng ihre Triumphe feiert, zwar in vielen Situationen des
einzelnen wie des sozialen Lebens die gegebene sein mag, aber durchaus
nicht in allen, ja, daß sie in ihrer Einseitigkeit geradezu zu einer
Gefahr für das Leben werden kann.

Wir haben im vorigen Abschnitte gesehen, daß der Schwerpunkt
auf die Verneinung unseres Themas fallen muß: Gott will das Uebel
nicht. Dies ist sein erster, aber es ist auch sein letzter Wille; nur sein
zweiter lautet, daß er es wolle. Darum tut es not, daß das erste
lauter betont und der Menschheit tiefer ins Herz geprägt werde als
das erste. Mit der Verneinung des Themas verbindet sich aber eine
andere praktische Stimmung als mit der Bejahung; denn wenn Gott
das Uebel letztlich nicht will, so ist es klar, daß auch wir es nicht
wollen, daß ivir vielmehr mit aller Energie dagegen kämpfen sollen;
nicht so natürlich, daß wir ungeduldig werden, murren und strampeln,
das wäre das Gegenteil von Kampf; aber auch nicht so, daß wir es

dumpf über uns ergehen lassen im Sinne jener oft gehörten Worte:



— 210 —

„Man muß es eben ertragen, was will man anders, es wird so sein
müssen;" oder endlich so, daß wir uns bloß auf das bessere Jenseits
vertrösten. Vielmehr werden wir uus durch das Leiden in die
Erkenntnis führen lassen, daß uns in Gott schon jetzt ein ewiges Leben
gegeben ist, über das Not uud Tod keine Macht haben, ein ewiges
Leben, das aber nur in der Liebe, in der Gemeinschaft mit den Brüdern

verwirklicht werden kann. Keine private Seligkeit werden wir
suchen, sondern in der Arbeit für Gott und für die Menschen, in der

Teilnahme an den Leiden und Nöten der Menschheit, aber auch an
den großen Hoffnungen, die uns für sie aus unserer Gottesgewißheit
erwachsen, werden wir unsre Seligkeit schaffen. Ins Kämmerlein
wollen wir gehen, nicht um schließlich ganz drin liegen zu bleiben und
am Ende gar noch einzuschlafen, sondern um zu gegebener Stunde
seine Türen wieder zu öffnen und die Kräfte, die wir dort empfangen
haben, hinauszutragen in eine Welt, die ihrer so dringend bedarf.

Sonst kommt es dann, wie wir es heute erleben müffen, daß,
wenn der gedrückte Teil der Menschheit sich erhebt, um durch Aenderung

der wirtschaftlichen Zustände dem sozialen Elend die Quelle
abzugraben, die Christenheit entrüstet aufsteht und gegen Umsturz und
Begehrlichkeit zn predigen nnd vom Segen der Trübsal und der
Gefährlichkeit der äußern Güter und von der ewigen Seligkeit zu reden
beginnt. Als vb es nicht höchste Zeit wäre, daß man endlich abschafft,
was einem grvßen Teil der Menschheit zu Tod und Verderben gereicht,
als ob die christliche Liebe stch nur darauf beschränken dürfte, die
zermalmten Existenzen auf der Straße zusammenzulesen und zu
verbinden, wenn sie nur ja nicht die Ursachen dieser Not, das bestehende
System selber antastet, das wäre Umsturz und gottlose Begehrlichkeit.
Daß der einzelne aller erlaubten Mittel sich bediene, seine äußere Lage
zu bessern, daß jede andere politische Partei sich zusammenschließt zur
Wahrung ihrer Interessen, dagegen wird nichts eingewandt; wenn
dagegen die Arbeiterschaft fich organisiert zum Kampf um ihre
Existenz, dann ist das plötzlich gottlos. Dann predigt man: Gott will
das Uebel, traget es in Geduld, das äußere tut es nicht! Als ob

Gottergebenheit, Vertranen, Glaube, Geduld sich nicht mit dem
entschlossensten Kampf gegen eigene und fremde Not verbinden könnte
und sollte, als ob Zufriedenheit um jeden Preis oberste Christenpflicht
wäre. Als ob nicht gerade jene zufriedenen, gottergebenen Seelen in
die vordersten Reihen des sozialen Kampfes gehörten. Als ob Glauben
und Vertrauen nur dort wären, wo man nicht kämpft. So verkehrt
ein Kämpf M ohne Ruhe im Herzen, ohne Gewißheit seiner selbst, ein
Katnpf der nur Kampf wäre, ebenso verkehrt wäre eine Ruhe, die
nichts als Ruhe wäre; sie verdiente Trägheit genannt zu werden.
Darum muß stch mit der Ueberzeugung: „Gott will das Uebel" die
noch viel stärkere verbinden: er will es nicht. Aus der erstereu
soll die Ruhe fließen, aus der zweiten aber die Kraft. So weit haben
wir Christen es durch die einseitige Betonung des Satzes: „Gott will



— 211 —

das Uebel" gebracht, daß heute Tausende mit psychologischer
Notwendigkeit mit dem Prädikat dieses Satzes auch gleich das Subjekt
verwerfen und dein Unglauben in die Arme getrieben werden, weil
sie nicht an einen Gvtt glanben können, der das soziale Elend schlechtweg

in der Ordnung findet. Wahrhaftig, sie haben recht! Ihr
Unglaube hat einen religiösen Grund. An einen svlchen Gvtt glauben
wir auch nicht — denn er ist ein Götze; fvndern wir meinen, Gvtt
habe den gewaltigen sozialen Kampf entfacht, seine Lebenskräfte seien
es, welche diese Bewegung treiben uud endlich zum Siege führen
werdeit. — Sv wäre es denn besser, statt gegen den Unglauben der
Menge zu eifern, einmal über die Ursachen dieses Unglaubens nachzudenken;

da würde sich's weisen, daß wir Christen selber nicht die
geringste dieser Ursachen sind, weil wir den von der sozialen Welle
ergriffenen Arbeiter haben glauben macheu, dieser Gott, nn den er
glauben solle, verdamme ihn um seiner sozialistischen Gesinnung willen.
Ich glaube unzählige, selbst aus sozialistischen Kreisen, würden sich
wieder ein Herz fassen können znm Evangelium, wenn sie aus christlichen

Kreisen einmal statt der Strafpredigten im Namen Gvttes das
schlichte aber deutliche Bekenntnis hörten: der Gvtt, an den wir als
Jünger Jesu glauben, verdammt euch nicht, weil ihr Sozialisten seid,
er ist nicht wider euch, er ist für euch; wenn ihr gemeinsames Streben
nach Verbesserung der äußern Lage einmal von nns im Namen Gottes
in seiner absoluten Berechtigung laut und deutlich und allgemein
anerkannt würde und zwar ohne begleitende Ermahnungen — dazn ist
für die Kirche der Augenblick schlecht gewählt — und man es am
rechten Orte auch wieder zu sagen wagte: Gott will das Uebel uicht!

Ä. Schadetin.

ein internationaler Congress für soziales
Ldristentum.

» U Denn der Sozialismus seine Scharen znm internationalen Kongreß
zusammenruft, dann kommen sie aus allen Ländern und Erd-
teilen uitd es gilt eine große Heerschan. Dem gegenüber nahm sich

die internationale Zusammenkunft christlicher Sozialisten in Besancon*)
freilich bescheiden aus; aber die Vergleichung drängte sich doch auf.
Und wer hoffnungsfreudige Phantasie in die Zukunft schweifen lassen
wollte, der konnte sich ausmalen, wie der in Besancon im Kleinen
verwirklichte Gedanken sich auswachsen werde zu einem seine Aeste

*) Vergl. die Nolizen in Nr. 5 und 6,


	Will Gott das Uebel?

