
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 6

Artikel: Aus der Werdezeit des Christentums (Schluss). V., Der Einfluss der
religiösen Umwelt auf die Ausgestaltung des Christentums

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132262

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132262
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 184 —

Chikanen und Gefahren und der ihnen drohenden Strafe von fünf
Jahren Kerker (im Kongo!) mutig in immer erneuten Eingaben und
Anklagen das christliche Gewissen in ihrer verruchten Umgebung
vertreten, die, in Stanley Pool im Herbst vorigen Jahres versammelt,
wieder appellierten
„an alle, denen die Menschheit lieb ist, in allen Ländern, alles zu tun, was in
ihren Kräften steht, um so schnell wie möglich die Befreiung dieser Menschm aus
ihrem Zustand tatsächlicher Sklaverei zu veranlassen,"

Und noch ein Lichtblick in diesem Drama. Das ist die
merkwürdige Tatsache, daß der Führer der Sozialdemokraten in Belgien
die Verteidigung der protestantischen Missionare Morrison und Sheppart
übernommen und glücklich durchgeführt hat. Es ist das kein Zufall.
Denn Evangelium und Sozialismus sind gleichermaßen Todfeinde der
rücksichtlosen Habgier und des liberalen laisss^-tairs, Is,i88«/,-p«,8S6r,
die zusammen jenes Verbrechen an unsern Brüdern im Kongo
verschuldet haben und noch verschulden.

Und was können wir tun? Belgien ist zu sehr in die Sünde
verstrickt, um sich selber heraushelfen zu können. Von den zivilisierten
Staaten ist bisher allein England für die Rechte der Eingeborenen
eingestanden, nnd im letzten Jahr ist es auch dort drüben verdächtig
still geworden. Es bleibt nur die Macht der öffentlichen Meinung.
Sie zu beeinflussen in der Richtung anf eine Reaktion der Gerechtigkeit

und Bruderliebe gegenüber der ungeheuren Vergewaltigung eines
Teils der Menschheit, das ist unsere Aufgabe.*) Fr. Sutermeister,

Uus der Aerdezett Ses Lbristentums.
(Schluß.)

ver elniluss Ser religiösen Umwelt aus Sie Umgestaltung
Ses eizristentums.

F Insère bisherigen Untersuchungen berechtigen uns zu dem Satz: Die
^> entscheidende Tatsache, aus der das Christentum abzuleiten ist,

ist die Person Jesu vou Nazareth und das Leben ans und mit
Gott, das er in sich getragen hat. Jede andere Ableitung ist unnatürlich,
und an den Haaren herbeigezogen, weder bester in den Quellen
dokumentiert noch mehr im Einklang mit den Regeln des Geschehens.
Daran hat Ragaz seine bedeutsamen Erörterungen über den
gegenwärtigen Streit um Jesus angeschlossen. Unsere historische Betrachtung

*) In England, Belgien, Deutschland und der Schweiz haben stch Ligen
zum Schutz der Eingeborenen im Kongo gebildet. Wir laden unsere Leser

ein, die beigeheftete Beitrittserklärung auszufüllen und dem Kassier der schweizerischen

Liga einzusenden.



— 185 —

erfordert aber noch einen abschließenden Teil; die angeblichen
Einwirkungen heidnischer Mythen auf die Eutstehuug des Christentums
wurden zurückgewiesen; die wirklichen Einflüsse auf seine
Ausgestaltung müssen aber noch anerkannt und dargestellt werden.

Vorerst müsseu wir aber uoch hervorheben, worin das neue
Leben, das von Jesus aus stch auf feme Anhänger fortpflanzte, vvn
der religiösen Art der Heiden verschieden und ihr überlegen war.

Dem Heidentum gegenüber war das Evangelium zunächst die

Botschaft von dem einen nnd wahren Gott, der den vielen
und falschen Göttern gegenübergestellt ivird. Die beständige Furcht,
durch allzu intensive Hingabe an einen einzelnen nnter den vielen
die Eifersucht der übrigen zn erregen, ist im Christentnm durch ver-
traueusvvlle Hingabe an den Einen überwunden, an die Stelle des
knechtischen Zitterns ist das frohe Kindesvertrauen getreten. Wohl
waren ja monotheistische Tendenzen unter den damaligen Griechen und
Römern längst vorhanden. Doch sie entstammten einer die Massen
nicht erreichenden philosophischen Aufklärung; hier aber, bei den

Christen, trat die Botschaft von dem einen wahren Gott als Verkündigung

eines bevollmächtigten Propheten auf: Jesus, der als Sohn
den himmlischen Vater verkündigt, gehört unabtrennbar zu dieser
Botschaft. Wohl werden die heidnischen Götter von den Christen
nicht rundweg geleugnet; ste werden aber zn Mittelwesen, zu
Dämonen degradiert. Während der philosophische Monotheismus die
alten nationalen Kulte und Mythen nicht antastete, zeigt das Christentum

eine kraftvolle Exklusivität: einzig der Vater Jesu verdient die
Bezeichnung Gott und die Entgegennahme der göttlichen Verehrung,
des Vertrauens, der Liebe und Hoffnung.

Der Monotheismus war schvn ein Bestandteil der jüdischen
Missionspredigt gewesen. Dvch dieselbe war über gewisse nationale
Schranken nicht hinausgekommen. Deshalb ist es ein Fortschritt nicht
nur den polytheistischen Nationalreligionen, sondern anch dem jüdischen
Monotheismus gegenüber, daß der Vater Jesu Christi kein nationaler,
sondern ein universaler Gvtt ist. Zwar Jesus selbst hatte mehr nur
im Einzelfall, wo er bei Samaritern oder Heiden eine edle, die Glieder
feines eigenen Volkes beschämende Menschlichkeit entdeckt hatte, den
Rahmen der Natioualreligion gesprengt; erst Paulus hat hier die
Konsequenz in bewnßter Schärfe gezogen. Hatten die nationalen
Ansprüche des „auserwählten Volkes" der jüdischen Propaganda den
Eintritt bei den Heiden erschwert, so fiel dieses Hemmnis bei den
Christen weg: hier galt weder Jude nvch Grieche, weder Knecht nvch
Freier, weder Mann noch Weib, sondern alle sind Einer in Christo,
gleichberechtigte Brüder vvr dem einen Vater. Auch diese Gedanken
waren nicht schlechthin nen, sondern durch den Kosmopolitismus der
stoischen Philosophie weit verbreitet, aber auch hier ivieder als
Ergebnis philosophischer Spekulation, nicht als religiöse Botschaft und
enthusiastischer Glaube.



— 186 —

Ein dritter Vorzug des Christentums besteht in seiner
Innerlichkeit. Die Beziehungen des Menschen zu Gott sind rein geistiger
und sittlicher Art, ein Dienen Gottes im Geist und in der Wahrheit,
durch Erfüllung der sittlichen Pflicht, durch Bruderliebe, durch Demut
und Dankbarkeit im Glück, Geduld und Vertrauen im Unglück, dnrch
Ergebung und Gehorsam. Die magisch-mechanischen Vermittlungen,
die besonderen heiligen Orte und Zeiten sullen meg; Gott wvhnt nicht
in Tempeln mit Händen gemacht, wird nicht im menschlichen Bilde
dargestellt, wird nicht mit dem Blut vvn Stieren und Widdern
verehrt; er ist nicht ferne einem jeglichen unter uns, in ihm leben, weben
und sind lvir, wir können jeder Zeit nnd jeden Orts die Hände zu
ihm erheben und uns in seiner Hand geborgen, von seiner Liebe
geleitet wissen.

Das Christentum verbindet einen tieferen sittlichen
Ernst mit einer starken Stimmung des Friedens und der
Freude. Es wird nie gelingen, die harmonische Verbindung dieser
scheinbar widersprechenden Elemente, der sittlichen Strenge und der
Botschaft der Gnade nnd Vergebung auf eine klare Formel zn bringen.
Der sittliche Gottesdienst besteht uicht in dem peinlichen Befolgen der
Gebote einer statutarischen Gesetzgebung, wodurch man sich Gottes
Gunst erkaufen möchte, sondern die Botschaft der entgegenkommenden
Gnade ist das Erste; diese Gnade ergreift den Menschen, erlöst ihn
von der Angst des Schuldgefühls und der Knechtschaft des alten
Wesens zu einer freien und frohen Hingabe an die sittlichen Zwecke
feines Gottes, sie schafft ihn um zu eiuem neuen Geschöpf. Die
Gvttesverehrung ist deshalb kein Handel auf Gegenseitigkeit, keine

zitternde Furcht mehr, sondern freudige Pflichterfüllung und selige

Hoffnung. Weder das Bewußtsein der Verantwortung des Menschen
vor Gott noch das Verlangen nach Versöhnung, Reinigung, Erlösnng
ist neu; neu und überlegen ist aber die innige Verbindung beider
Momente.

Das Ueberlegene steckt aber nicht allein in der neuen Art des

Verhältnisses von Mensch und Gott, sondern vor allem in der Kraft
und Glut, mit der es bei Jesus selbst und bei seinen Jüngern
verwirklicht ist. Die völlige Ergriffenheit, das unbediugte Vertrauen, die

unerschütterliche Entschlossenheit, kurz die ganze Intensität, mit der
dieses neue Leben in Jesus gewohnt hat, hat die Menschen ergriffen
und sie angesteckt. Diese Menschen wollen aber nun das, was sie

beseligt, vvn keinem andern als von Jesus empfangen haben. Es fehlt
jede Spur eines Bewußtseins der Abhängigkeit von der philosophischen
Aufklärung der Griechen oder von dem religiösen Synkretismus der
römischen Kaiserzeit. Die Christen stehen allem heidnischen Religionswesen

völlig ablehnend gegenüber.
Diese Momente der Ueberlegenheit gilt es festzuhalten, wenn wir

nun beobachten, wie fremde Gedanken und Bilder sich mit diesem
Leben verbunden haben. Die sich ergreifen ließen, haben allerdings



— 187 —

zwischen dem, was sie preisgegeben und dem was sie neu gewonnen
hatten, nur einen absoluten Gegensatz gesehen, sodaß sie sprechen
konnten: Das Alte ist vergangen; siehe, es ist Alles neu geworden!
Aber so tief sie auch den Kontraft von einst und jetzt empfanden, so

haben sie doch ihre Vergangenheit nicht völlig abwerfen können. Sie
haben auch an den neuen Glauben alte Voraussetzungen herangebracht.
Das neue Leben mußte, um sich seiner selbst bewußt zu werden, um
sich verständlich zu machen und mitzuteilen, die religiösen
Ausdrucksmittel ihrer jüdischen oder heidnischen Vergangenheit, den

Denkformen und der religiösen Bildersprache, den Vorstellungen, Ideen
und Gebräuchen ihrer Umwelt entnehmen. Weil sie aber uoch nicht
fo ivie wir reflektierenden Menschen von heute zwischen dem Leben
selbst und seinen Ausdrucksformen zu unterscheiden wußten, haben sie

mehrfach mit der alteu Form auch alten Inhalt zu dem neuen Leben
hinzugebracht. Und weil sie Menschen mit ihrem Widerspruch waren,
haben sie öfters Unvereinbares unausgeglichen neben einander im
Innern getragen. So hat der Strom, der von Jesus ausging, vvn
Anfang an allerlei Nebenflüsse in sich aufgeuvmmeu und es ist Aufgabe

der religionsgeschichtlichen Forschung, in der lehrhaften
Ausprägung, der religiösen Bildersprache, dem knltischen Brauch des
ältesten Christentums die Wirkungen dieses Prozesses zu beobachten,
denn diese Dinge, nicht aber das Leben selbst, sind Gegenstand
religivns-geschichtlicher Ableitung. Nur darf man nicht vergessen, wie
uuzuläuglich Wort uud Bild oft sind, den Reichtum des Lebens selbst
auszudrücken, und wie sich oft mehr dahinter verbirgt, als was klar
ausgesprochen ist. Deshalb ist es auch ein Zeichen großer Verständnis-
losigkeit, zu meinen, wenn man die Herkunft diefer Ausdrucksformen
nachgewiesen habe, habe man auch die Entstehung des Christentums
erklärt; die Quellen des Lebens sind damit nvch längst nicht aufgedeckt,

das Geheimnis ist uicht ergründet und noch weniger beseitigt.
Man darf nach der Herknnft der Formen nicht fragen, ohne auch zu
sagen, was nun durch die Berührung mit dem neuen Leben draus
geivorden ist. Sonst begeht man denselben Fehler, wie wenn man
den Papierfabrikanten, den Drucker und den Buchbinder für die eigentlichen

Schöpfer eines geistvollen Buches erklären würde.
Jesus selbst schon mußte, um sich verständlich zn machen, an die

religiöse Vorftellungswelt seines Volkes anknüpfen. Er weiß stch

gesandt, eine neue Entscheidung herbeizuführen, ein Neues zu beginnen;
er weiß, von der Stellung der Menschen zu ihm hängt es auch ab,
wie Gott über sie urteilt und ob sie am kommenden Heil Auteil
empfangen. Um diese Bedeutung seiner Person auszudrücken, besitzt
er mit seinem ganzen Volk keinen andern Begriff als den des Messias.
Daß er selbst schon diesen Begriff gebraucht habe, ist zwar von einigen
Gelehrten angezweifelt worden; aber sie mußten der Ueberlieferung zu
sehr Gewalt antun; Jesu Prvzeß und Hinrichtung ift ohne diesen
Anspruch unverständlich. Aber dieser Begriff ist unzulänglich, nm all das



— 188 —

zu fassen, was Jesus in sich trug und uns Heutigen ist er mehr ein
Hemmnis als ein Hilfsmittel des Verständnisses.

In erhöhtem Maße empfanden die Jünger das Bedürfnis, sich
die Bedeutung ihres Meisters zurechtzulegen. Gewiß, die Hauptsache

war, daß sie ihm als ihrem Führer folgten, daß sie durch Ehrfurcht
und Vertrauen, durch Dankbarkeit nnd Liebe mit ihm verbunden
waren; daun war auch ihr Herz empfänglich, von seinem Leben etwas
aufzunehmen. Sobald sie aber Andere zu ihm hinführen wollten,
mußten sie irgendwie ansdrückeu können, was er für sie bedeute.*)
Da nahmen auch sie aus ihrer bisherigen religiösen Vorstcllnngswelt
den Begriff Messias. Freilich war Jesus fo ganz anders, als sie

sich den Messias vorgestellt hatten. Wenn sie aber, trotzdem sein

gegenwärtiges Wirken ihren Erwartungen von der Tätigkeit des

Messias so wenig entsprach, dennoch zu diesem Bekenntnis sich

entschlossen, so ist auch das ein Zeugnis für den gewaltigen Eindruck,
den sie von seiner Persönlichkeit empfangen haben. Das aber, was
an Jesns ihrem Messiasbilde nicht entsprach, verlegten sie einfach in
die Znkunft. Die Offenbarung des Johannes ist ein solches
Dokument der Übertragung der ganzen phantastischen
Zukunftserwartung der Juden auf Jesus. Wohl finden sich in dem Buche
Stellen, welche den Einfluß des neuen Geistes auf den Verfasser zeigen;
aber auch andere, an denen die ungebrochene jüdische Rachgier
unverhüllt hervorschaut.

Ungleich tiefer und zentraler ist die Berührung mit der religiösen
Art Jesu bei Paulus. Sobald man den Missionar und Seelsorger
Paulus über dem Theologen Paulus uicht vergißt, muß man die
Versuche, ihn in Gegensatz zu Jesus zu stellen, als ganz verfehlt betrachten.**)
Aber was Paulns über Jesus sagt, kauu man nicht als reinen Niederschlag

des persönlichen Eindrucks von seiner Person, bezw. der
Verkündigung von ihr begreifen. Paulus besaß als Schriftgelehrter, der
er ja vor seiner Bekehrung gewesen ist, eine ganz bestimmte Vorstellung

vom Messias: er ist ihm ein himmlisches Wesen, das in Gottes
Himmelswelt lebt uud bestimmt ift, zu einer bestimmten Zeit unter

«) Um die Darstellung dieses Punktes hat sich Prof. Joh. Weiß in
Heidelberg besonders verdient gemacht. In einer Schrift: „Christus, die
Anfänge des Dogmas" (Relig.-gesch. Volksbücher, I, Reihe, 18,/19,Heît, Tübingen,
Mohr, 1909. Preis Fr. 1.35) verfolgt er in äußerst instruktiver Weise die ältesten
Versuche, <sich Wesen und Bedeutung Jesu zurechtzulegen, die erste Lehre über
Christus, die Anfänge, aus denen sich das spätere kirchliche Dogma entwickelt hat.
Als Ergänzung ist die im gleichen Verlag und zum gleichen Preis erschienene
Schrift: „Jesus im Glauben des Urchristentums" zu lesen. Hier
behandelt Weiß das religiöse Verhältnis zu Jesus, das was die ersten christlichen
Generationen an ihm gehabt haben. Beide Publikationen können wir warm
empfehlen,

**) z. B, in den „Handschrift" in Frenssens „Hilligenlei," Wer ein abgerundetes,

gerechtes und warmes Bild von Person und Werk des Paulus lesen will,
greife zu dem Buche von H, Weinel über Paulus in den „Lebensfragen"
(Tübingen, Mohr).



— 189 —

gewaltigen Wundern und Katastrophen auf diese Erde hereinzubrechen,
alle böse Gewalt zu stürzen und Gottes Reich aufzurichten. Es war
ihm zuerst das große „Aergernis", daß die Christen von einem schmachvoll

gekreuzigten Galiläer behaupteten, er sei der Messias. Als fich
aber durch das Erlebnis von Damaskus das bisherige Aergernis zum
eigentlichen Geheimnis des Heils verwandelt hatte, ließ Paulus sein

früheres Messiasbild nicht fahren, fondern kombinierte es mit der
Verkündigung von dem geschichtlichen Menschen Jesus vvn Nazareth. Das
Leben, Sterben und Auferstehen dieser Person wird ihm zu einer
Episode in der Laufbahn des himmlischen Christus, und zwar zu der
entscheidenden, das Heil der Menschheit begründenden und garantierenden

Episode. Während es den ersten Jüngern darauf ankommt, daß
ihr geliebter Meister, mit dem sie unvergeßliche Stunden verlebt, dem
sie ihr Bestes verdankten, vvn Gott zum Messias eingesetzt sei, ist für
Paulus das Entscheidende, daß der himmlische Christus, an dessen

Existenz er schon längst glaubte, in der Person Jesu auf Erden
erschienen ist. Man formuliert das Bekenntnis der ältern Jünger am
besten: Jesus wird der Messias sein, das des Paulus: Der
Messias ist Jesus gewesen. Jnfvlge des verschiedenen Ausgangspunktes,

der etwas andern Orientierung ist das Mythische bei Paulus
schon stärker eingedrungen.

Der Verfasser des Johannesevangeliums ist wahrscheinlich
von den Gedanken des Paulus ausgegangen, hat aber wieder eine
andere Vorstellung aus seiner vorchristlichen Zeit an Jesus herangebracht:

das Wort (Logos), den personifizierten Schöpfungs-und
Erlösungswillen Gottes. Vermutlich beruht dieser Begriff auf einer
Kombination alttestamentlicher Gedanken mit Lehren der stoischen
Philosophie. Das Wichtige ist aber nicht die Genealogie dieser
Begriffe, sondern das, was die Menschen mit ihrer Hilfe aussprechen
wollten, die Tatsache, daß sie dieselben gerade auf Jesus und keinen
andern anwandten. Wenn man sich gewundert hat, wie Jesns zu
einem übermenschlichen, mythischen Wesen gestempelt werden konnte
zu einer Zeit, da noch persönliche Erinnerung an ihn lebendig war,
so findet sich die Lösung eben in den mythischen Elementen der
Begriffe, durch die man seine Bedeutung zu erfassen suchte; freilich wäre
diese Uebertragung ohne den Eindruck einer gewaltigen Ueberlegenheit
nie zu stunde gekommen. Uebrigens, wenn man bedenkt, daß der
Glaube an die Apotheose (Vergottung) hervorragender Menschen, daß
die religiöse Heldenverehrung in der antiken Welt weit verbreitet war,
wird man diese Erhebung Jesu zum göttlichen Wesen nicht mehr so

staunenswert finden. Verkehrt ist es natürlich, uns diese Vorstellungen,
die nicht mehr ausdrücken können, was Jesus für uns bedeutet,
immer noch zum Glaubensgefetz machen zn wollen. Aber ebenso
töricht ist es, auf diese Gedanken einfach als veralteten Aberglauben
herabzusehen und sich nicht Mühe zu geben, sich in sie zu versetzen
und zu verstehen, was die alten Zeiten damit sagen wollten. Doch



— 190 —

wo man auf jene Verkehrtheit des Glaubensgcsetzes verzichtet, wird
auch diese Torheit des Aufklärungsdünkels von selbst verschwinden.

Wie viel Streit hat der Ausdruck „Sohn Gottes" schon
entfesselt! Auch ihn hat Jesus selbst schon gebraucht. Es war im
Orient eine alte Vorstellung, daß der König bei der Thronbesteigung
von der Gottheit zu ihrem Sohn adoptiert werde und nnter ihrem
besondern Schutze stehe. „Du bist mciu Sohu, heute habe ich dich
gezeuget," mit dieser Adoptivusformel läßt der 2. Psalm Gott den
messtanischen König in seiu Amt einsetzen. Ich glaube freilich, daß
Jesus mit diesem Ausdruck nicht bloß seine Messianität, sondern auch
fein besonders inniges religiöses Verhältnis zn Gott ausdrücken wollte.

Wenn der Ausdruck auf griechischem Boden gebraucht wurde,
so war er nicht nen; Sohn Gottes wurde auch der göttlich verehrte
Kaiser genannt und dasselbe gilt auch von dem Wort „Herr" (Kvrios),
mit dem die Christen häufig Jesus bezeichneten. Es liegt darin ein
Protest: der Meister ist der einzige, der diese Attribute höchster
religiöser Verehrung, die stch andere fälschlich angemaßt haben, wirklich
verdient; er ist für die Christen die Erscheinung, der Repräsentant
Gottes auf Erden, ihr „Kultgott", wie fich Deißmannn ausdrückt.

Aber nun ragt wieder der Mythus herein, indem diese
Gottessohnschaft nicht mehr vorgestellt wird als auf Adoption, sondern als
auf Zeugung beruhend; den Griechen ist der Gedanke göttlicher Zeugung
gar nicht undenkbar (vgl. Petersen, Die wunderbare Geburt des
Heilandes. Relig.-gesch. Volksbücher I. 17). Wenn nun auch alle
sinnlichen Vorstellungen, die dem heidnischen Glauben an Göttersöhne zu
Grunde liegen, von den Christen ferngehalten werdeu, fo bedeutet doch der

ganze Gedanke einer naturhaften Gottessohnschaft einen Rückfall von der
geistig-sittlichen auf eine niedrigere Stnfe der Gvtteserkenntnis. Freilich
ist dabei zugleich der Trieb lebendig, Jesns anfs höchste zu ehren und
sich zurechtzulegen, worin seine hohe Ueberlegenheit über die gewöhnlichen

Menschen begründet ist. Später ist dann noch ein weiteres
Motiv hinzugekommen und hat das Interesse an diesem Gedanken
der übernatürlichen Gebnrt gemehrt. Die Betrachtung, die das ganze
Geschlechtsleben an sich als unrein ansieht und den Flecken menschlicher

Zengung vou dem Auserwählten Gottes fernhalten will. Daß
dieses neue Motiv nicht genuin-christlichen, sondern heidnisch-dualistischen
Ursprungs ist, brauche ich kanm näher auszuführen.

Ein weiterer Punkt, an dem die Einwirkung heidnischer Gedanken
auf die Ausgestaltung des Christentums in Frage steht, ist die Deutung

der zentralen Tatsachen, durch die das neue Leben in
die Erscheinung getreten ist, namentlich des Todes und der Auferstehung
Jesu. Zwar ist schon der Versuch gemacht worden, z. B. von Maurenbrecher,

bereits den Glauben an die Auferstehung Jesu auf mythischen
Ursprung zurückzuführen. Der weit verbreitete Glaube an sterbende
und auferstehende Götter fei schon in die jüdische Zuknnfserwartung
eingedrungen und habe dann znr Uebertragung der Vorstellung von



— 191 —

der Auferstehung auf Jesus geführt. Aber gerade Maurenbrecher
betont ja auch aufs Allerschärfste, daß die Jünger nach Jesu Tod an
seinem Anspruch irre geworden und in volle Verzweiflung versunken
waren. Da wäre es rein unverständlich, wie die verzweifelten Jünger
dazu gekommen wären, anf ihren in Schmach und Verzweiflung
gestorbenen Meister (so nach Maurenbrecher) den Mythus vom gestorbenen
und auferstehenden Gott zu übertragen. Der Tod erschien nicht nur
den Feinden, sondern anch den Anhängern Jesu als Beweis gegeu
feine Messianität; da hat nicht der Glaube an die Gottheit Jesu den

Auferstehungsglauben geschaffen, sondern umgekehrt erst dieser sie wieder
Zutrauen zu Jesu göttlicher Sendung fassen lassen. Wir können die

Frage, was denn an jenen Ostertagen wirklich geschehen ist und was
den Erlebnissen der Jünger wirklich zn Grunde lag, hier unerörtert
lassen. Klar aber dürfte sein, daß der Osterglaube nicht erst allmählich
als Frucht von Reflexion und Postulaten erwachsen, sondern
überraschend und mit bezwingender Gewalt über die Jünger gekommen
ist. Und jene Gedanken vom Leiden, Sterben und Lebendigwerden des

Messias, die möglicherweise unter dem Einfluß jener vorderasiatischen
Naturreligionen in die jüdische Eschatologie eingedrungen sind, waren
doch zu wenig geläufig, tanchen zu sehr uur sporadisch auf, als daß
wir ihnen solchen Einfluß zutrauen könnten. Paulus bezeugt ja mit
klaren Worten, daß der gekreuzigte Christus den Juden — und er
weiß das aus seiner vorchristlichen Periode — ein Aergernis war.
Erst nachträglich, als die Christen ihren Glanben schon gewonnen
hatten, haben sie solche „Weissagungen" aufgegriffen und zu Ehren
gezogen, lim sich das, was sie mit Jesus erlebt hatten, zurechtzulegen
und zu deuten.

Der Glaube an die Auferstehung bedeutete für die Jünger die

Gewißheit, daß trotz dem Kreuz Gott doch mit Jesus gewesen sei, daß,
was sie von ihm empfangen, doch Gottes Gabe, und was er von ihnen
gefordert, Gottes Aufgabe sei, und daß sie seine Hoffnuug auf ihn
nicht fahren lassen müßten. Aber warum war denn dieses
Unbegreifliche nötig gewesen? Jesus selbst hatte es auf sich genommen im
Vertrauen, daß Gott es sv beschloffen habe und daß es auch zum
Heile der Menschen wirken müsse. Aber das war Glaube, nicht ein
gegen einander Abwägen von menschlicher Schuld und göttlicher
Gnade; wie sein Tod wirke, hat er offenbar nicht genauer ausgedacht.
Aber seine Jünger hatten das Bedürfnis, das zu tun, und dabei
operierten sie mit Vorstellungen, die sie schon vor dem Anschluß an Jesus
gehegt hatten. Freilich eine einhellige Deutung des Rätsels, das Jesus
im Uebermaß der leiblichen und seelischen Schmerzen jenes furchtbare
Warum ausgepreßt hat, finden wir im Neuen Testament, auch bei

Paulus nicht, sondern immer neue Versuche, zur Klarheit zu kommen.
Am folgenreichsten sind die Gedanken gewesen, wo Paulus vou den
jüdischen Sühnopfervorstelluugen ausgeht, trotzdem ihnen eigentlich eine

Auffassung Gottes zu Grunde liegt, die gerade durch Jesu Botschaft



— 192 -
von der vergebenden Vatergüte Gottes — diese Botschaft, die wiederum

keiner besser verstanden hat als Paulus — überwunden ist. An
andern Stellen gehen die Christen von einem Brauche aus, der durch
Deißmann auf Grund zahlreicher Inschriften in ein neues Licht gestellt
wordeu ist: die antike sakrale Sklavenbefreiung. Der Sklave wnrde
vvn seinem Herrn einem Gott verkauft; die Kaufsumme hatte der
Sklave vorher aus seinen Ersparnissen im Tempel deponiert und der
Gott zahlte ste dem Herrn aus, wodurch der Sklave in einem
feierlichen Akte ins Eigentum des Gottes überging, d. h. frei wurde.
Jesus aber als der Bevollmächtigte Gottes wartet nicht ab, bis die

Menschen selbst die Loskaufsnmme aufbringen: er erlegt ste an ihrer
Stelle, er zahlt sie nicht mit vergänglichem Gold, sondern mit seinem
eigenen Blut, damit sie aus der Sklaverei der Sünde nnd des Todes
befreit, Gottes Sklaven — Lnther übersetzt Knechte — werden.

Schon bei Paulus finden sich aber noch andere Deutungsversuche,

bei denen meines Erachtens allerdings der antike Glaube an
sterbende und auferstehende Götter, den wir früher kennen lernten, im
Hintergrunde steht. Es sind die Stellen, wo Jesus aufgefaßt wird
als der „zweite Adam", als der Anfänger einer neuen gottgefälligen,
geistlichen Menschheit, wo die Rede ist von einem Sterben und
Begrabenwerden mit Christus und dem Auferstehen mit ihm zu einem

neuen Leben. Wie der Geweihte des Attis, des Serapis oder des

Mithras durch rasende Verzückung oder geheimnisvolle Weiheakte sein
altes Wesen abwirft und der Unsterblichkeit seines Gottes mit teilhaft
wird, so empfängt auch der durch den Glauben mit Christus
Verbundene den Tod seines irdisch-vergänglichen Wesens und die Gemeinschaft

an unvergänglichem göttlichem Wesen. Wie bei den Vigilien
des Attisfestes nach dem Tage der blutigen Totenklage der zu Weihende
in einer dunklen Krypta düstere Klagemnsik vernahm, die ihm zu
Gemüte führte, er sei ein von Rechtswegen dem Tode Verfallener, aber
dann plötzlich Helles Licht erstrahlen sah und den feierlichen Gesang
der Priester vernahm:

„Getrost, Geweihte des geretteten Gottes,
Auch euch wird Heil aus eurer Müh' zu teil",

so weiß sich anch der in die Gemeinschaft mit Christns Aufgenommene
durch des Heilands Tod der Sünde abgestorben, dem Machtbereich
von Sünde und Tod entnommen nnd zn göttlichem Leben erhoben.
Wie die Geweihten mit ihrem Gott, so stehen auch die Gläubigen mit
ihrem Herrn in einem geheimnisvollen mystischen Zusammenhang,
durch welcheil das, was mit ihm geschehen ist, auch den Seinen zu
Teil wird.

Diese Verwandtschaft beruht natürlich nicht auf einer äußerlichen
Kombination heidnischer und christlicher Gedanken; man kann deshalb
auch nie im Einzelnen nachweisen: das kommt vom Attiskult und
dort hat der Mithrasdienst Einfluß geübt; sondern es handelt sich um
weit verbreitete Voraussetzungen des antiken religiösen Denkens. Die



— 193 —

Berührung ist auch nicht zufällig; jene sterbenden und auferstehenden
Götter, ursprünglich Personifikationen der welkenden und wieder
erwachenden Vegetation oder der sinkenden und wieder steigenden Sonne,
werden immer mehr, besonders in der religiösen Spekulation der
Mysterien, Symbole des „Stirb und Werde" auf dem Gebiet des

sittlichen Lebens. Diese Ueberzeugnng von der Gewinnung ewigen
Wertes durch Selbstüberwindung, durch Hingabe und Opfer des
vergänglichen Daseins stndet aber nirgends ergreifendere Verkörperung
und Bestätigung als in Jesn Leben, Tod und Auferstehung. Kein
Wunder, daß gerade diese verwandten Gedanken aus der heidnischen
Vergangenheit den Christen dazu dienen mußten, den Gehalt jener
Tatsachen im Geschick ihres Meisters auszuschöpfen. Man muß aber
dabei auch immer den Kontrast und Protest heraushören: Was die

Heiden von Attis, Mithras u. A. behaupteu, das besitzen wir an
Christus, und er ist nicht bloß eine mythische Gestalt, souderu eine
wirkliche Persönlichkeit; all das, worauf wir unser Heil gründen, ist
nicht im Winkel geschehen, sondern vor Aller Augen offenbar.

Nvch auffälliger ist die Berührung mit heidnischen Vorstellungen
bei den „heiligen Handlungen" der Christen, bei Taufe nnd Abendmahl.

Rituelle Bäder nnd Waschnngen, gemeinsame Mahlzeiten, bei
denen den Geweihten Brut uud Wein vorgesetzt wurde, damit sie in
mystische Gemeinschaft mit einander und mit der Gottheit treten, ihrer
Unsterblichkeit teilhaft werden möchten, finden sich auch bei deu Attis-
und Mithrasmysterien. So frappant sind die Parallelen, daß sie die

Kirchenväter für teuflische Nachäffungen der christlichen Sakramente
erklärten, während umgekehrt moderne Religionshistoriker die Mithras-
kommuuion für das Urbild, die christliche für deu bloßen Abklatsch
erklärten. In Wirklichkeit ist weder hier noch dort Abhängigkeit
anzunehmen. Tanfe und Abendmahl hat Paulus schon vvn der
Urgemeinde übernvmmen; erstere dürfte auf die Johanncstaufe, letzteres
auf eine Gleichnishaudlung Jesu zurückgehen, die ganz spontaner Natur
ist uud zu ihrer Erklärung keiner andern religionsgeschichtlichen
Ableitung bedarf als etwa der Erinnerung an die allgemein menschliche
Auffassung gemeinsamen Essens uud Trinkens als Zeichen seelischer
Gemeinschaft. Welche Vorstellung die erste Jüngergeneration mit
diesen Handlungen verband, läßt sich nicht mehr ausmachen. Aber
schoil Paulus, der ste als feste Tradition, als ein Gegebenes
übernimmt, bedient sich zu ihrer Deutung der Vorstellungen, die im
antiken Mysterienwesen zu Hause waren: sie stellen eine wirkliche seelische

Gemeinschaft mit dem „Kultgott" Christus her und vermitteln dadurch
die „Heilsgüter", die er den Menschen erschlossen hat. Die Auffassung
ist nicht „magisch" in dem Sinne, daß ein Zwang auf die Gottheit
auszuüben gehofft würde, aber dvch so, daß von einem äußern
Vorgang die Herstellung einer innerlichen, mystischen Verbindung erwartet
wird; das bedeutet doch ein Eindringen heidnisch-superstitiöser
Vorstellungen in das Christentum, und schon dem Ignatius in der ersten



— 194 —

Hälfte des zweiten Jahrhunderts ist das Abendmahl „Medizin der
Unsterblichkeit." Es hat damit eine Entwicklung eingesetzt, die zu den
dunkelsten Blättern des Christentums gehört.

Am tiefsten aber äußert sich der Einfluß unterchristlichen, mythischen

Denkens, wenn das Christentum statt als neues Leben immer
mehr als nelle Lehre aufgefaßt ivird. Als einmal, wie wir oben
gesehen haben, der geschichtliche Jesus hinter dem himmlischen Christus
zurückgetreten war, erschien auch seine Leistung weniger als Einwirkung
auf das Seelenleben seiner Getreuen, als Bezwingung der Herzen durch
seine Liebe und Hingebung, als Uebertragung seiner Wertung der Dinge,
als Lösung der Herzen vom Eiteln nnd Bindung an das ewig Wertvolle,

sondern als Umschwung im Weltprozeß, als Umschichtung der
Machtverhältnisse iu der uusichtbareu Ueberwelt, als eine Untergrabung
der Gewalt der gott- und menschenfeindlichen Mächte, als Ermöglichung
eines geänderten Verhaltens Gottes der Menschheit gegenüber. Im
Zusammenhang damit ändert sich auch die Auffassung davon, was
christlicher Glaube sei: uicht mehr Vertrauen zu Jesu Person,
daß iu ihm göttliches Wesen lebendig sei und Gottes Gesinnung sich

kund tue, fvildern das Wissen um die kosmischen Wirkungen seiner
irdischen Erscheinung, seines Todes und seiner Auferstehung, das Wissen
um einen übersinnlichen Weltprozeß, auf dem das Heil und die Hoffnung

der Gläubigeil beruhen soll. Auch diese Entwicklung setzt schvn
bei Paulus ein (z. B. Kolvsserbrief), ste tritt in der Bewegung des

christlichen Gnostizismus besonders kraß anf, aber trotz der entschlossenen
Abschüttelung der Gnostiker erobert sie das Terrain der katholischen
Kirche, bis dieselbe ganz nach der Analogie antiker Mysterienvereine
wesentlich zur Besitzerin der allein wahren Lehre vom Heilsprozeß nnd
der heilsnotivendigen Gnadenmittel, kurz zur großen Versicherungsanstalt

für das Jenseits geworden ist.
Man verstehe das nicht falsch, als ob wir nach der klassischen

Zeit des Urchristentums nichts als Abfall und Degeneration sähen.
Alle diese mythischen Vorstellungen waren vielleicht die einzig mögliche
und notwendige Form, in welcher sich das Christentum der antiken
Welt verständlich machen und sie erobern konnte. Und die faktische

Berührung und Durchdringnng mit Jesu Art und Geist hat in der

Christenheit nie aufgehört. Es hat nie an wirklichen Jüngern Jesu
gefehlt, an deren Herz er sein Werk getan hat; weltberühmte Helden,
deren Namen auf deu Blättern der Geschichte verzeichnet stehen und
Helden des Alltags, deren Spuren längst verwischt sind. Helden im
lauten Kampf gegen Lüge uud Unrecht und Helden stiller Pflichterfüllung

und selbstvergessener Hingabe, Helden willigen Duldens nnd
zähen Aushaltens, freie Menschen nnter dem stärksten äußern Zmang
und Druck, reiche Menschen mitten in Hunger und Not. Wohl sind
die pathetisch dröhnenden Worte des Dogmas und die prunkvollen
Ceremonien des Kultns oft nur Formen ohne Inhalt, manchmal aber
auch die dürftigen Gefäße, die den ganzen Jnbel beseligendster Gewiß-



195

heir und die ganze Inbrunst erhebendster Gefühle nimmermehr zu fassen

vermögen.
Die Geschichte des Evangeliums in der Welt ist keine geradlinige

Entwicklung. Die Wirkung in die Breite wird immer erkauft durch
eine Einbuße an Tiefe, durch Kombination mit andersartigen
Einflüssen, durch Kompromisse mit den entgegenstehenden Tendenzen. Aber
darauf folgt immer wieder eine Reaktion, eine ueue Besinnung auf
das Beste, was man besitzt, auf den ursprünglichen Gehalt dessen, was
zur Formel und Phrase gewurden, ein frisches Schöpfen an den Quellen;
doch bald ist auch dieses Wasser abgestanden und lau gewvrden, die
erquickende Entdeckerfreude, von der Herz und Mund nnbckümmert um
den Eindruck auf die Menschen überströmte, weicht wieder taktischen
Erwägungen; der äußere Sieg ist zugleich der Beginn der Degeneration,
bis viel Schmach und Schmerzen die Krisis offenbaren, durch die das
ursprüngliche Leben in Kraft neu hervorbricht. Aber dieser Wechsel
ist kein ewiger Kreislauf, sondern durch das Auf und Ab geht es doch
vorwärts.

Unsere Darstellung hat vielleicht den oder jenen unserer Leser
beunruhigt; sie hat gezeigt, daß Gott bei der Sendung Jesu und dem

Eroberungszug des Christentums mehrfach andere Wege gegangen
ist, als ivir meinten und auch andere als die, welche wir für die besten
gehalten hätten. Der Glaube muß sich mit einem neuen Geschichtsbild
abfinden. Es ist eine ähnliche Situation wie die, welche Naumann
in seinen Briefen über die Religion schildert, mo er von der Verknüpfung
des Christentums mit dem modernen Weltbild redet: die Wand, an
der sich der tausendjährige Rvsenstvck emporgesponncn, mird
abgebrochen, und dieser saugt zwar mit den Wurzeln noch Kraft aus dem
Boden, aber er bedarf einer neuen Wand, um daran Halt zu finden.
Doch diese Situation bietet uns keine andere Aufgabe, als sie uns
unsere Geschicke oft genug stellen: Gottes Wege mit uns sind anders,
als wir erwartet und gewünscht hatten; wir müssen uns in manches
Unbegreifliche schicken uud lernen, an Gott selbst statt an unsere
Dogmen über ihn zu glauben und müssen erkennen, daß Ehrfurcht
vor der Wirklichkeit frömmer ist als alle frommen Konstruktionen
derselben. Das läuft nie ohne tiefe seelische Unruhe ab; doch mit welchem
Recht verlangen wir, nie beunruhigt zu werden? Und was nils die

Ruhe stört, ist andern eine Befreiung. So dürfte es anch mit unserm
Gegenstand fein: gerade was das Christentum bei seinem Gang in
die Welt aus ihr aufgenommen hat, ist ihnen ein Stein des Anstoßes,
und ihn hinwegräumen heißt freie Bahn schaffen zur Berührung mit
dem Leben aus und mit Gott, das durch Jesus in die Welt geströmt
ist und auch durch gelehrte Konstruktionen nicht getötet werden kann.

R. Liechtenhan.


	Aus der Werdezeit des Christentums (Schluss). V., Der Einfluss der religiösen Umwelt auf die Ausgestaltung des Christentums

