
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 5

Artikel: Nochmals Förster über Autorität und Freiheit

Autor: Barth, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132258

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132258
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 146 —

Institutionen und Dogmen zu persönlichen Erlebnissen nnd persönlichen

Heiligtümern werden. Die Frucht dieser Entwicklung ist schon

teilweise gereift. Unser Gvttesglaube ist durch die Anfechtung nicht
zerstört worden. Ich möchte sogar behaupten, daß wir heute mehr
Gottesglauben haben, als vor zweihundert Jahren. Wir haben auf
der einen Seite zwar mehr offene sogenannte Gottesleugnung, auf der
andern aber sicher auch einen viel persönlicheren, viel mehr auf eigenem
Suchen und Erleben gegründeten Glauben, einen Glauben, der vor
allem auch Gott mehr zutraut in Bezug auf die Umgestaltung des

Weltwesens. Aus dem zerfallenden Kirchentnm wächst die Hoffnung
auf das Gottesreich empor, allüberall in der Christenheit. Nun hat
die Bewegung das Zentrum ergriffen: Jesus Christus. Aber wir dürfen
glauben, daß sie auch hier nur den Sinn habe, Jesus uns auf eine

lebendigere, persönlichere Weise zum Eigentum zu geben, als er bisher
war. Das Ende der großen Bewegung und zugleich ihre Vollendung
wird die neue Auferstehung Jesn sein.

So dürfen wir die Schmerzen der heutigen Situation ertragen
in der Hoffnung, daß sie nicht wert seien der Herrlichkeit, die dnrch
sie soll offenbar werden. Sv lassen wir die Märzstürme brausen und
denken an die Frühlingstage, die kommen werden, wenn einmal der
Schnee von den Bergen gestürzt und das Eis in den Gründen
geschmolzen ist und das Leben Gottes ans den Tiefen her die Erde neu
mit Blüten geschmückt hat. L. Ragaz.

Nochmals Hörster über Autorität und

Freiheit.)
^n der Besprechung der Hochlandartikel gleichen Namens habe ichI darauf hingewiesen, daß eine Fortsetzuug versprochen sei, welche

an den Einrichtungen der katholischen Kirche Kritik üben svllte
und die darum nicht in der spezifisch katholischen Zeitschrift erscheinen
konnte. Diese Ergänzung liegt nun in Bnchform vor und die Loyalität**)
erfordert auch meinerseits eine Ergänzung.

Die Hochlandartikel, die für ein rein katholisches Publikum
geschrieben waren, bilden auch in der Buchform, die für weitere, auch
protestantische Kreise, bestimmt ist, wieder einen Teil des Ganzen,

*) Autorität und Freiheit, Betrachtungen zum Kulturproblem der Kirche (in
Buchform), Kempten und München, Kösel'sche Buchhandlung.

**) Anmerkung der Redaktion. Verfasser und Redaktion glaubten,
daß der Auseinandersetzung mit Förster nun genug sei. Da aber Herr vr, Förster
unserm Mitarbeiter voreiligen Abschluß seines Urteils nur auf Grund der
Hochland-Artikel vorgeworfen hat, ergreift Herr Dr, Barth nochmals das Wort über
die nunmehr erschienene Ergänzung. Damit soll aber die Diskussion über Förster
ihren Abschluß finden.



147

leider aber mit Veränderungen, die nicht bloß technisch-formaler Natur
sind, sondern vielfach einen andern, auf den wcitcru Leserkreis be-

rechneten Klang haben. Diese Anpassung an verschiedene Leser liegt
nach meiner Auffassung hart an der Grenze des Zulässigen, namentlich
für einen Schriftsteller, der sich mit ethischen Problemen befaßt. Was
ich damit meine, mögen einige Beispiele zeigen:

Is0tl>lan«l (d, h, für den rein katho- L. Such (d. h. für den erweiterten, auch
tischen Leserkreis),
S, 22. Wir müssen an der Hand

einfachster Lebens- und Seelenkenntnis
zu zeigen suchen, daß bestimmte
Probleme durch ihre Natur selber besonders
schwere Bedingungen an diejenigen stellen,
die sie lösen wollen, daß es hier daher
eine absolute Rangordnung der Geister
in Bezug auf Kompetenz gibt,
eine Rangordnung, deren letzte
Konsequenz die höchste Autorität
Christi ist, so wie die alten
Maler es darstellen: Ueber den
aufsteigenden Reihen der
Bekenner, der Märtyrer, derHei-
ligen, der Apostel tront der
höchste Ueberwinder,

S, 202 wird „orsclo ut iritstliZäm«
umschrieben: „d. h, ich lebe in der
ehrfurchtsvollen Gewißheit, daß ich von
einer überlegenen Einsicht zu lernen
und ihr meinen Hochmut zuopferu
habe, statt daß ich in trotziger
Selbstsicherheit nur an meine
individuelle Weisheit glaube.
Nur so befinde ich mich in dem rechten
Seelenzustand des selbstlosen und
selbstvergessenen AnHörens,"

S. 320. „Die Mitwirkung
historisch-philologischer Methoden in der
Beurteilung und Bewertung der religiösen
Texte wird niemand angreifen — auf
einem Gebiete aber, wo die Geheimnisse

der Uebernatur in die Natur
undGeschichte hineingreifen, kann
man doch unmöglich nach bloß kritischen
Gesichtspunkten interpretieren wollen.
Solche Fragen gehören eben nicht mehr
unter die Kompetenz einer isolierten
Verstandskritik,"

protestantischen Leserkreis).
S. 7. Von den gleichen induktiven

Gesichtspunkten aus muß gezeigt werden,
daß es in der Erkenntnis der großen
Lebensprobleme eine Rangordnung der
Seelen gibt, die wohl zeitweise durch
abstrakte Doktrinen verhüllt werden
kann, die sich aber immer wieder
unwiderstehlich durchsetzt und die auch den
tiefsten Grund für die Anerkennung
einer religiös-sittlichen Autorität enthält.

S. S7. d. h. Ich muß aufhören an
mich selbst zu glauben, muß mich nnt
der demütigen Gewißheit erfüllen, daß
ich von einer überlegenen Einsicht zu
lernen habe — nur so kann ich selbstlos

und selbstvergessen empfangen.

S. 83. „Niemand wird die
wohltuend e Wirkung der historisch-philo-'
logischen Methode bei der Sichtung
und genauen Uebersetzung der Urtexte
in Abrede stellen, ja man muß hier
durchaus die Ansicht jenes deutschen

Forschers teilen, der meinte, die Textkritik

sei ein hochwichtiges, ein
heiliges Geschäft, sie sei ,die
Sicherheitspolizei im Reiche der geschichtlichen
Wahrheiten', und wo sie ihres Amtes
nicht walte, da sei ,aller Lüge und
Fälschung Tür und Tor geöffnet,'

Der Irrtum und die Gefahr
beginnt aber gerade dort, wo die
Kompetenz der isolierten Verstandeskritik
weit überschritten wird und wo sich zu
der Textkritik ein abstraktes Denten und
Schlußfolgern in Bezug auf höhere
Wahrheiten und Geheimnisse hinzugc-
sellt."



— 148 —

Das sind drei Musterbeispiele aus der Neubearbeitung. Wer
jemals Texte verglichen hat oder anch nnr in solchen Dingen Musikgehör

hat, wird mir zustimmen, wenn ich sage, daß diese Aenderungen
sich uicht erschöpfend aus Gründen der äußern Form oder des Stiles
erklären lassen. Mit einer gnten Auslegekunst kann man ja gewiß
nachweisen, daß Fassung ^ und L dasselbe bedeuten in allen drei
Fällen. Ich möchte auch durchaus uicht Gewicht legen auf den
tatsächlichen Unterschied des Inhaltes als vielmehr anf den Unterschied
des Eindruckes, deu der Ton im ersten nnd im zweiten Fall bei
den verschiedenen Adressaten erwecken muß. Daraufhin betrachtet
erscheint mir die Umgestaltung als ein unerlaubtes Spiel mit
ernsthaften Lesern.

Diese Umgestaltung der Hochlandanfsätze ist für mich auch eine

nachträgliche Rechtfertigung, daß ich mit meiner Kritik nicht das
Erscheinen des Buches abgewartet habe. Jene sind eine Sache für sich:
so spricht Förster, wenn er im Kreise der Katholiken ist.

Doch zur Hauptsache: Worin besteht Försters Kritik der
katholischen Kirche in den Schlnßkapiteln des Buches? Es folgt
auf den schon aus jenen Aufsätzen im Ganzen bekannten Teil zunächst
ein Kapitel über „kirchliche und staatliche Autorität" ganz in
katholischhierarchischem Sinne. Die kirchlichen Bedenken gegen den Katholizismus

finden sich vor allem in dem nächsten Kapitel über „Universalität
und Separation." Daraus geht hervor, daß Förster von dem nicht-
katholischen Teile der Menschheit (der „Separation") nicht die Rückkehr

in die katholische Kirche erwartet, wie sie heute ist, sondern daß
er zunächst von Seiten der heutigen katholischen Kirche die Wieder-
gewinuuug der wahreu Universalität abwarten ivill. Der Geist bureau-
kratischer Reglementierung, ängstlicher Intoleranz, der Cliquendiktatur
in der Kirche muß zuerst weichen, dann erst kann die Zeit der großen
Universalkirche anbrechen. Auch iu der katholischen Kirche von heute
ist durch eben jene Faktoren der verderbliche Individualismus
eingedrungen, der sich äußert in einer militärischen Methode der
Subordination, in einer ängstlichen Ueberwachung Verdächtiger und
Zweifelhafter bis hinein in die vou ihnen gebrauchten Ausdrücke.
„Die ganze Entwicklung muß mit der Zeit dahin führen, daß es
keinen selbständigen nnd geistvollen Mann in der Kirche mehr geben
wird, von dem man sagen könnte, er sei noch nicht verdächtig gewesen,
verdächtig zu seiu." Das ist wohl der deutlichste Ausdruck eines
gewissen Unmutes gegenüber der heutigen Praxis der katholischen
Kirchendisziplin. Und die Ursache davvn: Die Kirche hat — ganz entgegen
der mittelalterlichen Kirche — im 17. Jahrhundert einen „Modernismus"

in sich aufgenommen, indem ste gewissen Einflüssen des neuern
Staatslebens, wie es sich seit Ludwig XIV. ausgebildet hatte, nachgab.
Das ist der gefährlichste „Modernismus" in der Kirche. Doch man
glaube nun ja nicht, daß stch Förster auf die Seite der Leute stellt,
die man im vvrigen nnd jetzigen Jahrhundert als Modernisten bezeichnet



— 149

hat. Zwischen diesen nnd sich schneidet er das Tafeltnch scharf entzwei.
Und das ist nur konsequent: weun er in ein positives Verhältnis zur
katholischen Kirche kommen will, kann er nicht anders als diese bereits
aus dem Schiff der Kirche Ausgeladenen vder doch dazu Verurteilten
meiden. Wieweit die von Förster bekämpften Erscheinungen in der
katholischen Kirche bloß zeitliche und veränderliche Abirrungen sind
und wie weit sie zum System und innern Wesen der ganzen Institution
geworden sind, wage ich nicht zu entscheiden, ebenso nicht, ob die
katholische Kirche einer Entwicklung zu der von Förster erhofften
Universalkirche fähig ist.

Aber man täusche sich nicht: auch wenn das alles möglich wäre,
jene Universalkirche, die Förster im Auge hat, ist durchaus die päpstliche

katholische Kirche, so fehr er auch an einzelnen Stellen der
protestantischen Freiheit eine zeitlich und quantitativ eingeschränkte Berechtigung

zuzugestehen scheint. Diese Berechtigung ist durchaus eine historische
in dem Sinne, wie etwa ein Kirchengeschichtsschreiber von der historischen
Berechtigung des Gnostizismns sprechen mag. Gleich zu Anfang jenes
Kapitels betont Förster seine Unterordnung unter die kirchliche Lehre
(S. 126): „Die theologische Begründung der kirchlichen Autorität wird
durch unsere Darlegungen nicht im geringsten angetastet. Denn wir
betrachten hier nur die kulturelle Seite der Kirche, unsere
Betrachtungsweise ist eine psychologische und soziologische; mir halten uns
dabei an die in der Kirche selber von jeher herrschende Auffassung "
Wie die Rückkehr zur Universalkirche zu denken ist, das erfahren wir
aus einer Anmerkung (S. 146): „Für jeden unvoreingenommenen
Leser, der den Grundgedanken unserer Darlegungen erfaßt hat, ist
die Erklärung überflüssig, daß wir keineswegs meinen, daß die Kirche
bei der Wiedergewinnung der Abgefallenen das Geringste
von ihren fundamentalen Wahrheiten preisgeben folle.
Sie soll diese nur in ihrer ganzen geistigen Fülle in den Vordergrund
rücken — woraus sich dann notwendig die erobernde und begeisternde
Wirkung dieser Wahrheiten ergeben wird."

Gewiß, Förster übt im zweiten Teile seines Buches auch eine
Art Kritik an der jetzigen katholischen Kirche, aber es muß konstatiert
werden: 1. daß es eine ganz andere, liebevollere Kritik ist, als die
gegenüber dem Protestantismus und Individualismus, es ist die
schonende Kritik des Sohnes gegen die Mutter; 2. daß diese Kritik
sich stets in den Schranken hält, welche die katholische Kirche schließlich
auch ihren Gläubigen gestatten kann. Aber ein wesentlich anderes
Bild von Försters Anschauungen über Autorität und Freiheit als
das von mir fchon auf Grund der Hochlandaufsätze gezeichnete kann
ich beim besten Willen auch aus dem ganzen Buche nicht gewinnen.

Für Förster persönlich mag der angedeutete Weg eine Lösung
des schweren Problems bedeuten. Den Menschen aber, die wirklich
durch die protestantische Freiheit und Gebundenheit hindurchgegangen



— 150 —

stnd, wird dieser scheinbar fu einfache und glatte Weg ungangbar fein,
ohne daß sie von ihrem Besten preisgeben. Albert Barth.

Die Nongottage/)

'^Huf dem Titelblatt einer zur Massenverbreitung bestimmten Bro-
schüre des bekannten Detektivgeschichtenschreibers A. Conan
Doyle über die Kongogreuel fällt die Jammergestalt des kleinen

Jmpongi, eines Negerknaben mit abgeschnittener rechter Hand und linkem
Fuß, eine Photographie von der Missivnarsfrau Harris aufgenommen,
ins Auge. Unter dem Bild steht der Vorwurf an die „christlichen"
europäischen Mächte: „Oommsut vous ms protsgs?!"

Im Gegenfatz zu dieser, übrigens sehr gut geschriebenen
Broschüre, die für solche Leser bestimmt ist, die mehr durch Sensation
erregt werden müssen, wollen mir versuchen, unseren Leser durch eine

einfache Darstellung der Tatsachen das Notwendigste über den Kongostaat

mitzuteilen. Wenn diese Tatsachen sensationell wirken, so wird
es an ihnen und nicht am Berichterstatter liegen.

Wir wollen uns so kurz als möglich fassen, müssen aber doch

gründlich vorgehen und können nicht Unterlasten, von der Vorgeschichte
und der Entstehung des Kongostaats das Wichtigste zu sagen; sodann
wird vom Berliner Vertrag und seiner „Ergänzung", der Brüsseler
Akte geredet werden müssen, dann vom System der Ausbeutung des

Kongo, von den Folgen des Systems, dem Kampf gegen das System,
der gegenwärtigen Lage und der Zukunft des Kongo.

Europa stand noch unter dem Eindruck der Entdeckungen
Livingstones, Camerons und Stanleys, als König Leopold II von
Belgien am 12. September 1876 die lHorrkorurios gsograonicms in
Brüssel mit folgenden Worten eröffnete:

„Der Gegenstand, der uns heute vereinigt, verdient vor allen das Interesse
der Freunde der Menschheit. Der Zivilisation den einzigen Teil des Erdballs
eröffnen, in den sie noch nicht eingedrungen, die Finsternis vertreiben, die noch ganze
Völker einhüllt, das ist, darf ich wohl sagen, ein Kreuzzug, unseres fortschrittlichen
Zeitalters würdig und ich bin glücklich, konstatieren zu können, wie sehr die öffentliche

Meinung ihm günstig gestimmt ist; der Strom ist mit uns.
Muß ich noch betonen, daß ich, als ich Sie nach Brüssel einlud, durch keine

selbstsüchtigen Absichten geleitet wurde? Nein aber ich wäre glücklich, wenn
Brüssel eine Art Hauptquartier dieser zivilisatorischen Bewegung würde."

«) Dieser Aufsatz von Pfarrer Sutermeister ist die Erfüllung des
Versprechens, das wir im Januarheft der Neuen Wege, Seite 29, gegeben haben: die

Kongofrage einmal ausführlich zu besprechen. D. Red.


	Nochmals Förster über Autorität und Freiheit

