
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 5

Artikel: Der Kampf um Jesus Christus : Teil II

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132257

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132257
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


^ 134 —

geisterung wiederzugeben, welche die Herzen der Bevölkerung von
Whitefield's schlagen macht. Es ist nicht anders möglich, als daß ihr
emsiges Schaffen Andere ansteckt. Zahlreich sind denn auch schon in
England die Kirchen, in denen ihr Beispiel wie ein Sauerteig wirkt.
Seit zwei Jahren ergeht von Whitefield's aus durch die Presse, durch
Brochüren uud Vorträge eine unaufhörliche Propaganda bis in die

kleinsten englischen und schottischen Landgemeinden, um die
unabhängigen Kirchen des Landes zu veranlassen, ihre Organisation und
ihre sittliche und soziale Stellungnahme nach der Art Whitefield's
umzugestalten. Selbstredend wird dieser vorwärtsstrebenden Bewegung
auch eiu kräftiger Widerstand entgegengesetzt. Die Geistlichkeit, die in
einer „gepredigten" Kirche alt geworden ist, kann sich nicht eiue
„predigende" Kirche vorstellen — predigend durch ihre äußere soziale
Tätigkeit nnd durch die Mitarbeit ihrer Laienglieder. Die Freunde
des Dogmatismus und des „statu quo" haben Angst davor, in das
Heiligtum das aufgeregte Leben von außen eindringen zu sehen, und
ziehen deu Grabesfrieden leerer Kirchen der Freiheit uud der
Ungewißheit der Zukunft vvr. Trotzdem ist die Reform im Gange. Die
Kirchen werden ihr ihre Türeu öffueu müssen, wenn ste sich selbst
retten wollen, indem sie das Volk mit sich retten. Reform der sozialen
Stellungnahme der Gemeinde, Reform ihrer äußern Organisation —
das ist's, was Not tut; Reform der sozialen Stellungnahme, das will
heißen: Anerkennung der Freiheit, inmitten der kirchlichen Gemeinde
alle Menschheitsprobleme der Zeit zn erörtern und an ihrer Lösung
gemäß ihrem christlichen Ideal zu arbeiten; Reform der äußern Organisation,

das heißt: Umwandlung der Kirchen in Heime, die dem

ganzen vielgestaltigen Leben einer erweiterten christlichen Familie dienen.
Die protestantische Kirche Europas hat ein hohes Ideal der

Wiedergeburt vor sich. Wie weit ist es noch bis anhin? Die Kirche
Sylvester Horne's weist uns den Weg.

»er Kamps um Wus Lbrlslus.
Ii.

^ch habe im ersten Teil dieses Aufsatzes zu zeigen versucht, was
I für Verheißungen und Aufgaben der heutige Streit nm den „ge-

schichtlichen Christus" in sich schließe. Es blieb aber ein Problem
ungelöst, das zu Beginn jener Ausführungen auftauchte: wie sich die

religiöse Gewißheit uud geschichtliche Tatsachen zu einander verhielten?
Dürfen diejenigen Ueberzeugungen, auf denen unsere geistige Existenz
ruht, selbst auf den fo unsicheren Grund geschichtlicher Behanptungen



— 135 —

gestellt werden? Ist das Christentum nicht eine äußerst problematische
Sache, wenn es auf den „historischen Christus" gegründet fein soll?

An dieses Problem wollen wir nun heute herantreten. Wir
werden es nicht in der theologischen Schulsprache, nicht aus
wissenschaftlich erschöpfende Weise tun und beanspruchen nicht, eine
abschließende Lösung zu geben. Dazu ist die Frage zu schwierig, die
heutige Situation zu nen. Wir stehen vielleicht vor einer religiöseu
Umwälzung, deren Sinn uns erst aufzudämmern beginnt, vor einem
Umdenken, das die wichtigsten Begriffe erfaßt, mit denen wir jetzt
arbeiten. Mit diesem Vorbehalt soll das Folgende gesagt sein.

1. Man hat die Schwierigkeit, um die es sich handelt, schon
lange vor unserer Epoche gesehen. Jedermann kennt den Satz Lessings:
„Zufällige Geschichtswahrheiteu können der Beweis für notwendige
Vernunftwahrheiten nie werden." Das christliche Denken hat sich zu
allen Zeiten mehr oder weniger mit dem Verhältnis zwischen den zwei
Faktoren des geistigen Lebens beschäftigt, die wir in Kürze Idee
und Geschichte nennen können. Unter „Idee" (wofür in unserem
Falle auch der Ausdruck „Prinzip" gesetzt werden kann) ist dabei eine
an sich gültige Wahrheit zu verstehen, die durch den menschlichen Geist
unmittelbar erfaßt werden kann, sei es dnrch verständige Reflexion,
philosophische Spekulation, mystisches Schauen, sei es durch sittliche
uud religiöse Erfahrung; unter „Geschichte" aber gewisse feste
Tatsachen der Vergangenheit, in «oircrst« : die Geschichte der Offenbarung
Gottes in Jesus Christus. Das christliche Denken ist bis auf diesen
Tag eine beständige Erneuerung des Versuches, diese beiden Faktoren
zu einer Einheit zu verbinden. Daß das Christentum ursprünglich
eine geschichtliche Bewegung ist (das Wort „geschichtlich" im weitesten

Sinne verstanden), dürfte heute als eine ausgemachte Sache
gelten*). Vom griechischen Denken her kam aber der Trieb, in der
historischen Tatsache die Idee zu zeigen, ja, diese in die Idee aufzulösen.
Auch das Christentum wurde eine Idee, für ivelche die Heilsgeschichte
eigentlich nur eine Illustration bildete, die aber ihre Wahrheit auch
ohne diese besäße. Drohte sich so das Evangelium vom Reiche Gottes
in eine Philosophie aufzulösen, so reagierte dann ein Instinkt der
Selbsterhaltung doch immer wieder dagegen und hielt an der zentralen
Bedeutung der Heilsgeschichte fest. Ein Ergebnis dieses Ringens und
zugleich ein Kompromiß ist das Dogma. Aber mit der Ausbildung
des Dogmas hörte der Gegensatz nicht auf. Die philosophische Tendenz
machte sich in neuen Formen stets wieder geltend. Ihr ist es
unmöglich, eine geschichtliche Tatsache einfach als solche stehen zu lassen
und als wertvoll zu verehren. Sie muß die ihr zugrunde liegende
Idee erkennen, sie mit der Idee durchleuchten, sie in eine Manifestation

der Idee auflösen, erst dann ist sie beruhigt. Damit hängt

*) Ich habe dies in meiner Vorlesung „Ueber die gegenwärtige Umgestaltung
des Christentums" zu zeigen gesucht (Oktoberheft 1909).



— 136 -
zusammen, daß sie auch mit der schöpferischen Persönlichkeit wenig
anzufangen weiß. Sie glaubt auch diese in die Idee auflösen zu
müssen,

'
d. h. sie macht sie zu einer Personifikation der Idee und ist

dabei der Ueberzeugung, daß in der Idee immer mehr enthalten sei,
als sich in einer einzelnen Persönlichkeit, und wäre es die größte,
ausdrücken könne. Das ist z. B. die Meinung der idealistischen deutschen

Philosophie: Kant (den ich hier wohl auch dazu rechnen darf), Fichte,
Schelling, Hegel und ihre Nachfolger stehen alle auf dieser Seite.
Dagegen aber reagiert wieder die ursprüngliche christliche Empfindung,
die in Jesns mehr zu haben glaubt, als alle Philosophie geben und
nehmen kann.

Es hätte keinen Zweck, diesen Zwiespalt hier geschichtlich weiter
zn verfolgen. Lessing nennt ihn den „garstigen breiten Graben," über
den er nicht kommen könne, so oft und ernstlich er den Sprung
gemacht habe. Es ist der Graben, an dem auch heute die Theologen
und die Philosophen — oder sollen wir sagen: die einfachen Christen
und die Philosophen? — stehen, die Einen hüben, die Andern drüben.
An diesem Graben spielt sich der Streit ab, von dem ivir reden. Wieder
hören wir die Behauptung, eine Religion, in «oucrst«: ein Christentum,
das auf sicherem Gruud ruhen wollte, müßte von der Geschichte
unabhängig sein, müßte auf Tatsachen ruhen, die in der Gegenwart
zu erfassen uud zu kontrollieren seien, also auf der Erkenntnis der
Natur und des Geistes, müßte also begründet werden können durch
Erfahrung und Denken, müßten geschöpft werden aus dem Lebensstrom,

der durch unser Herz und durch unsere Zeit, durch jede Zeit,
rausche. So hat es seinerzeit in gemilderter Form der Zürcher Theologe
Biedermann gefordert (es kam ihm in erster Linie ans das christliche
„Prinzip" an, nicht auf die geschichtliche Gestalt Jesu), so meinen es,
wie wir im letzten Aufsatz gezeigt haben, Kalthoff und Drews.

Auf welche Seite des Grabens stellen wir uns? Es leuchtet ein,
wie verlockend die Aussicht ist, die uns die Philosophen (wie wir sie der
Kürze halber nennen wollen) eröffnen. Sobald wir einmal den Schritt
täten: die christliche Vergangenheit, im Besondern die biblische Geschichte,
als für unser heutiges religiöses Leben prinzipiell belanglos aufgäben
uud uns mit beiden Füßen auf den Boden der Gegenwart stellten —
ivie frei nnd leicht müßte uns zumute werden! Wir wären auf einmal
die ganze historische Last los; ivir brauchten uns nicht mehr mit den

Problemen der biblischen Geschichte abzuquälen; Kautsky, Jensen,
Kalthvff, Dreivs könnten uns nicht mehr schrecken; wir lebten aus
dem lebendigen Gott unseres Tages, lebten religiös unser Leben,
tränken aus dem ewig jungen Quell der Wahrheit! Wäre das nicht
herrlich? Sollten wir nicht eiumal entschlossen den Schnitt machen —
frei werden?

Ja, frei und leicht fühlten ivir uns zunächst wohl — aber ob

uicht bald zu srei und leicht? Ob wir uns nicht ziemlich bald nach
der Last der Geschichte zurücksehnten? Ob wir nicht die Freiheit dessen



— 137 —

gewonnen hätten, der ein großes Vermögen weggeworfen hat und
nun bittere Not leidet? Wir wollen die Frage untersuchen.

2. Zunächst kehren wir zu einem Gesichtspunkt zurück, den schon
unsere frühere Ausführungen, in etwas anderem Zusammenhang,
hervorgehoben haben. Wir fragen: Ist denn das Christentum ursprünglich
eine Geschichtsrcligion im Sinne von Bergangenheitsreligion? Will nns
Jesus selbst an ein historisches Faktum binden, etwa an seine eigene
Person? — Diese Frage muß, wie mir scheint, verneint werden. Jesus
will uns nicht an seine Perfon binden, sondern an den Vater und sein
Reich. Zwar sprechen mannigfache und deutliche Anzeichen und
Tatsachen, auch direkte und nicht zu bezweifelnde Aussprüche Jesu*) dafür,
daß er stch bewußt gewesen ist, in einem ganz besonderen Verhältnis
zu Gott zn stehen und eine ganz besondere Sendung für das Kommen
des Reiches Gottes zu haben, aber das alles hat doch nur einen
provisorischen Sinn, als Mittel und Weg — das Ziel ist des Vaters
Reich. Der Vater aber ist ein lebendiger Gott. Seine Offenbarung
ist uicht an einen bestimmten Punkt der Geschichte gebunden; er ist
stets denen zugänglich, die reinen Herzens sind; die Pforten seines
Hauses sind stets offen für seine Kinder; der Strom seines Lebens
fließt durch alle Zeiten und in der Zukunft warten seine größten
Offenbarungen.

Das scheint mir deutlich die Meinung des Evangeliums zn sein.
Dafür find das Unservater, die Bergpredigt und die Gleichnisse ein
schwer zu widerlegender Beweis. Es ist also falsch, das Christentum
zu einer bloßen Vergangenheitsreligion zu machen. Das Evangelium
wenigstens ist eine Anweisung, Gott, den Vater, in der lebendigen
Gegenwart zu suchen und zu finden. Wenn wir es trotzdem eine
geschichtliche Bewegung nennen, so schließen wir dadurch in den

Begriff „Geschichte" Gegenwart und Zukunft ein und drücken den
Gedanken aus, daß wir das Evangelium vom Reiche Gottes nicht
in eine bloße philosophische Idee auflösen lassen wollen, sondern es
als eine schöpferische Kraft fassen, die auf persönliche Weife wirkt.
In diesem Sinne sagen wir: Wir glauben als Christen gar
nicht in erster Linie an Jesus, sondern an Gott, den
Lebendigen, und sein Reich.

Man verstehe dies nicht falsch: das ist rein prinzipiell
gesprochen; die Ergänzung wird bald folgen. Wir wollen mit dieser
Feststellung die Belastung durch den Historismus von unserm
christlichreligiösen Wesen abwälzen. Gerade wenn wir Jesus recht verstehen,
stnd wir keine Knechte der Vergangenheit, sondern führen ein
gegenwärtiges, quellfrisches Leben mit dem lebendigen Gott, dem Vater.
Er macht uns, wie von jedem andern Bann, so auch von dem der

Der bekannteste ist Evang. Matth, 11, 27. Doch Veraleiche man damit
z. B, auch Matth, 12, 2-6 ; 10, 32—34, 37-38 ; dazu alle die Stellen, die das
Messiasbewußtsein Jesu ausdrücken, vor allem Matth, 16, 13-20,



— 138 —

Geschichte ganz frei. Wir sind als seine Jünger autonome Kinder
Gottes so gut, als irgendwer, ja mehr als irgendwer. Wir trinken
unmittelbar aus dem ewig jungen Born des Gotteslebens.

Ich gehe soweit, zu sagen: Wenn Einer meint, er könne den
Vater erkennen und das Reich Gottes haben ohne Jesus— warum
sollen wir ihn daran hindern? Sollte uns nicht gerade Jesus davon
frei machen, daß wir den Menschen einen bestimmten Weg zu Gott
vorschreiben und andere verbieten wollen? Das ist der Geist des

Dogmatismus und des Kirchentums, der Ketzerrichterei und theologischen

Bevormundung Gottes und des Menschen, aus dem wir endlich
heraus sollten — im Namen des Befreiers Jesus. Im Namen Jesu
sollten wir die Freiheit und das Vertrauen haben, zu den Menschen

zu sprechen: „Versuchet, zu Gott zu kommen, auf welchem Wege euch

Herz, Gewissen nnd Vernunft führen. Ihr kennt den Weg, der Jesus
heißt — wenn ihr auf einem anderen eher znm Ziele zu kommen
glaubt, nun, so versucht es. Jesus zürnt euch darob nicht. Durch
die Probe werden wir am besten belehrt. Wir sind unserseits weder
ängstlich noch neidisch: auf welchem Wege ihr immer Quellen
göttlicher Wahrheit findet — wir freuen uns eures Findens. — Der Weg
zu Gott ist der sreieste Weg, den es gibt. Das lehrt uns Jesus.
War es doch fein Kampf, den Weg zu Gott frei zu machen von den

Hemmungen der Theologie, des Gesetzes, des Kirchentums, von allem
gekünsteltem und kompliziertem Wesen, und zu zeigen, wie einfach er
ist, wie er das Menschlichste, Kindlichste ist, was es gibt: Gehorsam
gegen die reinsten Impulse des Herzens, Vertrauen, Herzensreinheit,
Güte."

So meine ich, müssen wir prinzipiell sprechen. Aller Historismus
und Dogmatismus muß abgetan sein. Und ich meine — und wiederhole

damit früher Gesagtes — daß gerade diese Gedanken heute und
noch lange mit besonderem Nachdruck ausgesprochen werden müssen.
Denn wir sind zu lange entwöhnt worden, Gott in der Gegenwart
zu schauen. Das Christentum ist zu sehr Vergangenheitsreligion
geworden. Es hat den Weg zu Gott zu stark dogmatisch, theologisch
und kirchlich gemacht. Wir müssen den Weg zn Gott freigeben, auch

wenn dann eine Zeitlang mancher Jrriveg gegangen wird; wir müffen
das Christentum als eine Anweisung zum Leben mit dem lebendigen
Gott proklamieren und es als eine liegreifliche Reaktion gegen frühere
Einseitigkeit hinnehmen, wenn dabei die Vergangenheit gelegentlich oder

zeitweilig zu kurz kommen sollte.
3. Ich glaube freilich nicht, daß dies Letzte stark zu befürchten

sei. Damit gelangen wir zu einer Ergänzung dieser ersten, prinzipiellen

Betrachtung, die ich nicht zu übersehen oder für nebensächlich zu
halten bitte.

Ich habe bisher prinzipiell gesprochen. Es galt, dem Christentum

seinen Gegenwartscharakter und freien Athemzug zu fichern.
Aber ganz falsch wäre es, daraus den Schluß zu ziehen, daß damit



— 139 —

Jesu Bedeutung für die Erkenntnis Gottes und des Kommen feines
Reiches herabgesetzt werde. Ein Anderes ist die prinzipielle und ein
Anderes die Tatsachenfrage. Und nun behaupte ich zum Ersten:
Jesus steht nun einmal als Tatsache vor uns. als die zentrale
Tatsache der Geschichte, und wir müssen uns mit ihr auseinandersetzen.
Oder sollte» diese Tatsache etwa weniger wichtig sein, als eine aus der
Gegenwart oder als irgend welche Erscheinung der Natur? Nur ein
völlig ungeprüftes Vorurteil könnte das behaupten. Mag Jesus selbst
das Reich Gottes nicht mit seiner Person verbunden haben, fo hat
doch die Geschichte das getan, so steht er doch da als sein oberster
Träger, seine hellste Offenbarung, als das Licht Gottes inmitten der
Menschenwelt. Damit habe ich schon meine zweite These berührt:
Tatsache ist. daß der Glaube an Gott, den Vater und an sein Reich
durch Jesus die Macht geworden ist, die der Geschichte seither die
Richtung gegeben hat — trotz allem! — und daß daher der Glaube
an Jesus, den Christus, der Ausdruck geworden ist für die konkreteste
und lebendigste Form des Glaubens an Gott und fein Reich. Dieser
Glaube an das Reich Gottes und den Christus war ja schon vor
Jesus da und ist auch jetzt noch außerhalb des Christentums da,
nämlich im Judentum, das noch immer auf den Christus (gleich
Messias) und sein Reich wartet; das Spezifische des Christentums
aber, seines Glaubens an Gott und sein Reich ist ausgedrückt in dem
Bekenntnis, daß in Jesus der Christus, d. h. Gottes volle Wahrheit
in Menschengestalt, erschienen sei. Und das Christentum hat bis jetzt
feine Eigenart nur dadurch behaupten können, daß es an Jesus immer
wieder fein Selbstverständnis herstellte und vertiefte, daß es an ihm
Gott und Mensch verstehen lernte; es hat seine Eigenart behauptet und
weltbesiegende Kraft besessen genau in dem Maße, als ihm dies gelang.

Anf Grund dieser Tatsache füge ich denn der prinzipiellen
Entscheidung noch eine geschichtliche Behauptung hinzu und sage: Gewiß
ist das Christentum Glaube an den lebendigen Gott und sein Reich,
gerade nach dem Sinne Jesu selbst; gewiß ist das Reich Gottes nicht
gleichsam dogmatisch an Jesn Person gebunden; gewiß ist der Weg
zu Gott srei — das alles soll nicht etwa znrückgenommen werden,
aber: es ist daneben eine gewaltige und einfach nicht zu übersehende
Tatsache, daß der Glaube an das Reich Gottes und, was damit
eigentlich gleichbedeutend ist, an Gott selbst, durch die Gestalt Jesu
eine Macht in der Welt geworden ist, durch diese persönliche, konkrete
Darstellung sich der Geister bemächtigt hat. Sollten wir nun das
Licht, das an ihm erschienen ist, nicht sehen wollen? Sollten wir diese

unvergleichliche Gabe Gottes ignorieren, nur um des Dogmas von
der Gegenwartsreligion willen? Wäre dieser Dogmatismus besser als
der andere? Sollten wir den Reichtum, den uns die Geschichte
anbietet, verschmähen, nur um immer wieder von vorne anfangen zu
können, anstatt auf Grnnd dieses Reichtums weiter zu schreiten immer
tiefer in Gottes Reich und Wahrheit hinein?



— 140 —

Ich füge dem das Bekenntnis hinzu, daß für Zahllose von uns
die Sonne der Geschichte erlösche, wenn man Jesus aus ihr striche,
daß unser Glaube an Gott und sein Reich seine Kraft und Bestimmtheit,

feinen Enthusiasmus und seine Ruhe verlöre. Mögen Andere
ohne ihn auskommen, wir stören sie darin nicht, tun es gerade in
seinem Namen nicht, nur wir sprechen, ganz undogmatisch, ohne alle
Prätension, unser Bekenntnis aus, daß wir es nicht könnten, daß

wir nicht einsehen, wie wir es könnten. Mehr wollen wir nicht sagen,
brauchen wir nicht zu sagen.

Geraten wir damit nicht in einen Widerspruch zu unseren
früheren Aussagen? Mich dünkt nicht. Wir lassen dem Reiche Gottes,
dem Leben mit Gott feine Freiheit, und uehmen uns nur auch unser
eigenes Recht. Wir machen das Christentum nicht wieder'zur bloßen
Geschichtsreligion; Jesus Christus ist uns vielmehr eine der größten
Tatsachen, ja die größte Tatsache derjenigen Wirklichkeit, in die wir heute
gestellt sind. Und gerade er lehrt uns, mit Gott in der Gegenwart

zu leben, gerade er macht uns von sich frei, indem er uns zum
Vater führt, zum Vater allein. Er ist uns nicht Last, sondern Lnst,
ist uns der Befreier — auch von der Geschichte, wie von der Theologie,

ja, wenn wir es wünschen, auch von sich selbst.
4. Aber nun kehrt die Frage wieder — der Leser hat sie gewiß

schon lange ungeduldig gestellt — wie wir uns denn versichern wollten,
daß Jesus gelebt hat und was sein eigentliches Wesen und Wollen
gewesen sei.

Nun antworten wir darauf zunächst: Wir haben keinen Grund,
an der geschichtlichen Existenz Jesu zu zweifeln, keinen Grund,
anzunehmen, daß das Bild von ihm, das uns aus dem neuen Testament
entgegentritt, nicht geschichtliche Wahrheit sei. — „Aber wird das nicht
bestritten?" Gewiß, aber was wird denn nicht alles bestritten?
Ist der Umstand, daß eine Sache bestritten wird, genügend, um uns
an ihr irre zu machen? Wird nicht auch Gottes Dasein heftig
bestritten? Wollen wir deßwegen auf unseren Glauben an Gott
verzichten? Tatsache ist, daß die bisherigen Bestreitungen Jesu Fiasko
gemacht haben, eine mehr als die andere. „Aber könnten nicht künftige

doch endlich das gewünschte Ziel erreichen?" — Warum denn das
annehmen? Ich frage wieder: glauben wir nicht an Gott, trotzdem
ja auch anzunehmen ist, daß künftig neue Angriffe auf den
Gottesglauben erfolgen werden? Warum denn immer Angst haben, daß
das Größte vernichtet werden könnte? Auch Buddha und Zarathustra
hat man als Mythus erklärt, mit dem Erfolg, daß sie heute viel
deutlicher als je vor uns stehen — sollte auch nur ein Hauch von
Wahrscheinlichkeit vorhanden sein, daß die größte Gestalt der Geschichte sich

in Nebel auflösen könnte? Wollen wir wirklich die Ungeheuerlichkeit
annehmen, daß die Menschheit sich dergestalt getäuscht hätte? Warum
denn auch diese krankhafte Skepsis? Ist ste nicht das Gegenteil einer
ivirklich kritischen Haltung — uämlich kritischer (oder vielmehr



— 141 —

unkritischer!) Aberglaube? Wenn werdeu ivir endlich diefer Angst los
werden, daß gerade das Größte nicht sein könne?

„Aber find nicht geschichtliche Tatsachen immer mit besonderer
Unsicherheit behaftet?" Ich antworte: Ist dem wirklich so? Svllte
es sich mit dieser Behauptung nicht auch so verhalten, daß sie bloß
ein ungeprüftes Dogma wäre?

Ist es wahr, daß geschichtliche Tatsachen besonders unsicher sind?
Daß es von vielen gilt, ist freilich gewiß — aber ob es von allen
gelten muß? Ich glaube, daß hier ein Vorurteil im Spiele ist. Die
geschichtliche Erkenntnis hat wirklich lange etwas sehr Unsicheres
gehabt ; Mythus, Sage, Legende standen an Stelle von Tatsachen, und
auch da, wo eine ernsthafte Geschichtsschreibung eingesetzt hatte, fehlte
es meistens an genügenden Dokumenten und an richtiger Methode.
Bedeutet aber nicht das neunzehnte Jahrhundert (um nur dieses zu
nennen) ein Aufstrahlen immer hellerer Erkenntnis des natürlichen
und geschichtlichen Werdens und dürfen wir nicht hoffen, daß wir auf
diesem Wege noch viel weiter kommen würden? Ist es nicht sehr wohl
möglich, daß der Sinn des geschichtlichen Lebens uns noch viel deutlicher

wird als bisher, und zwar so, daß Geschichte viel mehr G eg cn-
ivart wird?

Doch will ich diese Vermutung nur andeuten und einen andern
Gesichtspunkt mehr hervorheben. Gibt es denn andere Tatsachen, auf
die religiöse Gewißheit sicherer gegründet werden kann, als auf die
geschichtlichen? Etwa Tatsachen, die das Naturerkennen nns
erschließt? Da muß es uns schon stutzig machen, daß diejenige
„Tatsache," auf die man sich heute für eine religiöse Deutung der
Wirklichkeit wohl vor andern stützt: die Entwicklung, doch bloß eine Theorie
ist und daß die Dokumente, auf die ste sich beruft, zum Teil sehr viel
weiter in die Vergangenheit hinabreichen, als die der Menschengeschichte.
Ich habe es mit dem letzten Ausdruck schon angedeutet: es ist auch
Geschichte, was diese Theorie meint. Sogar die kopernikanische
Auffassung unseres Planetensystems ist nur eine Theorie, der sich nach
der Aussage großer Denker und Forscher andere, vielleicht ebenso
berechtigte, entgegenstellen lasten. Oder nehmen wir die andere große
„Tatsache" des modernen Naturbildes: die durchgängige
Gesetzmäßigkeit des Geschehens. Sie ist eine philosophische Theorie, eine
Denkmethode, aber keineswegs eine klare und eindeutige Thatsache.
Es ist keineswegs ausgeschlossen, daß die Welt sich eines Tages
unserem Denken wieder in recht veränderten Formen darstellt, ich meine,
daß uusere heutigen Denkmethoden auch wieder starke Modistkationen
erleiden werden, wie das mit den früheren der Fall gewesen ist.
Ueberhaupt ist von den Tatsachen der Natur zu sagen, daß sie uns
keineswegs so offenknndig vorliegen, wie die Durchschnittsmeinung
annimmt, sondern „geheimnisvoll am lichten Tag" sind; daß wir auf
diesem Gebiete Suchende sind wie auf dem der Geschichte.

Nehmen wir sodann die verstandsmäßige Reflexion, die philo-



— 142 —

sophische Spekulation oder das mystische Schauen — werden wir wohl
vvn ihnen sagen, daß sie Ergebnisse vvn größerer Sicherheit liesern,
als die Geschichte? Jeder, der etwas von der Geschichte des menschlichen

Denkens versteht, weiß, daß es nichts Wechselnderes und
Chaotischeres gibt, als die menschlichen Theorien und Spekulationen über
Gott und göttliche Dinge. Daß wir auf diesem Wege zu einer ruhigen
Gewißheit gelaugten, ist am wenigsten anznnehmen. So bleibt uns
uoch ein Drittes: die Erfahrung nnd zwar zunächst die Lebenserfahrung
des Einzelnen, seiue sittliche Erfahrung, d. h. das Erlebnis von der

Macht des Gnten, die dem Gewissen sich aufdrängt und vom Weltlauf
dvch immer wieder bestätigt wird und seine religiöse Erfahrung,
d. h. das Erlebnis von Gottes Dasein, Kraft und Hilfe, von seiner
Heiligkeit und seiner Liebe. Hier stoßen wir freilich auf den Fclsen-
grund aller religiösen Gewißheit. Ohne diese gegenwärtige Erfahrung
Gottes hätte auch die Geschichte keinen Wert für uns. Aber umgekehrt

treibt gerade ste uns weiter über uns selbst nnd den engen
Kreis nnserer Existenz hinaus nach Zeugnissen vvn Gvtt aus der
weiteren Welt. Sie treibt uns über die Gegenwart hinaus in die

Vergangenheit uud in die Zukunft: in die Vergangenheit zur Stärkung
unseres Glaubens durch die bisherigen Erfahrungen von Gottes
Schaffen nnd in die Zukunft zu weiterer Stärkung des Glaubens
durch die Hoffnung auf eine Vollendung des angefangenen Werkes
Gottes. Die Geschichte ist ja nichts anderes, als die erweiterte
Erfahrung des einzelnen Menschen und des einzelnen Geschlechtes. Und
nun wiederholen wir: die Geschichte ist nicht mit besonderer Unsicherheit

behaftet, am wenigsten die geschichtliche Tatsache, die Jesus
Christus heißt. Darauf lassen wir es einfach ankommen.
Nichts wäre törichter, als wenn wir uns durch den Umstand, daß
der Zweifel sich an sie heranmacht, an ihr einfach irre machen ließen.
Daun räumten wir ja jedem das Recht ein, uns unseren kostbarsten
Besitz zu rauben, einfach dadnrch, daß er ihn irgendwie anföchte, seis
mit guten, seis mit schlechten Gründen. Dann ließen wir uns von
jedem Lüftchen wehen, wohin es wollte. Wir müssen fester dastehen.

„Aber haben wir denn wirklich festen Grund? Es bleibt doch
immer nvch ein Bedenken übrig, ein schvn mehrmals angeführtes:
wie können wir, wenn wir nicht Gelehrte find, uns über diese Dinge
ein Urteil bilden? Wir find doch schließlich in Bezug auf die
Beantwortung geschichtlicher Streitfragen auf die Gelehrten angewiesen —
wie sollen wir nun entscheiden, wer von ihnen recht hat und wer nicht?
Könnten nicht doch die Bestreiter Jesu recht haben? Dann möchten
wir ihnen auch recht geben. Denn wir möchten nicht einfach blindlings

einen Glauben festhalten, dem die Wissenschaft den Boden
abgegraben hat."

Ich antworte damit, daß ich die Voraussetzung leugne, auf der
diese ganze Argumentation beruht. Sie hat eine viel zu große
Meinung von dem, was „die Wissenschaft" kann und nicht kann. Es ist



— 143 -
ein Aberglaube, ein Gespensterglaube, zu mciuen, daß „die Wissenschaft"
uns eines Tages Jesus nehmen könnte, aber es ist auch ein Irrtum,
anzunehmen, daß wir in Bezug auf ihn vvn den Gelehrten abhängig
seien. Was wir nötig haben, um zu der Erkenntnis Jesu zu gelangen,
deren wir bedürfen, ist höchstens, daß wir lesen können. Ein neues
Testament bekommen wir, wenn nötig, umsonst. Haben wir dann
eine Spur von religiösem Verständnis, dann wissen wir nicht
nur, daß Jesus gelebt hat uud lebt, sondern auch, wer er gewesen ist
und ist. Denn eben nicht Gelehrsamkeit ist es, die uns Jesus erkennen
läßt. Es ist ja nicht zu leugnen, daß geschichtliche Gelehrsamkeit ein
Mittel werden kann, uns das Verständnis Jesn aufzuschließen; insofern

schätzen wir natürlich die Arbeit der Bibelforschung sehr hoch und
wollen sie unangetastet wissen. Nur wollen wir ihre Grenzen erkennen.
Sie kann die Quellen prüfen, aus denen wir die geschichtliche Kunde
über Jesus schöpfen, kann die größere oder geringere Sicherheit der
Berichte über ihn festzustellen trachten, kann uns die zeitgeschichtlichen
Verhältnisse schildern, in die Jesus und seine Jünger hineingestellt
waren, kann zeigen, wie die Botschaft und das Wirken Jesu äußerlich
und innerlich mit der früheren und späteren Geschichte zusammenhängen

— aber mehr kann sie von sich aus nicht. Sie kann uns das
Geheimnis Jesu nicht deuten; sie kann uns kein Urteil über die in
ihm erschienene Gabe Gottes abgeben. Sobald sie dies tut, ist sie

nicht mehr auf ihrem eigenen Gebiete. Die größte kritische Gelehrsamkeit

kann vielleicht für das Eigenartigste und Größte an der
Erscheinung Jesu ganz blind sein. Gerade die Gelehrsamkeit und die
Gewöhnung an eine rein intellektuelle, kritisch zersetzende Tätigkeit mag
den Sinn für dieses Größte sogar abstumpfen. So mag es sehr wohl
geschehen, daß ein Kind Jesus besser versteht, als der gelehrteste und
scharfsinnigste Professor der Theologie. Ein Franziskus von Assisi
hat von Jesns wenig genug gelehrte Kenntnis gehabt, hat nichts von
Bibelkritik gewußt und doch — welcher moderne Gelehrte und
Darsteller des Lebens Jesu hat ihn besser verstanden als Franziskus?
Um Jesus zu verstehen, bedarf es keines gelehrten Wissens, keines
kritischen Scharfsinns, auch keiner sogenannten Bildung, sondern einer
gewissen, ich möchte sagen, Verwandtschaft mit ihm, einer religiösen
und sittlichen Empfänglichkeit; es ist dazu vor allem nötig, daß man
im Kleinen oder Großen seinen Weg gehe oder doch zu gehen
versuche. Es verstehen ihn die am besten, die etwas vom Leben mit
dem Vater wissen, ein Verständnis für den Vater haben. Die
Erkenntnis Jesu Christi ruht auf der Erkenntnis Gottes, wie freilich auch
umgekehrt aus der Erkenntnis Christi Erkenntnis Gottes wird. Jesus
verstehen solche, die mit Gott eine große Sache haben und an sie ihr
Leben setzen; die, wie er, sich zu den Armen und Geringen, den
„Zöllnern und Sündern" gezogen fühlen und wie er mit den „Pharisäern

und Sadduzäern" zusammenstoßen und die mit ihm schließlich
den Weg gehen, der zu einem Kreuze führt. Ihnen wird Jesus un-



— 144 —

endlich viel. Er wird ihnen die gewisseste und konkreteste der Wirk-
lichkeiteu. Sie könutcu eher an ihrer eigenen Existenz zweifeln als
an ihm. Alle kleinsten Züge seines Wirkens werden unendlich lebendig;
aus ihrem eigenen Erleben wissen sie, wie wahr und unerfindlich sie

sind; scheinbar nebensächliche oder dnnkle Worte gewinnen einen
überraschenden Sinn. In Jesus entfaltet sich ihnen die ganze Wahrheit
des Menschentums, aber doch uicht iu schablonenhafter Weise, sondern
in allerkonkretester Gestalt.

Diese Wahrheit Jesu aber ist jedem zugänglich, der dafür
irgendwie das Auge hat. Dieses werden aber — ich wiederhole es —
Studierzimmcrleute im allgemeinen am wenigsten besitzen; am meisten
hingegen Menschen, die tief in die Realitäten des Menschenlebens
hineingeschaut haben uud die mitten im Leben des Volkes stehen.
Das Studium der Theologie gewährt darum keineswegs schon eine

Bürgschaft für eine rechte Erkenntnis Jesu, fast im Gegenteil — so

nützlich es in anderer Beziehnng anch sein mag! Die sogenannten
Laien haben an Jesus mindestens so viel Anteil als die Theologen, die

Ungelehrten mindestens fo viel als die Gelehrten. Die Wahrheit Jesu ist
so gut allgemein zugänglich wie die Sonne; schlicht uud gewaltig strahlt
sie jeden an, der stch ihr in der rechten inneren Haltung zuwendet.

So find wir in dieser großen Sache vvn der Tyrannei einer
sogenannten Wissenschaft befreit; fv entrinnen wir der Gefahr, daß
der Jesus, der das Lebeu mit Gott vor der Herrschaft der Schrift-
gelehrten befreite, selbst wieder ein Monopol der neuen Schriftgelehrten
wird; fo werden wir überhanpt vvn dem Joch des Historismus frei.
Denu in lebendiger Gegenwart und ewiger Jugend, in der Wahrheit
und Schlichtheit des Göttlichen und zugleich ewig Menschlichen und
darum jedem Geschlecht gleich verständlich strahlt aus dem nenen
Testament das Bild des Gottes- nnd Mcnschensohnes Jesus, des Christus.

Wir werden es freilich nen sehen lernen, sein Glanz ivird ivieder
neu aufleuchten müssen über unserem und den kommenden Geschlechtern,
daß alle Schatten und Zweifel davor verschwinden. Eine Auferstehung
Jesn ist uns nötig. Aber wir erwarten sie nicht von der Wissenschaft,
sondern von einer andern Gegend her — von Menschen her, die ihn
verstehen, weil sie von seiner Art sind, in deren Reinheit, Kraft nnd
Güte, deren Freiheit und Hohhcit, verbunden mit Kindlichkeit und
Natürlichkeit sein Glanz aufleuchtet, der Glanz des Christus, des gvtt-
menschlichen Wesens. Sie werden seine Zengen sein, werden uns die

neue Erkenntnis nnd Liebe Jesu Christi bringen; auf sie warten ivir;
gewiß werden sie aber nicht Philosvpheu und Thevlvgen, sondern sehr
schlichte, laienhafte Menschen sein, wie er war. Eine religiöse Erneuerung

wird uns Jesus Christus neu schenken — ihr Mvrgen glänzt
schon auf.

5. Ein letzter Aufsatz*) soll sich noch mit der Frage beschäftigen,

Mit dem wir uns jedoch nicht beeilen wollen.



— 145 —

was wir denn von Jesns wisfen, welche Sicherheit und Art dieses
Wissen besitzt und was es für uns bedeutet. Zum Abschluß der
bisherige!! Gedankengänge muß aber noch ein wichtiger Gesichtspnnkt
für die Beurteilung und Behandlung der ganzen Situation, in der wir
durch den heutigen Streit nm Jesus gestellt sind, gewonnen werden.

Wir wollen uns ehrlich gestehen, daß diese Situation diel
Schmerzliches uud Unbefriedigendes enthält. Es ist schwer, in einer
Zeit lebeu zn müssen, wo alles in Frage gestellt ist, was unsere Seele
doch nicht entbehren kann, wo wir das, was uns das wertvollste Gut
ist, statt es ruhig zu genießen, beständig gegen Anfechtung verteidigen
müssen. Niemand unter uns wird diesen Zustand als einen für die
Dauer erwüuschtcu betrachten. Wir hoffen, daß wir allmählich doch
wieder zu einer größeren Sicherheit und Einheit des Geistesleben
gelangen und, daß ivir dann wieder freudig ruhen dürfen in einer
allgemein anerkannten Wahrheit. Inzwischen aber müssen wir bedenken,
daß diese Epoche der alles angreifenden Kritik doch wvhl anch ihre
göttliche Mission zu erfüllen hat. Sie ist die Reaktion auf die Epoche
des Dogmatisnms, die so lange als furchtbarer Druck auf nns gelastet
hat. Die lang, zu laug zurückgehaltene freie Kritik muß sich ausleben,
austoben und an ihren eigenen Extravaganzen endlich besonnen werden.
Und sie ist ein Weg aus der kirchlich-dogmatischen heraus
in die persönlich-sittliche Religion hinein. Was einst
dogmatisch gültige, von der individuellen Ueberzengnng unabhängige
Wahrheit war, soll nun persönlicher Besitz werden. Wenn das geschehen
soll, muß sie durch die individuelle Prüfung hindurchgehen, der
Kritizismus gehört zum Judividualismus (vder Subjektivismus). Die
heutige Situation ist nur eiue Konsequenz jener ungeheuren
Umwälzung des ganzen Geisteslebens, die mit der Reformation eingesetzt
nnd seither langsam ihren Sinn entfaltet hat. Diese Umwälzung selbst
wird Keiner von uns ungeschehen wünschen. Der Weg aus der
gebundenen kirchlich-dogmatischen Religion heraus zu der Religion der
freien persönlichen Ueberzeugung ist sicher der Weg Christi, der Weg
Gottes. Dieser Weg aber mußte nnd muß notwendig dnrch das
Stadium der Kritik führen. Die ungeheure Umwälzung kvnnte nicht
vhne schwere Stürme und Erschütteruugen ablaufen. Solche müssen
auch mir heutigen — und wir allerdings ein besonders reiches Teil
— auf uns nehmen. Wir müssen uns gewöhnen, in rauher Luft zu
leben. Wir müssen vvn Wahrheiten leben können, die angefvchten
sind. Auch darin liegt ein Segen. Rauhe Lust ist manchmal gesund.
Angcfvchtene Wahrheiten können uns besonders lieb werden. Vielleicht
daß diese ganze Epoche der Kritik eben den Sinn hat, daß wir, was
einst sicheres Vätererbe war, erwerben, um es zu besitzen, daß das, was
den Menschen infolge der Muß- uud Zwangsreligion vielfach zur Last
geworden war, nun scheinbar verloren geht, damit sie es nachher mit
neuer Liebe als etwas gleichsam Neues umfangen. In diesem Prozeß
muß die religiöse Wahrheit, müssen Gvtt, Christns, Gottesrcich aus



— 146 —

Institutionen und Dogmen zu persönlichen Erlebnissen nnd persönlichen

Heiligtümern werden. Die Frucht dieser Entwicklung ist schon

teilweise gereift. Unser Gvttesglaube ist durch die Anfechtung nicht
zerstört worden. Ich möchte sogar behaupten, daß wir heute mehr
Gottesglauben haben, als vor zweihundert Jahren. Wir haben auf
der einen Seite zwar mehr offene sogenannte Gottesleugnung, auf der
andern aber sicher auch einen viel persönlicheren, viel mehr auf eigenem
Suchen und Erleben gegründeten Glauben, einen Glauben, der vor
allem auch Gott mehr zutraut in Bezug auf die Umgestaltung des

Weltwesens. Aus dem zerfallenden Kirchentnm wächst die Hoffnung
auf das Gottesreich empor, allüberall in der Christenheit. Nun hat
die Bewegung das Zentrum ergriffen: Jesus Christus. Aber wir dürfen
glauben, daß sie auch hier nur den Sinn habe, Jesus uns auf eine

lebendigere, persönlichere Weise zum Eigentum zu geben, als er bisher
war. Das Ende der großen Bewegung und zugleich ihre Vollendung
wird die neue Auferstehung Jesn sein.

So dürfen wir die Schmerzen der heutigen Situation ertragen
in der Hoffnung, daß sie nicht wert seien der Herrlichkeit, die dnrch
sie soll offenbar werden. Sv lassen wir die Märzstürme brausen und
denken an die Frühlingstage, die kommen werden, wenn einmal der
Schnee von den Bergen gestürzt und das Eis in den Gründen
geschmolzen ist und das Leben Gottes ans den Tiefen her die Erde neu
mit Blüten geschmückt hat. L. Ragaz.

Nochmals Hörster über Autorität und

Freiheit.)
^n der Besprechung der Hochlandartikel gleichen Namens habe ichI darauf hingewiesen, daß eine Fortsetzuug versprochen sei, welche

an den Einrichtungen der katholischen Kirche Kritik üben svllte
und die darum nicht in der spezifisch katholischen Zeitschrift erscheinen
konnte. Diese Ergänzung liegt nun in Bnchform vor und die Loyalität**)
erfordert auch meinerseits eine Ergänzung.

Die Hochlandartikel, die für ein rein katholisches Publikum
geschrieben waren, bilden auch in der Buchform, die für weitere, auch
protestantische Kreise, bestimmt ist, wieder einen Teil des Ganzen,

*) Autorität und Freiheit, Betrachtungen zum Kulturproblem der Kirche (in
Buchform), Kempten und München, Kösel'sche Buchhandlung.

**) Anmerkung der Redaktion. Verfasser und Redaktion glaubten,
daß der Auseinandersetzung mit Förster nun genug sei. Da aber Herr vr, Förster
unserm Mitarbeiter voreiligen Abschluß seines Urteils nur auf Grund der
Hochland-Artikel vorgeworfen hat, ergreift Herr Dr, Barth nochmals das Wort über
die nunmehr erschienene Ergänzung. Damit soll aber die Diskussion über Förster
ihren Abschluß finden.


	Der Kampf um Jesus Christus : Teil II

