
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 4

Artikel: Eine moderne Kirche

Autor: Béguin, Chs.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132253

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132253
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 109 —

ein Ostersturm, der eine neue Auferstehung Jesu für unseren Verstand
und unser Gemüt, für unser Herz und für die Welt ankündigt nnd
begleitet. L, Ragaz,

(Schlich folgt.,

Line moSerne Wcde.
Von Chs. Bs g uin.

(Aus dem Franzosischen übersetzt von R. P.)

U^ci unö und anderwärts ist seiner Zeit viel über die Erwecknng
I in Wales geschrieben worden; weniger hört man von einem

andern religiösen Erwachen, das stch gegenwärtig in den
englischen Freikirchen, namentlich in der „O«NAreAS,ti«lra1 OliuroK" kundtat.
Zwar handelt es sich hier nicht, wie damals in Wales, um ein mehr
oder weniger kurzes Auflodern von Mystizismus, sondern eher um
eine langsame stetige Erneuerung der Arbeitsmethoden, um eine
Anpassung der kirchlichen Organisation an die Bedürfnisse der Menschen
von heute, um eine Reihe von neuen Versuchen und Anstrengungen
in dem Bestreben, die Lebendigkeit und soziale Kraft der christlichen
Gemeinschaften zu erhöhen; man könnte auch sagen: um eine sich

anbahnende Revolution in der Auffassung, welche die autonomen
Kirchen Englands bisher von sich selbst gehabt haben.

Die Kirche, die den Namen „Whitesteld's Central Mission" trägt
(in Erinnerung an Whitefield, der darin vom Jahre 1756 an predigte),
im Centrum von London, an der Tottenhcuncourt Road gelegen, mit
Sylvester Hörne als Pfarrer, verdient wegen der Kühnheit ihrer
Methvden und ihrer ganzen Geistesrichtung als Führerin dieser
Bewegung bezeichnet zu werden. Noch vor wenigen Jahren, bis 1902,
zählte diese Kirche, die stch, ein roter Backsteinban von origineller
Architektur, in einem der bevölkerungsreichsten Quartiere West-Lvndous
hart an einer der Tag nnd Nacht vom Lärm des Großstadtlebens
erfüllten Hauptstraßen des Westens erhebt und Raum für 1600
Menschen hat, kaum 150—200 Kirchgänger. Sie war, wie viele
andere Kirchen Londons, am Aussterben. Im Norden und Süden,
Osten und Westen des Gebäudes erhoben sich, sagt ein kürzlich erschienener

Bericht, Theater, die jeden Abend voll waren, zweifelhafte
Cafes, denen es nie an Gästen mangelte, ,,p«ubIi«K«u8<z«" und „bars",
wo die Gewohnheitstrinker sich regelmäßig zusammenfanden. Die
Kirche hatte alles, was eine Kirche nur wünschen kann, aber — sie

war leer. Unter all den guten und schlechten Einflüssen, die sich in
diesem belebten Stadtteil geltend machten, zählte allein der ihre nicht.
Ihr Geistlicher und seine Gemeinde beteten nnd sangen mit Eifer,



- 110 —

und doch war ihre Arbeit nur mittelmäßig und eintönig. Ihr Ideal
und ihr Werben machten keinen Eindruck auf das Volk um sie herum.
Der Fehler lag an niemand und doch an allen. Zu dieser Zeit, im
Jahre 1902, trat die „Congregational Union" London's mit der
kleinen schlafenden Gemeinde in Unterhandlung behufs Rückkauf ihrer
so vorzüglich gelegenen Gebäulichkeiten, und gelangte an einen Pfarrer
namens Sylvester Hörne mit dem Gesuch, ein neues Evangelisations-
werk darin zu beginnen. Sylvester Hörne war in den christlichen
Kreisen Englands ein bekannter Mann. Noch jung, kaum aus der

Universität entlassen, war er in eine der reichen Vorstadtkirchen
Londons berufen worden. Von da aus war er im ganzen Land
umher gereist und hatte sich bald einen Namen gemacht durch seine

agressive Beredsamkeit, die er in den Dienst eines evangelischen, sozialen,
bewußten und volkstümlichen Christentums stellte. Mit einem ausgeprägt

mystischen Zug eine gründliche geschichtliche und wissenschaftliche

Bildung verbindend, ward er schnell als einer der Führer des streitenden
Noncouformismus anerkannt. In „Unsere Vorfahren" schrieb er eine

packende Geschichte des Puritanismus, deren begeisterter Anhänger er
geblieben ist. Einige Jahre später gab er eine „populäre Geschichte
der englischen Freikirchen" heraus, bald darauf „Der Noncouformismus
im 19. Jahrhundert". Mehrere Bände Predigten uud Vorträge
erschienen nach und nach, ferner vor nicht langem „Die Jnstituts-
Kirche" und „Das geistliche Amt der modernen Kirche", die beide

Aufsehen erregt haben.
Im Jahre 1903 zog also Sylvester Hörne in die neu

hergerichtete und vergrößerte Kirche vvn Whitefield's ein. Eine Anzahl
Laien-Mitarbeiter, darunter P. W. Wilson, Mitglied des Parlaments,
Journalisten und Advokaten, die für die christlichen und sozialen
Ideen Sylvester Horne's gewonnen worden waren, singen an, sich um
ihn zu sammeln. Nach ein paar Monaten der Versuche und der

Propaganda kehrte Leben in die verlassene Kirche znrück. Bald wurde
das Gebäude zu klein und seit 1903 hat der sittliche und äußere
Erfolg der Mission und der Andrang der Zuhörer derart zugenommen,
daß mau heute an einem Sonntag Abend eine Stunde vor Beginn
des Gottesdienstes an Ort und Stelle fein muß, wenn man einen
Sitzplatz bekommen will. Der Saal, in dem die Gvttesdienste
stattfinden, wird wörtlich im Sturm genommen, von einer Menge, die sich

aus Vertretern aller Klassen und Bildungsstufen zusammensetzt. Und
derselbe Zufluß, dasselbe Ein- und Ausgehen von Besuchern, Freunden
und Neugierigen wiederholt fich an jedem Tag der Woche in dieser
geräumigen Kirche, die mit ihren Lese-, Unterhaltungs-, Konzert- und
Restauratioussälen zugleich ein großes Volkshaus ist. Ihr Einfluß ist
heute der vorwiegende in jenem Quartier. Woher dieser Umschwung?

Das möchte ich nun versuchen, zu zeigen.
Andere „Volksheim-Kirchen", ähnlich derjenigen von Whitefield's,

gibt es in vielen Städten Englands uud Amerikas. Iu London selbst



— Ill —

existieren etwa zehn solcher christlich-sozialer Unternehmungen seit einer
Reihe von Jahren, darunter die „Lensian Mission", eine gewaltige
Arbeitsorganisation in den Proletarierquartieren von City Road, die
besonders durch ihre zahlreichen Arbeitszweige, die Ausdehuung ihrer
Gebäulichkeiten und den Missionseifer ihrer Laienarbeiter auffällt.
Bekannt sind auch die Kirche von Bloomsbury mit Thomas Philipp
an der Spitze, und „Clarmont Hall" unter der Leitung von Mr. New-
land. In Birmingham hat kürzlich Mr. Jowett ein neues „Institute"
in Carr's Lane eröffnet, in Manchester leitet Mr. Collier ein
ähnliches

Dennoch hat keines dieser jungen Unternehmungen in England
den gleichen Rnf der Frische, der Originalität, der reformatorischen
Kraft erlangt, dessen sich die Kirche Sylvester Horne's erfreut. Keine
der andern übt auf die gesamten freikirchlichen Gemeinschaften des
Landes einen so spürbaren Einfluß aus, iu keiner andern wirkt der
fortschrittliche Geist — in religiöser wie sozialer Hinficht — so

ansteckend in ihren verschiedenartigen Kundgebungen, auch gibt keine der
religiösen und politischen Presse zu fo verschiedenartigen Urteilen und
Diskussionen Anlaß wie Whitefield's.

Wer dieses ausgedehnte Werk besucht, seine Atmosphäre des
Fortschrittes und der Freiheit eingeatmet und etwas von dem Einfluß
gespürt hat, den es sowohl auf die Masse des Volkes als auf die
Gebildeten, die zu ihm gehören, ausübt, wird sich unwillkürlich fragen:
Sind in dem Unternehmen Sylvester Horne's und seiner Mitarbeiter
neue Prinzipien des kirchlichen Lebens wirksam, enthält dasselbe
Formeln einer erweiterten Tätigkeit, welche die bleibenden Prinzipien
und Formeln der gegenwärtigen protestantischen Kirche werden können,
in all' den Ländern, wo sie frei handeln kann und wo sie das Volk
zurückgewinnen will, nm es an den Quelleu des Evangeliums zu
erneuern und mit ihm die Menschheitsgemeinschaft zu schaffen, die dem
Ideal des Christentums entspricht?

Wenn ja, dann ist es wichtig, diese Formeln und Prinzipien zu
kennen und sie zu verwerten; wenn nicht, dann erklärt sich eben der
Erfolg dieser Kirche durch ein zufälliges Zusammenwirken von besonders

günstigen Umständen, die im Temperament der Bewohner jenes
Landes und in dem lokalen Milieu begründet liegen. Entweder ist
sie eine Treibhauspflanze, die, in künstlich erwärmter Luft gediehen,
in der Freiheit dünn aufschießen und verkümmern würde, oder aber
sie ist ein kräftiger, gesunder Stock, dem auch wechselnde Lüfte nichts
anhaben können.

Um hierüber Klarheit zu bekommen, müssen wir uns zunächst
mit der leitenden Persönlichkeit der Kirche bekannt machen, hernach
mit ihrer Organisation.

Bei Sylvester Hörne trifft nicht zu, was von den Leitern der
Leysian Mission gesagt worden ist: „Daß sie keine Redner seien, daß
ihre Ansprachen nichts besonderes an sich haben." Sylvester Hörne



— 112 —

ist ein „public man". Er ist ein Jünger vvn Hugh Price Hughes,
des ersten Führers des sozialen Christentums in London, der vor etwa
zehn Jahren gestorben ist. Dessen rednerische Wucht, mystische
Inspiration, Kühnheit des Denkens, sein brennendes Interesse für alle
nationalen und sozialen Fragen, seine ungeschminkte Offenheit,
kennzeichnen auch Sylvester Hörne. Fortwährend ist er auf der Fahrt
zwischen dem Norden und Süden Großbrittaniens, Vorträge haltend,
predigend, werbend für seine Prinzipien einer erneuten Kirche. Wo
es sich in der Politik nm Fragen des sozialen Friedens handelt, um
die Besserstellung der Arbeiter, den Kampf gegen die Staatsabhängig'
keit, gegen die anglikanische Kirche, für die Sekularisierung der Schule,
da findet man ihn unermüdlich am Ruder. Mit Or. Clifford war er
einer der Führer der ,.passiv« r«sists,ir«s" Bewegung, deren Anhänger
die Bezahlung der Schulsteuern verweigern, um dadurch gegen die

Vorrechte zu protestieren, welche das Gesetz Balfonr den Anglikcmern
in der Volksschule gewährt. Er ist Mitarbeiter an mehreren
Zeitschriften der OonAi-sgational OKu.1 «Ir und gibt selbst eiu Blatt heraus,
das „London Signal" mit religiös und sozial sehr weitgehender
Tendenz.

„Die Freikirchen — schreibt er in seinem neuesten Buch über das geistliche
Amt der modernen Kirche — haben sich viel zu sehr isoliert. Ich weiß wohl, daß
das anglikanische Staatskirchentum sie in den Schatten gedrängt hat. Aber sie

haben Unrecht gehabt, sich daran zu gewöhnen uno sogar an dieser Demütigung
Gefallen zu finden. Noch vor wenigen Jahren schienen sie mehr darum besorgt zu
sein, einigen wenigen Gestrandeten ein Rettungsboot zu bringen, als das Schiff
selbst mit allem was darauf ist, zu retten. Sie glichen darin dem Helden Victor
Hugo's, der nur einen kleinen Garten besaß, in dem er spazieren gehen konnte,
aber sich damit tröstete, daß er, wenn schon wenig Blumen, doch alle Sterne des

Himmels darin habe. Das mag ja eine ganz schöne Auffassung sein. Es ist die
Philosophie derer, die dem Täufer in die Wüste folgen, nicht aber Jesus in die
Welt, Vergessen wir nicht die scharfe Kritik des Italieners Mazzini, Er hatte den
katholischen Glauben aufgegeben, aber füklte fich doch nicht daheim im Glauben der
Protestanten. Im fehlte darin der Ehrgeiz und die Weite. „Es gibt keine Religion,
rief cr aus, ohne den Glauben an die Solidarität der Menschheit. Wir haben
nichts zu schaffen, sagt ihr Protestanten Italiens, mit den sozialen und politischen
Fragen; und indem ihr so die Menschen in den Händen ihrer Bedrücker läßt, gebt
ihr vor, ihre Seelen zu erziehen nnd zu befreien!"

Etwas weiter, wo er sich an junge Theologiestudenten wendet,
sagt er:

„Um den christlichen Tatsachen und der religiösen Sehnsucht des modernen
Gewissens Ausdruck zu geben, um die sozialen, wirtschaftlichen und politischen
Bewegungen der Gemeinde, in der wir leben, christlich zu beemflußen, sind wir Geistliche

der Freikirche in einer überaus günstigen Stellung. Demütig aber furchtlos
müssen wir alle die Pflichten und Verantwortlichkeiten auf uns nehmen, die das
vielseitige Leben der Oerllichkeit in der wir wohnen, berühren. Wir dürfen uns
nicht mehr damit begnügen, die Geistlichen einer auserwählten Schar von Gläubigen
zu sein, die sich des Sonntags in einem bestimmten Lokal aus doktrinären oder
andern Sympathien zusammenfinden. Wir sind in unserm Amt, um Jesus und
dem Volk zu dienen. Sollten wir in uns einen Zug zum Mönchtum entdecken,
eine Neigung, den öffentlichen Platz und Kampf zu fliehen — nun, dann sind wir
eben für das moderne Pfarramt nicht geschaffen, und je bälder wir einsehen, daß
es über unsere Kraft geht, desto Vesser. Sind wir zum Philosophen oder Theologen



— 113 —

im akademischen Sinn des Wortes veranlagt, so werden wir als solche ohne
Zweifel wertvolle Dienste zu leisten imstande sein; aber die Masse des Volkes wird
sich in ihrem schmerzlichen sittlichen und sozialen Ringen Andern zuwenden, um von
ihnen Worte der Hoffnung zu hören. Erstaunt nicht, wenn ich dafür eintrete, daß
in eurem Leben ein wenig Heldentum sein möchte. Das Zeitalter des Rittertums
muß wiederkommen, um unter uns Mut und Opferfreudigkeit zu schaffen, wenn
durch solches Opfer Unterdrückte aus sittlicher und ökonomischer Knechtschaft erlöst
werden können. Die Geschichte der Freikirchen steht mit feurigen Buchstaben in den
Annale« Europas geschrieben; sie, unsere Vorfahren, sind es gewesen, die die
weltlichen und geistlichen Kronen gedemütigt, die der ganzen Menschheit bewiesen haben,
daß Gerechtigkeit ein Volk erhöht. Sie sind es gewesen, die mit vollen Händen
Demokratie und Freiheit in der Welt gesät haben. Heut' brechen neue günstige
Zeiten für uns an. Schon hat die Stunde zum Handeln geschlagen,"

Die Theologie Sylvester Horne's ist die Theologie eines Mannes
der Tat: Der Kantismus der praktischen Vernunft, durchdrungen von
messianischer Glut und evangelischer Lebendigkeit. Sie entbehrt einer
strengen Orthodoxie. Die Auseinandersetzungen der modernen theologischen

Wissenschaft haben feine Anschauungen erweitert. In ihm
schlägt das Herz des Menschen von heute mit all seinen Gewißheiten
und Ungewißheiten, seiner Müdigkeit und seiner jugendlichen Hoffnung.

Nach dem Dafürhalten Sylvester Horne's hat die Wissenschaft
und die wissenschaftliche Methode dem christlichen Glauben nichts
weggenommen; sie haben ihn im Gegenteil erweitert und in seinem
eigenen Gebiete bereichert. Die frühere Vorstellung Gottes beschränkte
sein Wirken auf die Schöpfung und auf wenige kurze Eingriffe der
Vorsehung. Diese Augenblicke, in denen seine Fürsorge sich kundtat,
waren ivie Oasen in der menschlichen Wüste. Ein solcher Glaube war
eng und ungenügend. Wie viel lebendiger als die alte Doctrin ist
doch die Vorstellung eines immanenten Gottes, zu der uns die
Wissenschaft berechtigt, verbunden mit dem übernatürlichen Gottesbegriff,

den uns die moderne kantischc Philosophie gegeben hat. Der
Glaube ist nicht durch Verarmung, sondern durch Bereicherung gerettet
worden. Auch die moderne Auffassung der Person Jesu ift inhaltsvoller

und reicher als die frühere. Die metaphysische Gottheit Christi,
durch die Modernen wieder in den genauen historischen Wirkungskreis
eingesetzt, in dem er gelebt hat, hat sich aufgelöst, und an ihre Stelle
ist die Menschheit Christi getreten, höher, göttlicher und geheimnisvoller

als alle Geheimnisse des alten Dogmas. Dasselbe gilt von der
Lehre von der Sünde. Heute kennen wir neben den ^individuellen
die erblichen und sozialen Folgen der Sünde. Und das gibt uns eine
nvch tragischere Idee von ihr und ihrer uuheilvollen Macht. Das
alte Dogma gewinnt dadurch an wissenschaftlicher Autorität und
sittlicher Eindrücklichkeit. Und sv lebt der christliche Glaube Kraft feiner
wachsenden Kühnheit und Erhabenheit. „Wenn unsere Gerechtigkeit
nicht größer ist, als die der modernen Schriftgelehrten, so werden wir
das Reich der Himmel nicht sehen." Der Glaube nimmt zu an Kraft
und Größe mit den auf- und niedersteigenden Jahrhunderten; jede
Generation muß und wird den Schatz christlichen Glaubens reicher
und reiner dem kommenden Geschlecht übergeben.



— 114 —

Das ist der Hauptinhalt der religiösen Predigt S. Horne's.
Seine Originalität liegt in der lebendigen, bald zarten, bald derb
anfassenden, eindringlichen und flehenden oder strengen und herben,
oft auf die Geschichte und die Konflikte der Gegenwart anspielenden
Art, mit der er für fein Ideal eintritt. Einige Stellen aus seinen
populären Sonntag-Abend-Predigten mögen dies illustrieren.

Ueber 2. Moses, 4, 31 : „Und das Volk glanbte. Und da sie

hörten, daß der Herr die Kinder Israels heimgesucht und ihr Elend
angesehen hatte, neigten sie sich und beteten an."

„Die Geschichte meines Textes, Hub er an, ist eine Geschichte in zwei Teilen.
Der erste Teil erzählt, wie das Volk den Glauben verlor, der zweite, wie es den
verlorenen Glauben wieder gewann. Ich will heute Abend nicht über antike
Geschichte zu euch reden, sondern über modernes Leben, auch werde ich mich nicht
lange bei den Einzelheiten meines Textes aufhalten. Aber ihr wißt, daß die
Geschichte sich zu wiederholen pflegt, und das Geschick der Israeliten hat sich in der
Geschichte der Menschheit oft wiederholt. Also der erste Teil erzählt, wie die Juden
ihren Glauben verloren. Das ist fehr einfach, Ihr Glaube wurde zerstört, weil
sie eine Beute des genußsüchtigen Despotismus der Egypter geworden waren. Jeden
Tag trug der Israelite seine Backsteine herbei, wohl wissend, daß er am Schluß
des Jahres seiner Befreiung und seiner Unabhängigkeit nicht näder sein werde als
zu Beginn desselben. Es lebte keine Hoffnung mehr in seinem Herzen; und unter
solchen Umständen denkt ein Mensch nicht logisch. Welche Philosophie könnt ihr
von einem Menschen erwarten, der unter Sklaverei leidet? Der nächste Schluß,
den er aus seinem Zustand ziehen wird, wird sein, daß seine Religion Bankrott
gemacht habe. Sein Gott ist für die Knechtschaft aller verantwortlich. Von
schlechten sozialen Verhältnissen rührte also dieser Kieinglaube her. Der zweite
Teil unserer Erzählung zeigt, wie das Volk den verlorenen Glauben wiederfand.
Eine Tatsache zerstörte seinen lähmenden Skeptizismus. Das war das Auftreten
eines Befreiers, eines Mannes Gottes, der ein Leben des Reichtums aufgab, um
die Armut der Unterdrückten auf sich zu nehmen, um in ihre Wohnstätten
einzutreten, ihre Leiden zu tragen, mit ihnen zu arbeiten, damit er sie so nach und nach

zu einem bessern und höhern Leben führen könne. Moses war ein Mann des
Glaubens Seine Botschaft war die: Indem ihr aufgehört habt zu glauben und
in Gottes Gemeinschaft zu leben, habt ihr auch alle Hoffnung auf soziale Befreiung
verloren. Ich glaube, daß Moses recht gehabt hat, und daß jeder recht hat, der
in unserer Zeit von diesem Geist durchdrungen ist. Ein Politiker sagte mir kürzlich:

„Sie wünschen eine soziale Reform in London, Sie werden sie erst nach einer
religiösen und sittlichen Reform durchführen können," Dieser Politiker hat recht.
Soziale Reform durch eine religiöse Erweckung, Das Gewissen der Nation müssen
wir aufwecken, um ihre Zustimmung zu den Reformen zu erhalten und sie dann
durchzuführen. In der Tat: glaubt ihr, daß der sogenannte wissenschaftliche
Materialismus oder der phlegmatische Agnostizismus das Feuer der Liebe, den Durst
nach Gerechtigkeit und Brüderlichkeit den Menschen ins Herz geben werden? Werft
doch einen Blick auf die Geschichte eures 18. Jahrhunderts

Und so fährt die Predigt fort mit häufigen Anspielungen auf die Geschichte,
und endet in einem einfachen, herzlichen Appell,

Ein ander Mal wählte er als Text: „Ich will auf ihn schreiben
den Namen meines Gottes, und den Namen der Stadt meines Gottes."
(Offenb. 3, 12.)

„Ich habe Kiefen Text ausgelesen, weil darin das enthalten ist, was viele
Christen unserer Zeit wünschen: Die praktische Aussöhnung zwischen christlichem
Individualismus und christlichem Sozialismus. Der christliche Bürger von
Philadelphia trug auf seiner Stirne zwei Namen lesbar geschrieben, den Namen Gottes
und den Namen der Stadt Gottes, Der Name Gottes bedeutet, daß er Gott ange-



— 115 —

hörte Hurch die ganz und gar individuelle Tat seines Leben?, die kein anderer
Mensch und kein Staatserlafz für ihn tun konnte, und die den Mittelpunkt des
religiösen Lebens ist. Der Name der Stadt Gottes bedeutet, daß er seinen menschlichen

Mitbürgern angehörte durch dieselbe Hingabe seines Lebens, daß er mit ihnen
in der Liebe und Gerechtigkeit des Gottesreiches verbunden war. Er war somit
ein Individualist wegen seinen persönlichen Beziehungen zu Gott; und ein Sozialist
(ich gebrauche das Wort in keinem doktrinären oder parteipolitischen Sinn) weil
ihm das Verständnis für das Gemeinsame der Interessen der Menschheit geöffnet
worden war. Das ist das Ideal, das uns in unserm Text gezeigt wird. Es ist
kaum nötig, daß ich den ersten dieser beiden Punkte besonders betone. Wir alle
wissen, daß die Reihenfolge in unserm Text die unvermeidliche ist. Damit ein
Mensch ein tüchtiger Diener der Gerechtigkeit, die in der Stadt Gottes herrscht, sei,

muß zuvor in seiner Seele deutlich der Name Gottes geschrieben stehen. Er muß
die Wirklichkeit Gottes kennen. Warum? Weil die Aufgaben, die in der Menschheit

auf ihn warten, solcher Art sind; wenn er ohne die Mithilfe seines Gottes an
ste heran tritt, so ist sein Tun zum voraus der Erfolglosigkeit geweiht..."

Nachdem er diese erste Idee entwickelt, geht er znr zweiten
über: der Pflicht des Christen, das Ideal der sozialen Brüderlichkeit
zu verwirklichen.

„Ja, wird man mir sagen, es ist ja schön und gut, uns dieses Ideal zu
zeigen, aber wir sind noch so weit davon entfernt." Zugegeben! Aber soll ich euch

einige der Ursachen nennen, warum dies Ideal noch in so weiter Ferne liegt,
warum die soziale Wirklichkeit, wie sie uns heute entgegentritt, so beschämend ist?
Die Ursache davon ist nichts anderes als die Trägheit und Gleichgültigkeit der
frommen Leute, die verdrießliche Untätigkeit derer, die zwar auf ihrer Stirne in
goldenen Lettern den Namen Gottes tragen möchten, nicht aber den Namen der
Stadt Gottes. In ihrem Eifer nach einem andächtigen Leben haben sie stch von
ihren Mitmenschen abgeschlossen, derweil das Uebel sich organisierte und ihren
Mangel an Wachsamkeit benutzte, um zu Macht und Einfluß zu gelangen. Von
dem Bekehrten wurde keine soziale Pflicht erwartet, nur des Himmels mußte er
gewiß sein. Nein, nein! Euer und mein Ideal ist das des großen Schotten John
Knox. der auf seinem Totbett seine Freunde zusammenrief und mit ihnen das
17. Kapitel des Johanncsevangelium las. In dem Augenblick, da einer der Freunde
las: „Ich bitte nicht, daß du sie von der Welt nehmest, sondern daß du sie bewahrest
vor dem Uebel," erhob sich der alle Prophet und rief: „Da habe ich meinen Anker
geworfen." — „Wirf deinen Anker da, junger Mann, junge Frau, die du mir
zuhörst!"

„Glaubt ihr, daß auf unserm Land ein solcher Fluch des Alkohols lasten
würde, wenn die Christen ihre soziale Pflicht getan hätten? Jede Ecke unseres
nationalen Lebens zeugt von Vernachlässigung, Als Jesus das Gleichnis vom
barmherzigen Samariter erzählte, wollte er nicht sagen, daß die Kirchen durch ihre
Vertreter den Reisenden plünderten und mißhandelten. Nein, sie gingen bloß auf
die andere Seite, Während die frommen Leute im Gebet versammelt waren,
schliefen die Diener Mammons nicht, sondern eigneten fich die politische Maschinerie
an, und jetzt plötzlich wachen die Christen auf und sehen sich in den Maschen eines
weitläufigen Netzes gefangen, aus dem es schwer hält, sich loszumachen. Und da
klagen die Kirchen, daß die Welt böse sei, daß man nur noch sterben könne, um in
eine bessere Welt einzugehen, und weinen über die Schlechtigkeit der Menschen,
Ueber stch selbst sollten sie weinen. Es ist ihr Fehler, Als kürzlich zwölf
Wirtschaften um die Erlaubnis einkamen, in der kleinen, allgemein als verseucht
bekannten Straße hinter unserer Kirche ihre Lokale aufzutun, glaubt ihr, daß die
Kirchen des Quartiers sich dieser Patenterteilung widersetzt haben? O nein; sie

haben darauf verzichtet. Sie beteten wohl: „Dein Wille geschehe auf Erden",
Aber sie waren zu bequem, sich selbst in das Handgemenge zu werfen."

Diese paar Anszüge sind charakteristisch für die Art Sylvester
Horne's. Von Herzen evangelisch, verbindet er in einem Geist der



— 116 -
Freiheit die soziale mit der religiösen Botschaft Jesu. Immerhin nicht
so, daß nun das eine mit dem andern in allen seinen Predigten
vermischt würde. In den Sonntag-Morgen Gottesdiensten beschränkt er
sich fast ausschließlich auf religiöse und sittliche Betrachtungen. In
den Abend-Gottesdiensten, die einen mehr populären Anstrich haben
und nicht wie am Morgen nur für die eingeschriebenen Mitglieder der
Kirche berechnet stnd, sondern zugleich für die Menge von Freunden
und von Neugierigen, die vorübergehen, sind seine Appelle vorwiegend
apologetisch uud sozial in dem Sinn der oben zitierten Stellen.

(Schluß folgt.)

Me Husgaven Ser flau in cler

ZugenaMMge.
lAas neue schweizerische Zivilgesetz bringt der Frau das Recht, Vor-

» mundschasten zu übernehmen. Zugleich bietet es die Grundlage
zu einem systematischen Ausbau der Fürsorgeerziehung. —

Wahrhaft prophylaktische Fürsorge liegt schon darin, daß der Gefetzgeber

der Auflösung der Familie, dieser schwerwiegendsten Ursache der
Kinderverwahrlosung, zu steuern sucht, soweit dies einem so großen,
verwickelten Problem gegenüber möglich ist.

Dieselbe Fürsorge tut sich kund in der Verschiebung der
Ehemündigkeit bis zum vollendeten 18. Jahre beim weiblichen, bis zum
vollendeten 20. Jahre beim männlichen Geschlecht.

Weittragende erzieherische Bedeutung kommt dem Artikel 171 zu,
welcher bestimmt, daß der Richter, wenn der Ehemann die Sorge für
Weib und Kind vernachlässigt, die Schuldner der Ehegatten ohne Rückficht

auf den Güterstand anweisen kann, ihre Zahlungen ganz oder

zum Teil der Ehefrau zu leisten. Wir denken dabei an die zahlreichen
Frauen, welche mit Aufopferung aller Kräfte ihre Kinder mühsam vor
Hunger und Blöße schützen, während der Mann den Wochenlohn
vertrinkt. Hier ist der Schwäche des Mannes gesteuert und dem Elend
von Fran und Kind abgeholfen.

Bor allem leuchtet uns aber aus den Bestimmungen über die

außerehelichen Mütter und ihre Kinder jene warmherzige Menschenliebe

entgegen, welche die trockenen Gesetzesartikel umschafft in ein
hohes Lied der Menschlichkeit.

Das Kind kann auf Vaterschaft klageu wie die Mutter und wie
sie bis ein Jahr nach der Geburt. (307 uud 308.) Ja, es kann
klagen, auch wenn die Mutter sich mit einem Vergleich abgefunden
oder Verzicht geleistet hat, falls es dadurch iu seinen Ansprüchen
beeinträchtigt wird. (319.)


	Eine moderne Kirche

