
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 4

Artikel: Der Kampf um Jesus Christus : Teil I

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132252

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132252
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ver I^amps um Zesus Ldristus.

IRer Kampf um Jesus, der durch unsere Zeit geht, konzentriert sich

» gegenwärtig auf die durch Drews vollends akut gewordene
Frage: hat Jesus gelebt? Eine seltsame Frage — neunzehn-

hundert Jahre nachdem die ersten Menschen für Jesus in den Tod
gegangen sind! Es ist wohl der Mühe wert, daß wir diese Bewegung,
die momentan vor allem durch Drews Namen markiert ist, zum
Ausgangspunkt reiflichen Nachdenkens macheu. Sie bedeutet eiue
Krise für das Christentum, weist uns auf neue Aufgaben hin und
bedeutet doch wohl auch eine Kritik für das vorhandene christliche
Wesen.

Die Aufgabe, die uns durch die ganze Bewegung gestellt wird,
ist zunächst historischer Art. Es gilt, ehrlich und gründlich zu
prüfen, was gegen Jesu historische Existenz und zentrale geschichtliche
Bedeutung vorgebracht wird. Diese Aufgabe hat in unserer Zeitschrift
Liechtenhan gelöst und wir dürfen wohl sagen: auf treffliche Weise.
Aber es versteht sich vvn selbst, daß das Problem nicht rein
historischer Art ist. Daher fordert die historische Arbeit eine prinzipielle
Fortsetzung und dazu möchten meine Ausführungen einen Anfang
machen, nur einen Anfang — denn ich hoffe sehr, daß diese Arbeit in
den Neuen Wegen auch vvn Andern aufgenommen wird.

Es ist klar, daß die Sache für die Masse des ChristcnvvlkcS
noch nicht erledigt ist, wenn Kalthoff, Jensen, Kautsky, Drews wissen
fchaftlich widerlegt sind. Es bleibt für sie auch dann noch ei» Aergernis
und eine tiefe Beunruhigung übrig. Wenn sie noch sv geneigt wären,
diesen Widerlegungen zu glauben, sv sagt ihnen doch ein deutliches
Gefühl, daß es eine schlimme Sache sei, wenn ihr Glaube an Jesns
davon abhängig iverde, ob der oder jener Gelehrte recht habe. Was
sie erregt, ist nicht die mehr oder weniger große Richtigkeit

der gegnerischen Argumente, sondern die Tatsache,
daß überhaupt Jesu Existenz geleugnet werden kann.
Denn damit scheint etwas angetastet zu werden, was ewig fest zu fein



— 98 —

schien. Es ist eine wahrhast furchtbare Erschütterung, die ein Mensch
erfährt, der zum ersten Mal davon vernimmt. Ihm ist, als ob der

Boden, der seine geistige Existenz trug, unter seinen Füßen
weggezogen würde und er ins Nichts stürzen müßte. Ich erinnere mich
noch gut genug daran, welchen Eindruck es auf mich machte, als ich

in der Studentenzeit zum ersten Mal von diesen Versuchen erfuhr.
Und das nun ist die Tatsache, mit der wir vor allem rechnen

müssen: nicht der wissenschaftliche Wert oder Unwert der Argumente
eines Kalthoff oder Drews, sondern diese religiöse Erschütterung
der Christenheit, die bleiben wird, auch wenn Kalthoff und Drews
zehnmal, hundertmal widerlegt sind. Die Stimmung der Christenheit

wird dadurch verändert; sie ist im zentralsten Punkt ihres Glaubens
unsicher geworden. Und zwar bedeutet die Leugnung der Existenz Jesu
eine tiefere Erschütterung als die Bestreitung des Daseins Gottes.
Dieses zu behaupten, war stets eine Sache des Glaubens. Gott ist
der Unsichtbare; ihn zu erkennen bedarf es bestimmter seelischer
Voraussetzungen ; man branchi sich darum nicht zu wundern, wenn manche
behaupten, ihn nicht zu sehen: es fehlt ihnen eben das Auge dafür.
Andererseits läßt sich Gott wieder unmittelbar erleben, ja schauen.
Aber Jesus schien einerseits eine feste, nnbezweifelte Tatsache zu sein,
eine Tatsache, auf die man gerade den wankenden Gottesglauben
stützen konnte und anderseits: wenn diese Tatsache unsicher geworden
ist, wie soll man ihrer wieder sicher werden? Es kann doch nicht
jeder weitläufige historische Untersuchungen anstellen. Und wenn jeder
es könnte — wäre uns damit geholfen? Vermögen wissenschaftliche
Untersuchungen jene feste Gewißheit zu geben, deren der Glaube
bedarf? Ist nicht die Wissenschaft immer vom Zweifel bedroht?
Vielmehr: muß sie nicht deu Zweifel ihre Grundstimmung sein lasten?
Muß sie nicht immer znr Revision bereit sein? Können dann aber
nicht neue Entdeckungen oder neue Argumente uns doch Jesus nehmen?
So würde er uns ein sehr unsicherer Besitz — ein Besitz, der uns nur
beunruhigte, statt uns zu befestigen, der eine Qual wäre und nicht
eine selige Freude.

Das ist, wie mir scheint, das gewaltige Problem, das durch die

ganze Situation der neuen Zeit uns gestellt ist. Das muß uns
angesichts der neuesten Stimmen wieder mehr als je beschäftigen. Ich
für meine Person nun gehöre zu denen, die die Leugnung der Existenz
Jesu, wissenschaftlich betrachtet, für ein ganz aussichtsloses Unternehmen,
eine Torheit, ja eine Kinderei halten. Ich meine, man könne eher
das Felsgestell der Alpen einrennen als Jesus aus der Geschichte
streichen. Ich bin überzeugt, daß diese Bestreitungen zerfließen werden
wie Nebel an einem Berggipfel und daß künftige Generationen über
sie lächeln werden. Aber damit ist die Sache eben nicht erledigt. Hinter
dem wissenschaftlichen taucht das religiöse Problem
auf. Ihm sollen die solgenden Ausführungen gewidmet sein.

Ich gedenke dabei so vorzugehen, daß ich zuerst zu zeigen ver-



— S9 —

suche, welches Licht der heutige Streit auf unsere ganze religiöse
Situation wirft, um dann erst die prinzipielle Frage nach dem Verhältnis
zwischen der christlichen Wahrheit und den geschichtlichen Tatsachen,
mit denen sie notwendig verbunden zu sein scheint, aufzuwerfen und
so gut als möglich zu beantworten.

1. Mich bewegt angesichts des heutigen Jesusstreites zunächst die

Frage: Woher kommt es, daß große Massen sogenannter Christen vor
der Behauptung, Jesus habe nicht gelebt, sofort umfallen?

Man könnte sich die Antwort leicht machen und sagen, das
erkläre sich aus dem kindischen Autoritätsglauben, den unser Geschlecht,
das in religiösen Dingen so kritiksüchtige, allen Behauptungen
wirklicher oder scheinbarer Wissenschaft entgegenbringe. Sicher spielt auch
dieser Faktor mit. Aber eine gründliche Erklärung ist dies noch nicht.
Sie fetzt doch voraus, daß die Ueberzeuguug von Jesu Realität fehr
schwach gewesen sei. Und damit stoßen wir, wie mir scheint, ans den
wahren Grund.

Die letzte Ursache dieser schmerzlichen Erscheinung
ist die Tatsache, daß Jesus der Mehrzahl der Christen
wenig bedeutet. Wäre Jesus ihnen eine Realität, gegründet in
religiösem Erleben, stünde sein Bild in lebendigen, konkreten Umrissen
vor ihnen, dann müßten diese Bestreitungen sehr, sehr viel von ihrer
Macht verlieren, ja, wer weiß, dann wären sie vielleicht gar uicht
aufgetreten. Die Behauptung, daß Jesus nicht gelebt habe,
ist ein Beweis dafür, daß Jesus in der Christenheit nicht
lebt.

Daß dem so ist, läßt sich leider auf mannigfache Weise zeigen.
Es ist eine der merkwürdigsten Tatsachen der christlichen Geschichte,
daß der Jesus, der heute den lebendigen Christen vor Augen steht,
in ihr nur eine ganz kleine Bedeutung gehabt hat. Die Christenheit

hat nicht an Jesus von Nazareth, sondern an den
Christus geglaubt, d. h. an die in Jesus, dem Christus, verkörperte
Idee des Gottmenschen. Sie hat dabei aber weniger an das
gottmenschliche Leben gedacht, das uns in der ganzen Erscheinung Jesu
entgegentritt, als an das Dogma vom Gottmenschen, wie es die Kirche
formuliert hatte und die Orthodoxie als Gesetz behauptete. Die
konkrete Gestalt Jesu, seine Persönlichkeit, sein Lehren und Helfen, sein
Leiden, besonders sein Kreuz, stand dabei freilich im Hintergrund und
gab dem Dogma vom Gottmenschen Kraft, Leben und Farbe, auch

gewann Jesus in seiner irdischen Gestalt immer wieder Gewalt über
verwandte Seelen, wie etwa Bernhard von Clairvaux, Franziskus von
Assissi, oder ganze religiöse Bewegungen, wie die Waldenser oder Täufer,
aber im Großen und Ganzen trat doch der geschichtliche Jesus hinter
dem dogmatischen Christns zurück. Auch der Reformation und den
aus ihr entstandenen Gemeinschaften kam es mehr darauf an, ihren



— 100 —

Anhängern die Zentrallehre vom Heil „aus dem Glauben allein"
einzuprägen, als ihnen das Bild des Lebens und der Persönlichkeit Jesu
vor die Augen zu malen. Noch heute hält es ein großer Teil der
Christenheit nicht anders. Wenn ein anderer Teil seit einigen
Jahrzehnten diefe letzte Aufgabe mit großer Energie an die Hand genommen
hat — was bedeuten Jahrzehnte gegen Jahrtaufende? Die Wirkung
dieser neuen Art hat die Massen noch nicht genügend erreicht. Sie
kennen nur einen Jesus, der ein personifiziertes Dogma ist und auch
den nur unbestimmt; Jesus ist ihnen ein Schema, nicht eine konkrete
Erscheinung und so verfallen sie leicht genug der Behauptung, sein
Bild sei bloß Poesie, Mythus, Legende.

Damit will ich nicht etwa den tiefen und mächtigen Sinn des

Dogmas von Christus, dem Gottmenschen, geleugnet haben — niemand
kann ihn stärker empfinden als ich —, ich will nur zeigen, warum
das Bild des geschichtlichen Jesus der Bestreitung so wenig Widerstand

leistet. Denn das ist ja klar: auch die gewaltigste und wahrste
Idee kann den Eindruck einer konkreten Gestalt von Fleisch und Blut
nicht ersetzen. Jesus ist bis jetzt für die Menschen zu sehr auf den
Wolken des Himmels geblieben — was Wunder, wenn er ihnen in
den Wolken zu entschwinden droht?

Aber ein anderer Umstand fällt wohl noch entscheidender ins
Gewicht. Jesus bedeutet in der Christenheit auch praktisch zu wenig.
Wenn die Menschen spürten, daß Jesus unter uns eine Macht sei, wenn
sie da und dort Menschen sähen, die durch ihn verwandelt wären, würden
sie dann glauben können, daß solche Wirkung von einem Mythus
ausgehe? Wenn im Besonderen die sozialistische Arbeiterschaft Jesus als
den betrachtete, der mehr als irgend ein anderer, auch mehr als Marx
und Bebel, ihre Sache führe, wenn er ihrem Herzen teuer wäre als
der größte Freund und Helfer aller derer, die an den Tag des Menschen
glauben, hätte sie dann Freude daran, daß er geleugnet wird? Würden
die Arbeiter einen solchen Redner nicht von der Tribüne herunterholen,
wie sie jetzt vielleicht seinen Verteidiger zum Schweigen bringen würden?
Wie würde wohl in Lehrerkreisen Einer ausgenommen, der Pestalozzi
zu einem Mythus machen möchte? Es ist der Jesus der Kirchen, der
volksfremden, ja volksfeindlichen, dessen Leugnung der sozialistische
Arbeiter mit Freude begrüßt — also der Jesus, der wirklich
nicht existiert hat. Wenn aber Jesus, der wirkliche Jesus, unter
uns erschiene, in Gestalt von Menschen, die ihm glichen, als Richter
des Unrechts und Helfer der Bedrängten, als Gegner der offiziellen
Gesellschaft, auch der christlichen, als Freund aller in materieller und
seelischer Not Verzagenden, in Gott- und Menfchenverlassenheit
Verschmachtenden, von Kirche und Christentum Ungetrösteten, ja Geächteten

— was könnten dann einige Stimmen aus der Studierstube gegen
ihn? Diese mächtige und wunderbare Realität bewiese stch selbst so

deutlich, wie die Sonne sich beweist — dadurch daß sie leuchtet.
Die Tatsache der Leugnnng der Existenz Jesu und der Anklang,



- 101 —

den sie findet, ist ein Vorwurf gegen die Christenheit; daß Jesus gelebt
hat, kann mit solchem Erfolg nur geleugnet werdeu, weil er unter uns
nicht lebt.

Das ist auf der andern Seite doch auch ein Trost für uns.
Wir dürfen uns sagen, daß diese Bewegung den Menschen nicht so viel
nimmt, wie es scheint. Der Jesus, der ihneu so leicht genommen wird
(oder genommen zu werdeu scheint), bedeutete für sie wenig genug.
Es war ein toter Jesus oder doch ein halb lebendiger, vielleicht, wie
gezeigt wurde, gar uicht der wirkliche Jesus. Ob aber nicht d ieser
Sturm ihn lebendig machen könnte? Das ist wirklich meiue
Hoffnung und Erwartung. Die Leugnung Jesu muß dazu helfen, daß
er für die Christenheit wieder eine lebendige Macht wird. Schon jetzt
hat sich etwas von dieser Wirkung gezeigt. Mehr als je bewegen sich
die Gedanken der Menschen um Jesus; sie fangen auch Kreise zu
erregen an, die vorher fich wenig darum bekümmerten. Mir scheint sie

nur eine der Formen zu sein, wie sich die Auferstehung Jesu unter
uns vollzieht. Diese ist schon eine Zeitlang im Werke: in den Versuchen,
das Leben Jesu den Menschen näher zn bringen; in dem Aufleuchten
der Gedanken Jesu in unserem religiösen, sittlichen und sozialen Leben;
auch in der Arbeit der sogenannten Bibelkritik, die, oft ohne es zu
wollen, Jesus aus dem Grab hat befreien helfen — nun vollzieht sie

sich im Sturm! Gott braucht mannigfache Mittel im Dienste seiner
Wahrheit, er braucht auch scheinbare Zerstörer zum Bauen. Er arbeitet
mit zwei Händen: die eine heißt Ja, die andere Nein — aber auch
das Nein dient dem Ja.

So höre ich auch aus diesem Sturm eine Verheißung. Freilich
verwandelt sie sich, wie jede solche, sofort in eine Forderung. Wir
müssen selbst mithelfen, daß Jesus lebendig werde. Das Bild des
Jesus der Bergpredigt, des Jesus der Armen und Kranken, der
„Zöllner und Sünder", des kämpfenden Jesus, des Jesils, der gegen
Pharisäer und Priester steht, des Jesus in Gethsemane — kurz das
Bild des wirklichen Menschen Jesus, in dessen menschlichem Tun und
Wesen Gottes Tun und Wesen uns anschaulich und verständlich wird,
muß unverdrossen herausgearbeitet.und gezeigt werden. Vor allem
aber: Jesus muß unter uns praktisch lebendig werden. Das wird
unendlich mehr wirken als alle wissenschaftlichen Beweise. Jesus muß
vvn den Wolken des Himmels herabsteigen uud als Mensch nnter
Menschen gehen, daß er die Sonne der Menschenwelt werde, die zu
leugnen niemand Lust hat; er muß eine ungleich mächtigere Realität
werden, als er jetzt ist. Er muß Gestalt gewinnen in einer Menschen-
welt, die seinen Geist und Willen verkörpert. Daran mahnt der Sturm,
der uns jetzt umbraust — es ist Frühlingssturm!

2, Die zweite Frage, die mir der heutige Jesusstreit aufgibt, ist
die: Warum empfinden Zahllose eine Freude darüber, ivenn ihnen
das genommen werden soll, was uns doch das Schönste und Beste
ist und was ihnen selbst und ihren Bätern und Vorvätern ebenfalls



— 102 —

als das Schönste und Beste gezeigt worden war? Die Frage ist, wie
man sofort sieht, allgemeiner Art: sie bezieht sich auch auf den

Atheismus und allerlei analoge Erscheinungen. — Woher die Freude
an der Zerstörung des Heiligen?

Die Antwort führt uus vor eine der fundamentalsten Tatsachen
unserer geistigen Kultur.

Mau könnte zunächst sagen, diese Freude sei kindischer
Zerstörungstrieb, sei eine Aeußerung jenes Vandalismns, der nun einmal
in der Menschennatur liege. Aber dann müßte mir dieser Zerstörungstrieb

selbst wieder erklärt werden. Daß er in der Menschennatur
liege, kann ich nicht als genügende Erklärung gelten lassen. In der
Menschennatur liegt auch die Ehrfurcht vor dem Heiligen, besonders
vor dem durch lange Ueberlieferung als solches bestätigten, und wir
gewahren denn auch nirgend anders eine svlche Leidenschaft radikaler
Negation in religiösen Dingen, wie auf dem Boden unserer christlichen
Welt. Sie muß also in einer Tatsache der christlichen Geschichte

ihre Erklärung finden und es scheint mir, diese Tatsache sei leicht
aufzuweisen: Es ist die furchtbare Belastung unseres
religiösen Wesens durch Unfreiheit.

Es ist zunächst die Belastung durch Angst und Zwang.
Jedermann weiß, wie es sich damit verhält. Aus dem Evangelium

Jesu vom Vater, dem Kind, dem Bruder, von der Freiheit
und der Liebe ist ein Staatsgesetz geworden (das war der Sinn
des Dogmas als solcken) das von einer heiligen Staatsordnuug
(der Kirche) gehütet wurde und dessen Uebertretung zeitliches und
ewiges Verderben bedeutete. Durch Bannflüche, Kerker und Scheiterhaufen,

in neueren, weniger robusten Zeiten durch allerlei religiösen,
moralischen, sozialen Druck wurde es den Menschen aufgenötigt. Die
Kirche legte sich auf eine bestimmte Form religiöser Erkenntnis fest
und betrachtete jeden Versuch einer Umbildung als Frevel. So wurde
ueue Erkenntnis und freies Denken eine verbotene Frucht, die die

Menschen erst recht reizte. Sv sammelte sich allmählich jener Geist der

Erbitterung und Anflehnnng gegen das ganze christlich-religiöse Wesen

an, der nun, seitdem die Macht des Kirchentums und Religionszwanges

dahin ist, in vulkanischen Ausbrüchen zu Tage tritt und
„will sich »immer erschöpfen und leeren." Wir müssen bedenken: fast
anderthalb Jahrtausende hat die Zwangsreligion gedauert, darum muß
auch die Reaktion dagegen Zeit haben und wir darum Geduld mit
ihr. Sie ist ein Gesundungsprozeß. In diesen vulkanischen
Ausbrüchen des Kirchenhafsens und scheinbaren Religionshasses, ja Anti-
christentums, muß Angst, Zorn, Gift und Fluch, die in der langen
Zeit der Mußreligion fich angesammelt haben, herausgeschafft werden.
Dann wird eine Zeit kommen, wo die Menschen in der Atmosphäre
vollkommener Freiheit sich wieder dem Heiligen zuwenden werden, wo
sie sich freuen werden an Gott, weil er ihnen nicht mehr Druck und
Qual ist, nicht mehr Belastung des Wahrheitssinnes und Hemmung



— 103 —

des Denkens, sondern das Aufatmen der Seele in Höhenfreiheit uud
die Rettung des Geistes vor der Vernichtung, womit die Natur ihu
bedroht. Dann wird die kindische Freude an der radikalen Negation
aufhören. Der Trieb nach Negation wird sich ersättigt haben. Er
wird namentlich dann aufhören — ich meine, als Leidenschaft
und Krankheit aufhören — wenn Religion nnd vollkommen freies
Denken einmal endgültig verbündet find und das Christentum seine

vorwärtsgekehrte Haltung gefunden hat, um sie nicht mehr zu
verlieren. Freies Denken und neue Erkenntnis sind dann keine
verbotene Frucht mehr; sie werden von der Frömmigkeit selbst angeboten,
gefördert, als Gottesgabe gegrüßt. Darum werden die Menschen auch
uicht mehr aus dem Hang zum Verbotenen gierig nach allen
Torheiten greifen, wenn sie nur radikal und negativ erscheinen, sondern im
Denken männlicher werden.

Die Anwendung auf unseren speziellen Fall ergibt sich von selbst.
Auch Jesus, die wunderbarste Gabe Gottes, ist den Menschen eine
L a st geworden. Das Christusdogma wurde ein Druck für ihr
Wahrheitsgewissen. Auch was dauernde Wahrheit seines Wesens und
Wollens ist, konnte doch die Herzen nicht in Freiheit gewinnen,
sondern wurde den Menschen aufgedrängt: es wurde ihnen
endlos vorgepredigt nnd schon den Kindern, willigen und unwilligen,
eingepreßt. Zugleich wurde dieser Jesus zu einem Verbündeten alles
Unrechts, aller Engigkeit und Gesetzlichkeit gemacht. So verbcindeu
sich mit feinem Namen und Bild allerlei Vorstellungen von Unfreiheit,
Kleinlichkeit und Ekel. So wurde er eine Last. Man ist froh, sie

abschütteln zu dürfen.
Aber zu der dogmatischen, gesetzlichen, kirchlichen kommt die

hist o r ifch e Belastung. Das Christentum war zu einer
Vergangenheitsreligion geworden. Es hatte den Blick rückwärts gewendet; es
war fertig: fertig seine Lehre, seine Offenbarnngen, fertig sein

Kultus, fertig seine Praxis. So stellt es sich noch heilte allen denen
dar, welche die inzwischen wenigstens da und dort eingetretene Wendung
nach vorwärts noch nicht kennen. Gegen dieses Fertige, Starre, bloß
Vergangene, bloß Historische, wendet sich der Zerstörungstrieb, von
dem wir geredet haben und wir müssen in diesem Fall sagen, daß es

einfach das Leben, das vorwärtsdrängende, ist, das sich gegen die

Erstarrung wehrt. Der Glaube an Jesns nun erscheint ganz besonders
als Verkörperung alles Kultus der Vergangenheit. Jesus scheint
dazustehen als die Mauer, die alle geistige Vorwärtsbewegung hindern
will — darum wird er abermals als Druck empfunden und seine
Beseitigung als Befreiung.

Wenn sich das alles so verhält, was lehrt uns dann der heutige
Jesusstreit? Er lehrt uns offenbar, daß wir daran arbeiten
müssen, diese Belastung unseres religiösen Wesens zu
beseitigen. Er selbst wird sie beseitigen. Das Ergebnis wird
wieder sein eine Auferstehung Jesu. Denn das ift uns doch klar,



— 104 —

daß der wirkliche Jesus, das wirkliche Evangelium vom Gottesreiche
zwar wohl auch eine Forderung bedeuten, aber keine Belastung des

Wahrheitssinnes, keine Unfreiheit, sondern daß sie vielmehr der Ruf
zur vollkommenen Freiheit sind, der höchste, den die Menschheit
vernommen hat und vernehmen kann. Hier ist nichts von Dogma und
Kircheutum, nichts von Muß- und Zwangsreligion, nichts von
Aufdrängen, Anpredigen, Anlchren, sondern das sonnige Aufleuchten der
Gabe Gottes, Gottes selbst, für die Menschenherzen. — Und es ist
nns ja auch klar, daß das Reich Gottes, das Jesus verkündigt und
das in ihm da ist, nicht einen Kultus der Vergangenheit bedeutet,
sondern den Dienst des lebendigen Gottes, der heute so gut schafft
wie vvr zweitausend Jahren uud daß dieses Reich zwar seinen
Zusammenhang mit der Vergangenheit mit starken Klammern festhält,
aber doch von diesem Blick nach rückwärts bloß Kraft holt, v or -

wärt s zu schauen und zu schaffen dem großen Ziel entgegen: daß
Gottes Wille geschehe auf Erden wie im Himmel und Er alles in
allem sei. Daß diese Wahrheit erwache, noch völliger erwache als bis
anhin, und die christliche, ja auch die übrige Welt erhelle mit dem

Glanz der Freiheit uud des Lebens, das ist's, nach meinem Gefühl,
was der heutige Sturm will. Es ist Osterfturm. Jesus soll
auferstehen, soll wieder auferstehe», wie er fo oft schon in der
Geschichte auferstanden ist, und verjüngt, in neuer Herrlichkeit, über eine

aufgrünende Erde schreiten.
3. Ich habe damit schon ein weiteres Moment gestreift, das ich

nun noch etwas mehr hervorheben möchte. Unser Christentum, Hab'
ich gesagt, sei zu sehr hist o r i s ch geworden. Ich möchte hinzufügen,
daß auch dieses Historischmerden seine Ursache hatte. Sie
bestand einfach darin, daß es in der Gegenwart eben
unlebendig geworden war. Damit lenke ich zunächst zu
einem früheren Gedankengaug zurück. Ich habe zu zeigen versucht, daß
die Behauptung, Jesus habe nicht gelebt, nur darum so leicht Glauben
finden könne, weil er in der Gegenwart so wenig bedeute. Diesen
Gedanken möchte ich nun noch ein wenig erweitern und anders wenden.

Wir sind so tief in die Bergangenheitsreligion hinein geraten,
weil ivir religiös zu schwach wareu, um eiue lebendige Gegenwarts-
religivu zu haben. Wir mußten in der Geschichte Kraft suchen, weil
es uns an gegenwärtigem Gotterleben fehlte. Unsere Quellen waren
vertrocknet, daher flüchteten wir uns zu den alten Brunnen, die noch
immer in herrlicher Fülle strömten. Wir haben das in der zweiten
Hälfte des 19. Jahrhunderts uicht nur auf dem Gebiete der'Religion,
sondern auch auf allen andern getan. Weil wir keine lebendige Philosophie

hatten, trieben wir mit großem Eifer Philosophiegeschichte,
weil wir keine aus der Gegenwart erwachsene Kunst besaßen, suchten
wir Stile und Kunstformen aus allen Zeiten und Zonen zusammen.
Wir verfielen dem Hist o r i s m u s d. h. dem Kultus der Geschichte,
der Autorität des Vergangeneu als solchen.



— 105 —

So bekamen wir auch ein historisches Christentum und einen
historischen Christus. Alle christliche Wahrheit wurde aus der
geschichtlichen Erscheinung Jesu abgeleitet. Das Dogma
wurde aufgegeben, aber auch alle religiöse Spekulation abgelehnt und
einzig auf den Jesus der Evangelien, wie die neuere Theologie ihn
verstand, als auf die Quelle aller Wahrheit Gottes verwiesen. Dabei
wnrde das Ueber natürliche in der alten Form immer mehr
bestritten oder doch auf der Seite gelassen und einfach auf die
Botschaft Jesu und den Eindruck seines Lebens und Sterbens nnd seiner
„Persönlichkeit" abgestellt. Dieser „historische Jesus" trat an Stelle des
Christus der christlichen Geschichte. Auch das war zunächst ein
Fortschritt. Jesus wurde dadurch lebendiger, menschlicher und den Menschen
näher gerückt. Wir alle haben davon viel gewonnen. Das muß kräftig
festgehalten werden, auch wenn wir nun von dieser ganzen Art wieder
etwas abkommen sollten.

Das wird aber, wie mir scheint, immer mehr geschehen. Der
Historismus ist den Menschen zuwider geworden. Nachdem schon in
den siebziger Jahren Nietzsche dagegen seinen Kampfruf erhoben*), ist
gegen Ende des Jahrhunderts und nachher immer stärker die Sehnsucht

nach Gegenwartsleben erwacht. Wir wollen Gegenwartskunst,
Gegenwartsbildung, Gegenwartsphilosophie, Gegenwartsethik und
Gegenwartsreligion. Eine Mißachtung der Geschichte braucht dariu
nicht eingeschlossen zu sein, aber sie soll nicht mehr herrschen, sondern
dienen, nicht mehr Last, sondern Anregung, uicht mehr Hemmung,
sondern Ermutigung, nicht mehr Dämpfung des Geistes, sondern Quelle
des Enthusiasmus sein.

In diesen Zusammenhang gehört auch die Reaktion gegen den

Historismus des Christentums und im besondern den „historischen
Christus". Kalthoff und Drews sprechen es beide offen aus und laffen
es auch sonst deutlich erkennen, daß dies das innerste Motiv ihres
Auftretens sei. Und ich meine, daß dieses Motiv sein gutes Recht
habe. Wir können nicht bloß vom Historischen leben, am wenigsten
in der Religion. Wir wollen aus frischen Quellen trinken, wenn
unfere Seele nach Gott dürstet, dem lebendigen Gott. Wir bedürfen des

Gottes, der heute schafft und heute spricht. Und so bedürfen wir
auch eines lebendigen Christus, eines Christus, der auf den

heutigen Wegen mit uns geht, der mit uns durch die heutige
Welt wandert, der uns Licht ist für die heutigen Dunkelheiten;
wir bedürfen eines Christus, der uns aus der Zukunft entgegenkommt

als Verkörperung aller großen Gedanken Gottes und aller
Verheißung des Menschentums.

Das war uns der Jesus der neueren Theologie nicht. Er war
zu sehr eine Größe der Vergangenheit. Wohl wurde uns gesagt, daß

*) Vgl, „Nutzen und Nachteil der Historie" (in den „Unzeitgemäßen
Betrachtungen"),



— 106 —

seine Botschaft auch für uns noch Wahrheit sei nnd daß aus seiner
Erscheinung auch nns noch Gottes Licht entgegenstrahle, aber diese

Botschaft bedurfte einer mühsamen Ueberfetzung in die Sprache unferer
Zeit und diese Offenbarung Gottes in Jesus machte uns Gott in
unserer Welt wenig offenbar. Ging doch gerade die sogenannte
moderne Theologie darauf aus, diesen „historischen Jesus" uns als
recht fremdartig hinzustellen, sein Denken als von dem unsrigen
himmelweit verschieden. Wie konnte er uns denn ein Christus für
die Gegenwart und Zukunft sein? Es war ein mühsames und künstliches

Unternehmen, diesen Jesus doch als unseren gegenwärtigen
Führer und Helfer festzuhalten.

Darum sind wir von diefem „historischen Jesus" abgekommen.
Das bloß Historische genügt uns nicht mehr, es stößt uns eher ab.
Aus diesem Gefühl heraus find Kalthoff und Drews nun fo weit
gegangen, Jesus aus der Geschichte zu streichen oder doch seine zentrale
Bedeutung für das vergangene und gegenwärtige religiöse Leben zu
leugnen. Sie wollen Gegenwartsreligion, einen Christus aus unserer
Zeit und für sie. Sie sind eine Reaktion auf den „historischen Jesus"
der modernen Theologie. Aber so fehr sie mit ihrem Motiv recht
haben, so sehr irren sie in der Form, worin sie ihm Ausdruck geben.
Es ist ein anderer Weg, den wir zu gehen haben. Was wir nötig
haben ist, daß der historische Jesus uns zugleich ein gegenwärtiger wird.

Welches ist wohl der Weg dazu?
Bevor wir diese» zu zeigen versuchen, müssen wir aber noch

nachdrücklich darauf hinweisen, daß eben der Historismus eine Ursache
der Leugnung der Existenz Jesu ist. Ich meine das nicht nur in dem

Sinne, daß Gegensätze ja leicht ineinander umschlagen, also auf den

Geschichtskultus eine Welle der Geschichtsverachtung folgen mußte; der
Znsammenhang ist vielmehr noch einfacher: Weil man sich gewöhnt
hatte, bloß in der Geschichte Gott zu sehen und für sein gegenwärtiges
Leben und Schaffen die Augen zu schließen, so verstand man ihn
zuletzt auch in der Geschichte nicht mehr. Denn das muß allem
Historismus scharf ins Gesicht gesagt werden: Die Geschichte wird nur von
der Gegenwart aus verstanden; fehlt es der Gegenwart an Leben,
so ist auch die Geschichte tot. Da wir nun verlernt hatten, Gott in
der Gegenwart zu sehen, so sahen wir ihn auch in der Geschichte, also
auch in der Geschichte Jesu, nicht mehr recht. Und so erblaßte für
viele das Licht Christi, das aus dem Evangelium leuchtet und es fiel
ihnen leicht, diese größte und konkreteste Realität der Geschichte als
Mythus zu erklären.

Damit ist uns nun der Weg gezeigt; auf dem wir zu dem

lebendigen und gegenwärtigen Jesus gelangen können: Wir müssen
besser lernen, Gott in der Gegenwart zu verstehen. Wir
müssen die Gegenwart ins Licht Gottes rücken, in ihr Licht Gottes
suchen. In ihren Entwicklungen, Katastrophen, Kämpfen, Hoffnungen,
Nöten und dazu in unserem eigenen Herzen und Leben müssen wir



— 107 —

das Schaffen Gottes zu erkennen suchen, anders ausgedrückt: wir müssen
den gegenwärtigen und kommenden Christus zu erkennen snchen.
Dann müssen wir uns mit dem so gewonnenen Lichte der Vergangenheit

zuwenden und damit den Christus zu erkennen suchen, der uns
in Jesus erschienen ist. Dann erst wird er uns lebendig. Dann
aber ist er auch nicht mehr ein vergangener, ein „historischer", sondern
ein gegenwärtiger und künftiger Christus, der Christus der heute mit
uns geht, der heute uns hilft, heute uns Gottes Gedanken klar macht,
heute uns Offenbarung ist und uns weiteren Offenbarungen entgegenführt.

Das ist dann das lebendige Verhältnis, worin Geschichte und
Gegenwart zusammenwirken: Gerade weil wir einen gegenwärtigen

Christus brauchen, wenden wir uns dem Christus der
Geschichte zu, um von ihm Licht zu holen, und je mehr wir
ihn verstehen, desto mehr wird er uns ein lebendiger und
gegenwärtiger.

Damit ist freilich auch gesagt, daß dieser Christus für uns kein

„fertiger" ist, sondern ein werdender. Ich meine: die Erkenntnis
Jesu ist noch nicht abgeschlossen, vielmehr missen gerade die jetzigen
Stürme in uns die Ahnung erwecken, daß wir in eine neue Phase
des Verständnisses Jesu eingetreten sind, daß wir eine Stufe
höher hinauf müssen zu ihm, daß auch von diesem Gesichtspunkt ans
betrachtet eine Auferstehung Jesu sich vollzieht.

Doch damit sind wir auch schon zu einem weiteren Punkt ge
langt, dem letzten in diesem Zusammenhang.

4. Das Letzte, was mir die heutige Bewegung klar macht,
fcheint mir das Allergrößte zu sein. Ich möchte nur darauf hinweisen,
ohne es weitläufig auszuführen.

In dem Kampf gegen die Existenz oder doch gegen die
entscheidende geschichtliche Bedeutung Jesu taucht immer wieder ein Argument

auf, das mir sehr wichtig erscheint und das die Theologen noch

zu wenig würdigen. Man behauptet, es sei unmöglich, dem „historischen

Jesns", wie ihn die moderne Theologie darstelle, eine so große
geschichtliche Wirkung zuzuschreiben, wie doch diese Theologie es tue.
Das wäre ein unbegreifliches Wunder. Es wäre z. B. nicht zu
verstehen, daß Paulus so von ihm reden könne wie er tne, nämlich als
von einem himmlischen Wesen von völlig übernatürlicher Art, nicht
als von einem Menschen von Fleisch und Blut, der vor einigen Jahren
noch über Palästinas Boden gegangen.

Ich halte diesen Einwand für völlig richtig. Auch mir erscheint
die ganze Geschichte des Christentums je länger je mehr unbegreiflich,
wenn Jesus der gewesen ist, als den die moderne Durchschnittstheologie

ihn uns hinstellt. Aber ich ziehe auch hier nicht den Schluß, daß
Jesus gar nicht gelebt oder doch keine entscheidende Rolle für die
Entwicklung des Christentums gespielt habe, vielmehr sage ich umgekehrt:
Die ganze christliche Geschichte, auch Paulus, Johannes, die



— 108 -
Synoptiker,*) Jesus selbst, d. h, sein, Leben, seine Person, sein Los, feine
Wirkung auf die Jüuger, ist nur zu verstehen, wenn Jesus viel,
viel mehr gewesen ist, als wir heute anzunehmen geneigt und
zu verstehen fähig sind. Ich glaube, daß das alte Dogma in dieser
Beziehnng viel wahrer ist als unsere modernen Vorstellungen, daß die

Orthodoxie einen Schatz hütet, den der Liberalismus nicht kennt. Freilich
kennt sie selbst ihn auch nicht mehr recht. Sie hütet ihn bloß, aber sie

benutzt ihn nicht, prägt ihn nicht aus. Darum mag der Liberalismus,
der weniger tiefe Wckhrheit besitzt, aber dafür lebendigere, verständlichere,
heute noch im Recht sein. Es ist auch nicht meine Ansicht, daß das
alte Dogma als solches sich je wieder auf die Dauer erneuern laste.
Wohl aber die Wahrheit, die in ihm verschlossen liegt. Sie wird in
neue Formen gefaßt werden müssen und diese mögen viel einfacher,
menschlicher und gleichsam natürlicher sein als die alten, aber es wird
in dem schlichteren Gefäß die alte große Wahrheit Jesu Christi
wieder besser zur Erscheinung kommen. Das ist aber die volle
Wahrheit Gottes und des Menschen, die sich vollendet in der
Vereinigung von Gott und Mensch zum Gottesmenschen und zu einer
gottesmenschlichen Welt.

Wir werden diesen größeren Jesus suchen müssen, diesen
Jesus, der das unbegreiflich hohe Wunder der christlichen Geschichte
und im Grunde der Menschengeschichte überhaupt, erklärt, weil er
selbst ein unbegreiflich hohes Wunder ist, und dabei doch so

selbstverständlich, wie alle höchsten Wunder Gottes sind, wie Gott selbst ist.
Diesen Jesus müssen wir entdecken, Stück für Stück, Klarheit für
Klarheit, Wunder für Wunder. Darum müssen wir aber wissen, daß
er uns noch nicht ein Fertiger, sondern ein Werdender ist, daß wir
um ihn zu ringen haben und daß wir ihn immer nur in dem Maße
finden, als wir höher hinaufsteigen und doch zugleich einfacher,
kindlicher werden. Jesus Christus ist das große Geheimnis der Geschichte.
Wir arbeiten unter Schmerzen und Freuden daran, es zu enthüllen.
Die Geschichte, Gott in der Geschichte, arbeitet selbst daran. Am Ende
der Geschichte wird es strahlen wie die Sonne. Aber er ist doch anch
schon jetzt nicht nur Geheimnis, sondern zugleich klares Licht, Licht des

Gottes, der uns als verborgener ebenso offenbar ist wie als offenbarer

verborgen, her im Suchen sich schon gibt und im Sichgeben sich

immer noch suchen läßt. So werden wir mitten im Ringen mit
diesem Geheimnis doch mit Licht überströmt und wir rängen gar nicht
mit ihm, wenn ivir nicht schon Licht hätten.

Und so mischen sich auch im gegenwärtigen Ringen nm Christus
in unserer Seele Dunkel und Licht, Schmerz und Freude, banges
Suchen und frohmachendes Besitzen. Aber daß wir tiefer in sein Licht
hineinkommen werden, daran brauchen wir nicht zu zweifeln. Ich
wiederhole es: Der Sturm, der durch die Christenheit geht, ist mir

*) d, h. die drei ersten Evangelien.



— 109 —

ein Ostersturm, der eine neue Auferstehung Jesu für unseren Verstand
und unser Gemüt, für unser Herz und für die Welt ankündigt nnd
begleitet. L, Ragaz,

(Schlich folgt.,

Line moSerne Wcde.
Von Chs. Bs g uin.

(Aus dem Franzosischen übersetzt von R. P.)

U^ci unö und anderwärts ist seiner Zeit viel über die Erwecknng
I in Wales geschrieben worden; weniger hört man von einem

andern religiösen Erwachen, das stch gegenwärtig in den
englischen Freikirchen, namentlich in der „O«NAreAS,ti«lra1 OliuroK" kundtat.
Zwar handelt es sich hier nicht, wie damals in Wales, um ein mehr
oder weniger kurzes Auflodern von Mystizismus, sondern eher um
eine langsame stetige Erneuerung der Arbeitsmethoden, um eine
Anpassung der kirchlichen Organisation an die Bedürfnisse der Menschen
von heute, um eine Reihe von neuen Versuchen und Anstrengungen
in dem Bestreben, die Lebendigkeit und soziale Kraft der christlichen
Gemeinschaften zu erhöhen; man könnte auch sagen: um eine sich

anbahnende Revolution in der Auffassung, welche die autonomen
Kirchen Englands bisher von sich selbst gehabt haben.

Die Kirche, die den Namen „Whitesteld's Central Mission" trägt
(in Erinnerung an Whitefield, der darin vom Jahre 1756 an predigte),
im Centrum von London, an der Tottenhcuncourt Road gelegen, mit
Sylvester Hörne als Pfarrer, verdient wegen der Kühnheit ihrer
Methvden und ihrer ganzen Geistesrichtung als Führerin dieser
Bewegung bezeichnet zu werden. Noch vor wenigen Jahren, bis 1902,
zählte diese Kirche, die stch, ein roter Backsteinban von origineller
Architektur, in einem der bevölkerungsreichsten Quartiere West-Lvndous
hart an einer der Tag nnd Nacht vom Lärm des Großstadtlebens
erfüllten Hauptstraßen des Westens erhebt und Raum für 1600
Menschen hat, kaum 150—200 Kirchgänger. Sie war, wie viele
andere Kirchen Londons, am Aussterben. Im Norden und Süden,
Osten und Westen des Gebäudes erhoben sich, sagt ein kürzlich erschienener

Bericht, Theater, die jeden Abend voll waren, zweifelhafte
Cafes, denen es nie an Gästen mangelte, ,,p«ubIi«K«u8<z«" und „bars",
wo die Gewohnheitstrinker sich regelmäßig zusammenfanden. Die
Kirche hatte alles, was eine Kirche nur wünschen kann, aber — sie

war leer. Unter all den guten und schlechten Einflüssen, die sich in
diesem belebten Stadtteil geltend machten, zählte allein der ihre nicht.
Ihr Geistlicher und seine Gemeinde beteten nnd sangen mit Eifer,


	Der Kampf um Jesus Christus : Teil I

