
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 1

Artikel: Aus der Werdezeit des Christentums. III., War das Christentum eine
proletarische Bewegung? : Teil 1

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132240

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132240
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 12

kündignng laut und heiß der Kampf; denn sie lebte im Morgen.
Zurzeit lebt sie und leben die meisten Pfarrer noch im Gestern, ja im
Ehegestern. Da ist eine tiefe Schmach. Wenn wir sie ändern, erobern
wir, wie Drews sagt, die Achtung zurück. Ludwig Köhler.

Gern schließe ich mich der Erklärung an, die Köhler dem
mißverständlichen Satz gibt. Es lag mir ja auch nur daran, scharf zu
betonen, daß die Kirche möglichst „unkirchlich" uud die „Geistlichen"
Laien werden müssen, dem schien der Drewssche Satz zu
widersprechen. F. S.

/lus der AerSeseil Ses Ldristentums.
III. War Sas Ldristentum eine proletarische Lewegung?

1. Kautskys Ursprung des Christentums.

iRie Religionsgeschichte der römischen Kaiserzeit erkannten wir als
> den Wettkampf des Christentums mit andern orientalischen Reli-

gionen um die Herrschaft über die griechisch-römische Kulturwelt.
Sein Sieg kann nur darauf beruhen, daß es am wirksamsten brachte,
was jene Geschlechter ersehnten. Und seine Ueberlegenheit fanden wir
in der Botschaft von der menschlichen Persönlichkeit Jesu Christi.

Aber eben diese Anschauung erfuhr in den letzten Jahren mannigfache

Angriffe. Die geschichtliche Gestalt Jesu wurde aus der Geschichte

gestrichen oder doch für nicht mehr deutlich erkennbar oder für unsere
Zeit gänzlich bedeutungslos ausgegeben. Wir teilen die Angriffe in
eine geschichtsmaterialistische und eine religionsgeschichtliche Gruppe.
Die erste faßt das Christentum als proletarische Bewegung, als Produkt

der Masse und nicht als Werk einer einzelnen Persönlichkeit;
diefe habe höchstens zufällige Bedeutung. Die Vertreter dieser Gruppe
sind Kalthoff, der Bremer Pfarrer, und Kautsky, der als
Vertreter des reinen Marxismus bekannte sozialdemokratische Schriftsteller.
Die zweite Gruppe behauptet, das Christentum fei keine originale
Bildung, sondern ein Erzeugnis des damaligen religiösen Synkretismus,
des Religionswirrwarrs, aus dem wir im vorigen Aufsatz einige Bilder
zeichneten, eine Figur des Mythus und nicht der Geschichte. Als
Vertreter sind zu nennen Jensen, W. B.Smith, Arthur Drews.
Eine Kombination beider Gesichtspunkte, unter Ablehnung der radikalen
Resultate, versucht M. Maurenbrecher. Wir beschäftigen uns zuerst
mit der geschichtsmaterialistifchen Gruppe.

Kalthoffs mit allzu aufdringlicher Tendenz vorgetragenem Versuch,

Jesus als Jdealgestalt der römischen Proletarier zu erklären, ist
nun Karl Kautsky mit seinem Ursprung des Christentums
(Stuttgart 1908, I. H. W. Dietz Nachf., 508 S. Preis Fr. 6. 75)
gefolgt. Es ist das Buch eines Dilettanten, eines Politikers, der einen



- 13 -
Streifzug in das Gebiet der Religionsgeschichte unternimmt. Nun tun
die Fachleute Unrecht, den Dilettanten alles Mitreden zu verbieten,
denn diese sehen oft Manches, wofür jene blind geworden sind; sie
stellen allerlei in Frage, was die Fachleute vorschnell als selbstverständliche

Voraussetzung behandeln. Wir wollen ihm deshalb gern Gehör
schenken. Freilich, allzu selbstbewußt verkündet er in der Vorrede,
daß ihn die konsequente Anwendung der ökonomischen Methode allein
zur richtigen Behandlung des Stoffes befähige. Aber wir haben ja
dieser Methode im einleitenden Artikel schon ihr Recht eingeräumt
und behalten uns nur vor, zu prüfen, ob sie wirklich den Tatsachen
gerecht werde und sie plausibler erkläre.

Kautsky beginnt mit einer Kritik der Quellen und findet, daß
die heidnischen Historiker vom Christentum im ersten Jahrhundert noch
nichts wissen und daß die christlichen Quellen höchst unzuverlässig sind,
sodaß eine sichere Kunde von den Anfängen des Christentums nicht
mehr vorhanden ist. Für seine eigene Darstellung des Sichern oder
einigermaßen Wahrscheinlichen greift er weit aus. Die gesellschaftliche
Entwicklung der Römer und der Juden wird geschildert, der letztern
religiöse Eigentümlichkeit erhält ihre wirtschaftliche Erklärung, wobei
die Juden nur viel zu sehr von Anfang an als Handelsvolk betrachtet
werden, so daß manche Konstruktionen hinfallen. Darauf geht Kautsky
zur Schilderung der jüdischen Zustände zur Zeit des entstehenden
Christentums über. Der vornehmen Priesteraristokratie der Sadducäer
nnd den Pharisäern, den Intellektuellen jeuer Epoche, tritt die
Proletarierpartei der Zeloten gegenüber, zusammengesetzt aus dem städtischen
Proletariat von Jerusalem und den Ausgebeuteten Galiläas, die zum
Räubertum hinuntergestoßen worden waren. Das ist die Partei der
revolutionären Elemente, der eigentlichen Träger der messtanischen
Hoffnung, welche sich in zahlreichen Anfstandsversuchen Luft macht.
Ebenfalls proletarisch ist die Gruppe der Essener. Aber statt bloß
durch Revolution oder den erwarteten Messias eine Besserung ihrer
Lage zu hoffen, suchen sie jetzt schon durch eine kommunistische
Organisation zu helfen. Es ist ein Kommunismus des Verbrauchs, beruhend
auf landwirtschaftlicher Arbeit und in dieser Form nur auf dem Lande
durchführbar. Was über die speziellen Lehren der Essener berichtet
wird, ist bloß ideologischer Ueberbau, die Hauptsache ist die kommunistische

Lebensweise. Nur ihre Leugnung der Willensfreiheit interessiert

noch besonders, denn sie ist ein deutliches Symptom des
proletarischen Charakters dieser Kreise. Sind doch allezeit die Herrschenden
geneigt, die Willensfreiheit zu behaupten, die Bedrückten und
Geknechteten, sie zu leugnen.

Es gab aber noch andere proletarische Elemente, die weder der
demokratisch-nationalistische Zelotismus befriedigte noch die
kommunistischen ländlichen Essenerkolonien mit ihrer harten Feldarbeit
anzogen. Das gilt vor allem von den städtischen Lumpenproletariern,
die gewohnt waren, als Parasiten zu leben. Alls ihnen rekrutierte



— 14 —

fich die Messiasgemeinde. Ihr proletarischer Charakter wird schon von
Paulus zugegeben und erhellt auch aus spätern Dokumenten, sowie
aus dem wilden Klassenhaß, der uns in Lukas und dem Jakobusbrief
entgegentritt, ein Haß von einer so fanatischen Form, daß er den des

modernen Proletariats weit übertrifft. Die ersten Christengemeinden
sind revolutionäre Gemeinschaften. „Wir haben gesehen, wie rebellisch
die von der messianischen Erwartung erfüllten Schichten des Judentums

waren, namentlich die Proletarier Jerusalems und die Banden
Galiläas, dieselben Elemente, denen das Christentum entsprang. Da
muß man von vornherein annehmen, daß es in seinen Anfängen einen

gewalttätigen Charakter aufwies." „Es wäre ganz unglaublich, wenn
gerade eine proletarische Sekte von der allgemeinen, revolutionären
Stimmung unberührt geblieben wäre."

Daß der Ursprung dieser Messiasgemeinde ans einen bestimmten
Menschen Jesus zurückgeht, will auch Kautsky nicht leugnen. Es
schimmert aber durch die Ueberlieferung der Gemeinde noch deutlich
durch, daß er ein Rebell gewesen ist, z. B. in den Worten: „Ich bin
nicht gekommen, Frieden zu bringen, fondern das Schwert", „Ich bin
gekommen, Feuer zu werfen auf Erden", in der Tempelreinigung, vor
allem aber in dem Gespräch auf dem Weg nach Gethsemane, das
Lukas überliefert: „Jetzt, wer einen Beutel hat, nehme ihn, ebenso
eine Tasche, und wer keinen hat, der verkaufe seinen Mantel und kanfe
ein Schwert, denn ich sage euch: jetzt geht an mir in Erfüllung, was
geschrieben ist: er wird unter die Gesetzlosen gezählt. Sie aber
sagten: Herr, hier sind zwei Schwerter. Und er sagte ihnen: das

genügt." Jesus plante also einen Aufstandsversuch, derselbe wurde
aber verraten, Jesus als Rebell gefangen genommen und hingerichtet.
„Denn die Hinrichtung Jesu, die wohl begreiflich wird, wenn er ein
Rebell war, bleibt andernfalls ein völlig unverständlicher Akt sinnloser
Bosheit, die ihren Willen gegen den römischen Statthalter selbst durchsetzt,

der Jesus freisprechen will." Die Annahme, daß Jesu Hinrichtung
durch seine Rebellion herbeigeführt wnrde, entspricht anch einzig dem

Charakter der Zeit, wo selbst friedliche Essener in dieses kriegerische
Wesen hineingezogen wurden.

Aber wie kam es, daß dieser eine Messias, der doch nur einer
unter vielen war und dessen Aufstand besonders kläglich endete, nicht
vergessen ward? Warum sollte er tiefern Eindruck gemacht haben als
andere, erfolgreichere Messiasse, die doch wenigstens vorübergehende
Erfolge gegen die Römer davontrugen? Ursache ist ja nicht etwa der
von den Theologen ins Feld geführte persönliche Eindruck. Dieser
bleibt doch stets auf den Kreis derer beschränkt, die den Verstorbenen
noch gekannt haben, außer wenn er eine Schöpfung hinterläßt, die

auch losgelöst von seiner Person Eindruck macht. Jesu Schöpfung
war die Organisation einer kommunistischen Körperschaft; sie war das
Band, das seine Anhänger nach seinem Tode zusammenhielt. Je
mächtiger diese Organisation wuchs, desto mehr mußte ihr Märtyrer



— 15 —

die Phantasie der Mitglieder beschäftigen, desto mehr fühlten sie sich

gedrängt, ihn als den richtigen Messias anzuerkennen, desto näher lag
es ihnen, an seine Auferstehung zu glauben. Weil aber im Unterschied
vom Zelotismus nicht der Rassenhaß, sondern der Klasfenhaß die Leidenschaft

dieser Vereine war, weil der Gekreuzigte ein sozialer, kein nationaler
Heiland war, sanken diese Vereine auch auf heidnischem Boden
Eingang. Paulus hat zuerst erkannt, die propagandistische Kraft der
neuen Organisation könne durch Abstreifen des Nationalen nur
gewinnen. So ist es gekommen, daß in den heidenchristlichen Gemeinden
der Judenhaß und die Römerschmeichelei überhand nahmen. In der
Friedenszeit von Vespasian bis Kommodus (70—190), als der duldende
Gehorsam, die Unterwerfung unter die kaiserliche Macht nicht mehr
bloß als Gebot der Klugheit für die Feigen, sondern als sittliche
Verpflichtung erkannt wurde, konnte man den revolutionären Messias
nicht mehr brauchen, und gewohnt, in dem Jesusgott den Inbegriff
aller Tugenden zu verehren, entfernte man aus seinem Bild „immer
mehr und mehr" alles Rebellische und verwandelte den rebellischen
Jesns „immer mehr" in einen leidenden, der nicht wegen eines
Aufruhrs, sondern einzig und allein wegen seiner unendlichen Güte und
Heiligkeit durch die Schlechtigkeit und Bosheit heimtückischer Neider
gemordet wurde. Die Leidensgeschichte wurde übermalt; die absichtliche

Fälschung zeigt sich vor allem darin, daß Pilatus, der in
Wirklichkeit keinen Grund hatte, den Rebellen Jesus zu schonen, zu seinem
Beschützer, die Juden, die keinen Grund hatten, ihm zn zürnen, zu
seinen Mördern gemacht werden.

Diese Aenderung des Jesusbildes beobachten wir am besten bei
dem schlauen Revisionisten Matthäus, während Lukas das revolutionäre
Kolorit besser bewahrte. Bei dem kampfunfähigen und kamvfunlustigen
Proletariat der heidnischen Städte schwand immer mehr der revolutionäre
Enthusiasmus und die messianische Zukunftserwartung, der energische
Drang nach Aufhebung des Privateigentums wurde abgeschwächt zu
einer Organisation gemeinsamer Mahlzeiten. Weil aber dieser
Kommunismus des Tisches den Sklaven wenig bot, wurden ste von den
freien Proletariern in den Hintergrund gedrängt; diese wußten die
Reichen immer mehr heranzuziehen, von Aufhebung der Sklaverei
redete niemand mehr, und zuletzt degenerierte die Organisation des
Kommunismus zur Organisierung der Ausbeutung aller Klassen.

Dies in den Hauptzügen das Bild, das Kautsky von der
Entstehung des Christentums gewinnt. Es widerspricht völlig demjenigen,
das die alten Christengemeinden selbst in ihrem Bewußtsein getragen
haben. Sie führen ihre Existenz, ihre ganze religiöse Eigenart auf
eine Person Jesus von Nazareth zurück, den sie als den Offenbarer
einer religiösen Wahrheit, als religiöse Autorität und nicht als
Begründer einer revolutionären wirtschaftlichen Organisation kennen. Es
ist doch die nächstliegende, verständlichste Annahme, daß sie über ihren
eigenen Ursprung richtige Auskunft zu geben wußten. Darum kann



— 16 —

es uns nicht genügen, wenn derjenige, der eine andere Auffassung
vorträgt, uns zeigt, die Entstehung des Christentums laste sich zur
Not auch auf die von ihm behauptete Weise erklären. Wir verlangen
den Nachweis, daß die Anschauung der Christengemeinden selbst an
UnWahrscheinlichkeiten und Unmöglichkeiten leide und daß seine
Erklärung den Entstehnngsprozeß begreiflicher, einleuchtender mache. Vor
dieser Forderung versagt aber Kautsky vollständig. Er vermag es

nicht verständlich zu machen, wie aus einer mißglückten Revolution
eine neue Religion, aus einem schmählich untergegangenen Rebellen
ein Weltheiland geworden ist. Wenn Kautsky an der Darstellung der

Fachleute allerlei unglaubhaft findet, so ist die feinige jedenfalls noch
viel unglaubhafter.

Kautsky arbeitet mit völlig falschen Voraussetzungen, in erster
Linie mit einer verkehrten Milieutheorie. Weil das Milieu, aus dem
das Christentum erstand, revolutionär war, muß es selbst auch eine
revolutionäre Bewegung gewesen fein. Wir haben weiter oben einige
solche Sätze zitiert. Den einzelnen Persönlichkeiten traut er möglichst
wenig Einfluß zu. Er arbeitet gelegentlich mit der Analogie der
modernen proletarischen Bewegung, um den Einfluß der einzelnen
Person gering anschlagen zu können. Er vergißt, daß sich die großen
Anreger und Vorwärtsbeweger der Geschichte zuerst immer in Gegensatz

zu ihrem Milieu gestellt haben. Sie waren große Einsame, sie

wurden von ihren Zeitgenossen verketzert, verfolgt, gekreuzigt und
verbrannt. Sie sammelten im Verborgenen wenige Anhänger, bis in
folgenden Generationen ihre neuen Erkenntnisse — manchmal erleben
sie es noch — zum Gemeingut werden, aber meist in verwässerter
Form, so daß es die Massen fassen können. Daß Jesus nicht zu diesen

prophetischen Gestalten, denen gegenüber der Geschichtsmaterialismus
versagt, zu rechnen sei, ist eben Kautskys Voraussetzung, die er erst

zu beweisen hätte. Wenn er sich nur vorstellen kann, daß eine
wissenschaftlich tiefer gebildete Persönlichkeit größern Einfluß hätte ausüben
können, so wie Marx und Engels Führer des Sozialismus geworden
sind, so ist das eben wieder eine falsche Voraussetzung und damit, daß
Jesus nicht zu den Gebildeten gehörte, noch gar nichts bewiesen. Wenn
wir eine Bestätigung dafür suchen, daß die ökonomische
Geschichtsbetrachtung nicht alles erklären kann und deshalb nicht zur
Weltanschauung erhoben werden darf, so finden wir sie gerade in dem

Mißlingen von Kautskys Versuch, die Entstehung des Christentums
mit dieser Methode zureichend zu erklären.

Kautsky fehlt völlig der Sinn für das Religiöse, überhaupt für
die Wirkung der Ideen. Daß die Ideen nur Nebenprodukte von
ökonomischen Prozessen seien, ist eben wieder die unbewiesene Voraussetzung.

Charakteristisch ist schon, wie er die Entstehung des israelitischen

Monotheismus aus dem Bestreben der Priesterschaft von Jerusalem

ableitet, ihrem Gott durch Erhebung zum „Bundesfetisch"
Monopolstellung und dadurch sich selbst eine herrschende Rolle zu ver-



— 17 —

schaffen; dann wieder, wie Engelglaube, religiöse Waschungen und
Reinheitsgebote, Verwerfung der Ehe nnd der blutigen Opfer u. dgl.
bei den Essenern als ideologischer Ueberbau, der die Historiker mit
Unrecht am meisten beschäftigt habe, bei Seite geschoben und ihre
wirtschaftliche Organisation allein als das Wesentliche ausgegeben wird.
Was über Jesu Lehre berichtet werde, sei so wenig originell, bestehe
so sehr nur aus allgemeinen Sittensprüchlein, die damals in aller
Leute Munde waren, sei so vielfach schon in der heidnischen und jüdischen

Literatur nachweisbar, daß nichts dazu zwinge, sie auf einen
erhabenen Propheten und Uebermenschen zurückzuführen. Der Kitt,
der die Christengemeinden zusammengehalten haben, seien lediglich die

Unterstützungen und gemeinsamen Mahlzeiten gewesen. Wohl ist es

ja richtig, wenn Kautsky einmal bemerkt, der Historiker dürfe bei den
geschichtlichen Personen nicht nur die Motive annehmen, die sie selbst
angeben. Aber das berechtigt ihn noch nicht, über das, was den

Christen an ihrer Gemeinschaft das Wichtigste war, ihr eigenes
Bewußtsein gar nicht zu befragen, sondern einfach anders zu'dekretieren.
So konstruiert er z. B. auch eine starke Abhängigkeit der Christen von
den Essenern, von der die Christen selbst doch irgendwie noch ein
Bewußtsein haben müßten. Der fehlende Sinu für das Religiöse ist
auch daran schuld, wenn Kautsky gemeinsame Mahlzeiten^überallLals
wirtschaftliche Maßregel faßt, während sie in den Christengemeinden
symbolische religiöse Feiern sind; hätte er das beachtet, so wäre er
vorsichtiger mit der Bezeichnung einer kommunistischen Organisation
gewesen. Ich glaube nicht zn hart zu urteilen, wenn ichjsage, Kautsky
habe etwa dasselbe unternommen, wie wenn ich als völlig Unmusikalischer

eine Geschichte der antiken Musik schreiben wollte. Freilich
behaupte ich deshalb nicht eine besondere Bosheit und Verstocktheit
Kautskys; seine religiöse Verständnislosigkeit will als Symptom
verstanden werden, als Reaktion gegen die Ünterschätzung des Materiellen
durch die Christenheit nnd als Folge davon, daß sie für ihren Glauben
viel zn wenig den „Beweis des Geistes und der Kraft" geführt hat.

Kautsky stützt seine Kritik der christlichen Ueberlieferung auf die
Beobachtung, daß die zeitgenössische griechische^und lateinische Literatur
des 1. Jahrhunderts nichts vom Christentum berichte; zum mindesten
müßte doch Josephus, der Historiker des jüdischen Krieges, es erwähnen.
Nun findet fich allerdings in seinem jüdischen Krieg eine Stelle über
Jesus, aber sie ist unverkennbar eine christliche Fälschung; denn hätte
sie Josephus geschrieben, so wäre er Christ gewesen. Die Christen
haben sich also aus Quellenfälschung nichts gemacht und es ist ihnen
überhaupt nicht zu trauen. Mit derselben Logik ließe sich auf Grund
von Kautsky behaupten, alle sozialdemokratische Geschichtsschreibuug
sei gewaltsame Konstruktion. Die christliche Fälschung',des Josephus
verdient natürlich keine Entschuldigung. Ließe^sich aber nicht^denken,
daß sie an Stelle einer gehässigen Bemerkung des Josephus
eingeschoben morden sei? Es liegt für diese Annahme kein Anhaltspunkt



— 18 —

vor und ich will damit gar nicht argumentieren, sondern mit der
Andeutung dieser Möglichkeit nur zeigen, daß eben das Schweigen des

Josephus keine absolut sichere Tatsache ift und nicht zu weitergehenden
Schlüssen verwendet werden darf. Aber felbft wenn Josephus und
alle heidnischen Literaten das Christentum totgeschwiegen haben, so

beweist das nichts. Deißmann hat in seinem schönen Buche „Licht
vom Osten" (Tübingen, Mohr, 1909, 2. Aufl.) darauf hingewiesen,
daß die klassischen Schriftsteller eine literarische Oberschicht repräsentieren
und die Vorgänge in der unliterarischen Unterschicht, der ja auch nach
Kautsky die Christen angehören, nicht beachten. Man kann auch nicht
daraus, daß moderne Historiker in der Geschichte der Gegenwart die

Heilsarmee nicht erwähnen, auf ihr Nichtvorhandensein schließen. Es
sei auch daran erinnert, daß Chr. Tischhauser in feiner deutschen
Kirchengeschichte des 19. Jahrhunderts klagte, die theologische Historie berücksichtige
nur die Vorgänge in der offiziellen Kirche und akademischen Theologie,
ignoriere aber die Kreise der Stilleu im Lande und das nicht literarisch
hervortretende religiöse Leben. Sollen wir von den Schriftstellern am
Cäsarenhofe mehr Interesse für die Konventikel der Christen erwarten?

Kautsky beruft sich ferner auf die Tatsache, daß die antiken
Historiker ihren Helden komponierte Reden in den Mund legen und
daß auch die kritischen Theologen von den Reden der Apostelgeschichte
und des Johannesevangeliums zugeben, daß sie Kompositionen der
Verfasser seien. Warum man nun plötzlich bei den Reden der
synoptischen Evangelien etwas anderes annehme? Dagegen können
wir wieder auf Deißmanns sorgfältige Untersuchungen hinweisen,
welche zu dem Ergebnis kommen, daß die Schriften des Neuen
Testamentes keine literarische Kuustprosa, sondern nach Sprache und Form
volkstümliches. Schrifttum find. Man kann allerdings einwenden, daß
derselbe Lukas, der in der Apostelgeschichte nach der Gepflogenheit der

Historiker feine Helden von ihm selbst komponierte Reden halten läßt,
auch Verfasser des dritten Evangeliums ist. Aber eine genaue
Beobachtung zeigt, daß eben die Reden der Apostelgeschichte rhetorische
Kunstwerke sind, die Jesusreden des Evangeliums aber nicht. Die
Vergleichung desselben mit Markus und Matthäus zeigt, daß es sich

hier um Traditionsgnt handelt, das Lukas auf seine Weise gruppiert
und verarbeitet, aber selbst schon übernommen hat. Mit dem, der in
diesem Gut nur triviale Sittensprüchlein sieht, ist allerdings keine

Diskussion möglich. Verstehen lassen sie sich nur als Aeußerung einer
lebendigen, geschlossenen, warmen und leidenschaftlich fühlenden
Persönlichkeit. Man vergleiche nur einmal die unter dem Namen Salo-
mos gesammelte Spruchliteratur mit der von Jesus hergeleiteten.
Hier spricht eine Persönlichkeit voll religiöser Leidenschaft, dort eine

unpersönliche, mehr oder weniger geistreiche, oft aber auch ziemlich
philisterhafte Lebensweisheit. Es ist kein Zufall, daß die Evangelien
geworden sind, was den salomonischen Sprüchen nie beschieden war:
ein Lebensbuch.



— 19 —

Es sei hier eine kleine Abschweifung erlanbt, Kautsky behauptet
auch, daß die Wendung in einzelnen Paulusbriefen: „das schreibe ich

mit eigener Hand" oder „das ist mein Zeichen in jedem Brief," die

Fälschung deutlich verrate. Nun hat aber Deißmann am Beispiel
mehrerer erhaltener Briefe gezeigt, daß das einfach einer antiken
Gepflogenheit entspricht.

Kautsky stößt fich ferner an den vielen Wundererzählungen; ste

seien ein Beweis der Leichtgläubigkeit der Erzähler und damit auch

ihrer Unzuverlässigkcit. Nun wollen wir hier nicht die ganze Frage
der Wunderkritik aufrollen. Nur auf das Eine sei hingewiesen: Wenn
sich an einen Menschen Wunderlegeuden anheften, so ist das ein Zeichen,
daß er tiefen Eindruck gemacht hat und in einer wundergläubigen Zeit
einfach unvermeidlich. Dem Durchschuittsphilister werden keine Wunder
nachgesagt, auch uicht dem lächerlichen Rebellen, als der Jesus bei

Kautsky erscheint. Die Legende spiegelt den Eindruck wieder, den eine

Person bei ihrer Umgebung hinterlassen hat. Sie kann daher ein

richtiges Bild geben, ohne im strengen Sinn historisch zu sein. So
läßt sich z. B. die Buddhalegende sehr wohl für die Erkenntnis des

indischen Religionsstifters verwenden. Man vergleiche nnr einmal
unsere Evangelien mit den apokryphen Erzählungen aus dem Leben
Jesu (gesammelt in Hennecke, Neutestameutliche Apokryphen) und man
spürt sofort den gewaltigen Unterschied zwischen der Legende, die sich

durch die Tradition eines persönlichen Eindrucks bildet, und der reinen
Phantasie- oder dogmatischen Tendenzdichtung. Der Unterschied tritt
auch hervor beim Vergleich der Apostelredeu des Lukas und derjenigen
in den apokryphen Apostelgeschichten. Dort komponiert einer, der Wesen
und Wollen der Apostel noch gekannt hat, hier Verfasser, welche ein
blutloses Idealbild zusammenphantasieren.

Dann fei noch an den Gesichtspunkt erinnert, den vor Allem
Professor Schmiedel in Zürich sehr betont: Die Evangelien sind wohl
Schriften von gläubigen Jüngern und nicht von kritischen Historikern.
Aber sie bringen dvch verschiedene Züge, die in einem reinen Phantasiebild

des Glaubens unerklärlich wären: Jesus kann in Nazareth keine

Wunder tun, er wird von seinen Angehörigen für gestört gehalten,
er lehnt die Bezeichnung „guter Meister" ab, er kennt nicht Tag und
Stunde, wann das Gottesreich anbricht, er hat die Ehrenplätze in
feinem Reich nicht zu vergeben, ihm ist bange vor der Taufe, der
er sich unterziehen muß, er zittert auf dem Wege nach Gethsemane
und ruft am Kreuz: „Meiu Gott, mein Gott, warnm hast Du mich
verlassen?"

Aber gerade svlche Stellen würde Kautsky als willkvmmene
Bestätigung feiner Theorie von einer ältern Traditionsschicht begrüßen,
hinter welcher der sehr menschliche Rebell Jesus noch durchschimmere.
Wie steht es mit dieser These Kautskys? Eine eingehende und
sorgfältige Auseinandersetzung mit derselben gibt H. Windisch in einer

Schrift: Der messianiche Krieg und das Urchristentum.



— 20 -
(Tübingen, Mohr. 1909. Preis Fr. 2.70). Sie sei jedem, dem
Kautskys Darstellung zu schaffen macht, empfohlen. Windisch zeichnet
die messianische Erwartung des zeitgenössischen Judentums und
konstatiert, daß die große Masse der evangelischen Jesustradition eine deutliche
Absage an das kriegerische Messiasideal enthalte. Kautsky erklärt das
alles als spätere Uebermalung und beruft sich auf die wenigen kriegerischen
Stellen als ursprüngliche Ueberlieferung. Aber lassen sie sich nicht
anch anders erklären, im Zusammenhang mit der sonstigen
Gesamtüberlieferung Das Wort, er sei nicht gekommen, Frieden zu bringen,
sondern das Schwert, ist richtig so zu verstehen, daß sich über dem
Für oder Wider Jesus die Allernächsten entzweien, Kampf und Zwietracht

entstehen werde. Schon die Einleitung: „Ihr sollt nicht
erwähnen, daß ich gekommen sei, Frieden zu bringen," setzt voraus, daß
Jesus für einen friedlichen Gottesgesandten gehalten wurde. Der
revolutionäre Jesns Kautskys hätte diese Verwahrung nicht nötig
gehabt. Auch das Wort vom Feuer, das Jesus anzünden will, eng
verbunden mit dem von der Taufe, vor der ihm bange ist, braucht
gar nicht kriegerisch verstanden zu werden. Das Schwertgespräch bei
Lukas ist allerdings eines der rätselhaftesten Stücke der evangelischen
Ueberlieferung. Windisch erklärt es so, daß Jesus vorübergehend dem
Gedanken der Notwehr Raum gegeben, dann aber in dem schweren
Gebetskampf voir Gethsemane darauf verzichtet habe. Jedenfalls wäre
ein Rebellivnsversuch mit bloß zwei Schwertern von vornherein dem
Fluch der Lächerlichkeit ausgeliefert gewesen. Aber die Hauptfrage ist:
Was gab der Gefolgschaft des Rebellen nach seinem Tode den
Zusammenhalt? Der Untergang des Anführers ließe ein heftiges
Aufflammen der revolutionären Tendenzen begreiflich erscheinen. „Niemals
aber hätte sich an den Namen eines längst gefallenen Zelotenhäuptlings
eine neu entstandene Gemeinde geheftet, die die entgegengesetzten Ideale
vertrat" (Windisch). Es läßt sich wohl denken, daß sich eine revolutionäre

Organisation zum Opportunismus entwickle; aber daß sie ihren
als Rebell gefallenen Begründer so „immer mehr und mehr" znm Idealbild

des passiven Dulders umwandle, das müßte uus Kautsky plausibler
machen. So läßt sich, um eine Analogie zu brauche,?, die Umwandlung
der Sozialdemokratie von einer revolutionären zn einer revisionistischen
Partei wohl verstehen. Nie aber würde sie dabei Karl Marx aus
dem Herold der Revolutiou so unter der Hand zum praktischen
Sozialreformer umgestalten. Zwischen rebellisch und duldend gibt es keinen
solchen allmählichen Uebergang; entweder das eine oder das andere.

In der Tradition der Anhänger werden die Charakterzüge des Meisters
wohl ins Unermeßliche gesteigert, aber nicht sein Bild in das gerade
Gegenteil verkehrt. Uebrigens, wenn in der Friedenszeit seit Vespasian
die Unterwerfung unter das kaiserliche Regiment als Gebot der Klugheit
und sittliche Pflicht empfunden wurde, so war sie eben kein Dulden
mehr.

Auch Kautskys ganze Kritik der Passiunsgeschichte fällt mit der



— 21 —

Theorie vom Rebellen Jesus völlig dahin. Die Wut der religiösen
Führer der Juden, wie die Schonungsversuche des Pilatus, sind nicht
mehr unbegreiflich, wenn Jesus eben nicht der Rebell gewesen ist,
für den ihn Kautsky ausgibt, sondern der, als den ihn die Evangelien
darstellen. Auch die Zuversicht, mit der Kautsky die Parteiverhältnisse
der Juden als Klassengegensätze schildert, steht bei der unsichern Kenntnis
der damaligen wirtschaftlichen Zustände auf schwachen Füßen. Für die

proletarische Herkunft der Essenerkolonien gibt er keine Belege; aus
ihrem Kommunismus allein oder ihrem Determinismus kann man
unmöglich daranf schließen. Und die vorwiegend proletarische
Zusammensetzung der Gemeinde von Korinth beweist noch nichts für die

von Jerusalem. Diese war allerdings später verarmt, aber gerade die

Erzählung der Apostelgeschichte von ihrem Kommunismus erwähnt,
daß verschiedene ihrer Glieder Haus- und Grundbesitzer gewesen waren.

Doch damit ist erst die schiefe Konstruktion Kautskys
zurückgewiesen. Aber wie weit ist das Chriftentum wirklich eine proletarische
Bewegung gewesen? Die positive Darstellung ergibt sich am besten
durch die Auseinandersetzung mit dem Buch eines andern Sozialdemokraten

über den Ursprung des Christentums: Max Maurenbrecher
„Von Nazareth nach Golgatha" (Berlin-Schöneberg, Verlag
der Hilfe, 1909, 271 S. Preis Fr. 5. 40, geb. Fr. 6. 75).' Er ist,
wenn ich recht berichtet bin, ursprünglich Theologe. Er weiß auch,
daß das Christentum in die Religionsgeschichte gehört. Nach ihm hat
Jesus seine Bedeutung mehr durch das, was von ihm geglaubt wurde,
als durch das, was er wirklich gewesen ist, erhalten. Maurenbrecher
gehört deshalb zum Teil zu der zweiten Kategorie von Angreifern
des geschichtlichen Jesus. Aber seine eigene Darstellung desselben
gehört in die erste Reihe. Sein Buch ist auch viel ernster zu nehmen
und wird der theologischen Forschung mehr Probleme stellen als
Kautsky. R. Liechtenhan.

(Fortsetzung folgt.)

Unna cbeovM
eine Sängerin Ses Proletariats.

FF lie viele von unseren Lesern mögen wohl Anna Theobald kennen?
Im Jahre 1898 ist von ihr ein bescheidenes Bändchen Ge-
dichte erschienen.*) Sie haben freilich wenig Aufsehen erregt,

obschvn ste es besser verdient hätten, als mancher Roman, von dem
alle Welt redet. Denn sie sind echte Poesie, Zeugnisse einer edlen und
tiefen Seele und Früchte vieler Schmerzen.

Denn auch darin ist die Verfasserin eine echte Dichterin, daß sie

*) Bei Mauatschal, Ebner Sc Cie. in Chur.


	Aus der Werdezeit des Christentums. III., War das Christentum eine proletarische Bewegung? : Teil 1

