
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 1

Artikel: Für einen missverstandenen Satz

Autor: F.S.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132239

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132239
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 9 —

Autorität herleitet, der sie verantwortlich ist, von der sie reformiert
werden kann."

Wer die modernistische Bewegung nur flüchtig betrachtet, wird
sich fragen, warum werden die Reformkatholiken nicht Protestanten.
Hauptsächlich aus zwei Gründen: Die Modernisten sind sich darüber
klar, daß sie, einmal aus ihrer Kirche ausgetreten, allen Einfluß
verloren haben und ihr Bestreben, Reformen einzuführen, dann einfach
nutzlos ift. Ausschlaggebend ist der zweite Grund: Sie finden im
Protestantismus nicht alles was sie suchen. Wohl ift in den evangelischen

Kirchen größere Bewegungsfreiheit und stärkere Verinnerlichung
des christlichen Gedankens vorhanden. Aber auch bei uns fordert der
Formalismus immer wieder seine Opfer. „Die Religionen sind die
Kennzeichen unserer UnVollkommenheit" sagt H. Lhotzky; es ist daher
im allgemeinen nicht löblich, aus einer Kirche in eine andere überzutreten,

die Pflicht als Mensch wird uns hingegen meistens gebieten,
an dem Platz zu wirken, wo wir hingestellt sind, zur Vervollkommnung

der Gemeinschaft, der wir angehören. Notwendig nnd für die

ganze Christenheit unentbehrlich war die Reformation; nutzlos und
dem Fortschritt der christlichen Kirchen hinderlich würde ein Uebertritt
der Reformkatholiken zum Protestantismus sein.

George Tyrrell erlebte nicht mehr die von ihm selbst übersetzte

deutsche Ausgabe seines Werkes, das uns ein Bild seines geistigen
Lebens gibt Er starb im Sommer 1909. Mit ihm schied einer der
Tapferen aus den Reihen der Katholiken, die nach harten inneren
Kämpfen sich in offenen Widerspruch zu ihrer Kirche setzen mußten,
aber trotzdem mit kindlicher Liebe bis zu ihrem Ende an ihr hingen.

O/ Huppert.

fur einen mißverstandenen 5at?.
1. In der Dezembernummer 1909 (S. 395) führt Sutermeister

einen Satz des Theologen Drews an: „Wir müssen alle Kraft daran
fetzen, dem geistlichen Stand und der Kirche wenigstens die
Achtung zurückzuerobern." Dazu sagt Sutermeister: „Ich glaube, daß
dies ein ganz schiefer Weg ist." Er führt das weiter aus, und man
wird ihm beipflichten.

Allein das Schiefe des Drewsschen Satzes beruht nicht darin, daß
er falsch ist, sondern nur darin, daß er mißverständlich ist. Ich darf
vielleicht ganz kurz zeigen, wie man den Satz richtig verstehen kann.
Dabei rede ich statt von „dem geistlichen Stand" von den Pfarrern.
Der „geistliche Stand" ist ein unevangelischer, unrichtiger Begriff.

2. Kirche und Pfarrer erfreuen sich einer
Achtung, aber diese Art Achtung ist ein Unglück und eine



- 10 —

Schmach, s) Kirche und Pfarrer sind geachtet als
Zierrat. Das Kirchliche und die Beziehung zum Pfarrer machen
sich gut, auch heute noch, auch da. wo man in keinem Sinne mehr
gläubig ist. Diese Schätzung als Zierrat ist die letzte und unterste
Stufe der Wirkung kultureller Größen. So macht fich noch eine Art
Höflichkeit gut, die einst, als das Rittertum eine Kulturgröße war,
Sinn hatte und jetzt längst grundlos ist. So macht sich eine Art
gelehrten Ausdrucks noch gut, die Sinn hatte, als alle gebildete Welt
Latein verstand, jetzt aber geradezu unsinnig ist. So gibt es noch
eine Reihe vvn Erscheinungen, die jetzt stch bloß noch gut machen,
schön stnd, einst aber Kulturgüter waren.

b) Kirche und Pfarrer sind geachtet als hemmende,
beschwichtigende K räfte. Sie halten zerfallende Formen der
Sittlichkeit noch zusammen, sie predigen Frieden, Verzicht, Bescheidung,
Zufriedenheit; man müßte dies alles aber in Anführungszeichen setzen.

Denn es handelt sich nur um die Zerrbilder dieser Begriffe; um
unwahre, ungerechte, ungöttliche Afterformen dieser Güter und Werke.

c) Kirche und Pfarrer sind zwar nicht auf dem
Laufenden, stehen gegen das Zeugnis der Wissenschaft, find
unmodern, ohne Anteil an der Aufgeklärtheit, aber — hier offenbart
sich die ganze jämmerliche Art des geistigen Liberalismus — hinter
ihnen ragt gespenstisch ein furchtbares Vielleicht! Vielleicht
haben Kirche und Pfarrer recht. Vielleicht gibt es einen Gott, eine

vorbehaltlose ewige einzige Sittlichkeit, vielleicht ein Ewiges. Die
Wissenschaft — d. h. das was fich der Bildung der Gegenwart als
solche darstellt — sagt zwar das Gegenteil. Wahrscheinlich ist die

Aussage dieser Wissenschaft richtig. Aber vielleicht ist sie falsch. Ein
furchtbares Vielleicht! Wir, ich meine jetzt die Freunde und Leser der
Neuen Wege, haben mehr, als dieses Vielleicht. Wir wissen von einem
sittlichen Ringen und wieder von einem stillen Hinhören der Seele,
das zu innersten Erfahrungen führt, deren Gewißheit unbedingt ist,
jeder Wissenschaft offen und jeder Unsicherheit verschlossen. Aber diese

ernste, schwere, innerliche Art, das Leben zu führen und feinen
Urgrund inne zu werden, kennt die große Masse der Gegenwart nicht,
fei sie gebildet oder ungebildet. Diese Masse ist vor das Vielleicht
gestellt. Sie verachtet Kirche und Pfarrer als Hort und Quell der
Dunkelmännerei und sieht sie doch an als die, die vielleicht Inhaber
des entscheidenden Lebenspapieres sind, dessen Kurs jetzt unter pari
ist, aber vielleicht doch den Endgewinn davonträgt, plötzlich wider alle
Erwartung in die Höhe schnellend.

So ist denn die Achtung, welche Kirche und Pfarrer finden, ein
Spekulationsgewinn auf dem häßlichen Markte der Seelen, eine

Achtung ohne Grund, ohne Ueberzeugung, eine Achtung, die die tiefste
Verachtung bedeutet. Wir wollen nicht verkennen, daß noch heute
weite kirchliche Kreise mit dieser Achtung zufrieden sind. Sie wollen
Achtung und fragen nicht mehr nach Grund und Ursache der Achtung.



— 11 —

3. Wir aber danken für solche Achtung, da hat
Sutermeister ganz recht. Auf unsern Wangen brennt hell die Schamröte,
und zornig schwellen unsre Schläfen, wenn wir sehen, aus welchen
Gründen Kirche und Pfarrer Achtung haben. O, daß man uns
verachtete! O. daß man an die Kirche und an die Pfarrer hell und
scharf von allen Seiten den Ruf ergehen ließe: „zeiget, daß ihr etwas
schafft, bedeutet seid; dann wollen wir zusehen, ob es soviel ist, daß
wir euch deswegen achten müssen."

Das abèr fcheint mir Drews zu meinen, jene
sittliche, begründete, auf der Kulturbedeutung für die
Gegenwart und Zukunft beruhende Achtung, welche Kirche
und Pfarrer erst wieder erringen müssen.

Es gibt eine solche Achtung. Unsre Aufgabe ist, sie zu erringen.
Wo ist das Stück Sittlichkeit, um welches die Gegenwart kämpft,
unter dessen Geburtswehen unsre jetzige Menschheit bebt und stöhnt,
und für das die Kirche, die Pfarrer einmütig aufstehen? Nirgends.
Aber es gibt folche Güter. Da ist die Abstinenz, die Zertrümmerung
des Kapitalismus, die Steigerung der Verantwortlichkeit jedes
Einzelnen als Gliedes der sozialen Gemeinschaft, die Herausstellung einer
reinen geschlechtlichen Sittlichkeit, die Entwicklung des Gedankens, daß
es Schmach ist, Geld zu gewinnen und ehrlich erworbenes Geld nnr
das mit eigener Arbeit verdiente ist, die Zurückführung unsres Volkes
von einem flachen, äußerlichen, großmauligen Leben auf die Jnnen-
knltur, die Durchführung des Gedankens, daß Menschen Menschen nur
unter der Aussicht auf Besserung strafen dürfen. Da ist noch so

Vieles, wer könnte alles nennen!
Die Kirche muß nach dem allgemeinen Urteil die

geistige Macht sein, welche breit und wuchtig die Menschheit

zn allen diesen Gegenwartswerten und Zukunftsgütern

zu führen in Anspruch nimmt. Jeder Pfarrer muß
in seiner Gegend als der Mann bekannt sein, der ohne alle Furcht
und unter allen Umständen, auch ohne jede Bindung an alle bloß
vorübergehenden Formen und Gruppierungen, dafür seine Stimme
erhebt.

Das fcheint mir Drews zn meinen. Er hat sich freilich nicht
unmißverständlich ausgedrückt. Er wird auch einiges eben Genannte
streichen und dafür andres setzen, woran ich nicht denke. Aber im
Ganzen wird so seine Meinung sein, und ich halte sie für richtig.

4. Für richtig halte ich auch, daß er nicht mehr
fordert als Achtung. Achtung kann man auch dem Gegner zollen.
Mehr als Achtung werden Kirche und Pfarrer so nicht erreichen. Die
Macht, welche alles leistet, was sie will, werden sie nicht sein. Aber
sie werden die Macht sein, an deren Arbeit sich die Geister scheiden.
Das hat einst Jesus sein wollen. Das ist seine Kirche in ihren besten
Zeiten gewesen. Wo die Kirche sür die menschliche Kultur — das
nahende Gottesreich — etwas bedeutete, da entbrannte um ihre Ver-



— 12

kündignng laut und heiß der Kampf; denn sie lebte im Morgen.
Zurzeit lebt sie und leben die meisten Pfarrer noch im Gestern, ja im
Ehegestern. Da ist eine tiefe Schmach. Wenn wir sie ändern, erobern
wir, wie Drews sagt, die Achtung zurück. Ludwig Köhler.

Gern schließe ich mich der Erklärung an, die Köhler dem
mißverständlichen Satz gibt. Es lag mir ja auch nur daran, scharf zu
betonen, daß die Kirche möglichst „unkirchlich" uud die „Geistlichen"
Laien werden müssen, dem schien der Drewssche Satz zu
widersprechen. F. S.

/lus der AerSeseil Ses Ldristentums.
III. War Sas Ldristentum eine proletarische Lewegung?

1. Kautskys Ursprung des Christentums.

iRie Religionsgeschichte der römischen Kaiserzeit erkannten wir als
> den Wettkampf des Christentums mit andern orientalischen Reli-

gionen um die Herrschaft über die griechisch-römische Kulturwelt.
Sein Sieg kann nur darauf beruhen, daß es am wirksamsten brachte,
was jene Geschlechter ersehnten. Und seine Ueberlegenheit fanden wir
in der Botschaft von der menschlichen Persönlichkeit Jesu Christi.

Aber eben diese Anschauung erfuhr in den letzten Jahren mannigfache

Angriffe. Die geschichtliche Gestalt Jesu wurde aus der Geschichte

gestrichen oder doch für nicht mehr deutlich erkennbar oder für unsere
Zeit gänzlich bedeutungslos ausgegeben. Wir teilen die Angriffe in
eine geschichtsmaterialistische und eine religionsgeschichtliche Gruppe.
Die erste faßt das Christentum als proletarische Bewegung, als Produkt

der Masse und nicht als Werk einer einzelnen Persönlichkeit;
diefe habe höchstens zufällige Bedeutung. Die Vertreter dieser Gruppe
sind Kalthoff, der Bremer Pfarrer, und Kautsky, der als
Vertreter des reinen Marxismus bekannte sozialdemokratische Schriftsteller.
Die zweite Gruppe behauptet, das Christentum fei keine originale
Bildung, sondern ein Erzeugnis des damaligen religiösen Synkretismus,
des Religionswirrwarrs, aus dem wir im vorigen Aufsatz einige Bilder
zeichneten, eine Figur des Mythus und nicht der Geschichte. Als
Vertreter sind zu nennen Jensen, W. B.Smith, Arthur Drews.
Eine Kombination beider Gesichtspunkte, unter Ablehnung der radikalen
Resultate, versucht M. Maurenbrecher. Wir beschäftigen uns zuerst
mit der geschichtsmaterialistifchen Gruppe.

Kalthoffs mit allzu aufdringlicher Tendenz vorgetragenem Versuch,

Jesus als Jdealgestalt der römischen Proletarier zu erklären, ist
nun Karl Kautsky mit seinem Ursprung des Christentums
(Stuttgart 1908, I. H. W. Dietz Nachf., 508 S. Preis Fr. 6. 75)
gefolgt. Es ist das Buch eines Dilettanten, eines Politikers, der einen


	Für einen missverstandenen Satz

