
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 1

Artikel: George Tyrrell

Autor: Huppert, O.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132238

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132238
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 6 —

sind fortan an Herrn Professor Ragaz, Bolleystraße 48, Zürich, zu
richten. Herr Pfarrer Sutermeister bleibt regelmäßiger Mitarbeiter
für soziale Rundschau.

Wir danken unsern Lesern für alle bisherige innere und äußere
Anteilnahme und bitten sie, es weiter mit uns zu wagen und uns
womöglich neue Freunde zu gewinnen. Wir bitten sie, wenn sie
einmal mit uns unzufrieden sind, nicht gleich mit uns fertig zu sein;
vor allem mögen sie nicht nur schelten, sondern uns auch sagen, was
sie auszusetzen haben. Unsere Arbeit wird dankbarer und leichter,
wenn wir hie und da ein Echo vernehmen. Auch unsere Mitarbeiter
bitten wir, uns treu zu bleiben und nicht zu denken, die Redaktoren
machten ihre Sache ja schon. Wo sie finden, daß unsere Leistungen
nicht genügen, da sollen sie es selbst besser machen. Wir freuen uns
auch von Herzen über jeden neuen Mitarbeiter. Alle, alte und neue
Leser und Mitarbeiter heißen wir willkommen zu der gemeinsamen
Fahrt mit dem alten Gott in ein neues Jahr und eine unbekannte
Zukunft hinein. R. Liechtenhan.

Seorge cvnell.
DUer so oft herbeigesehnte Zusammenschluß der christlichen Konfessionen

» zu gemeinsamem Kampf gegen ihren gemeinsamen Feind — gegen
die irreligiösen und selbst antireligiösen Elemente unserer

modernen Zivilisation — gewinnt dem Modernismus keine Begeisterung
ab. Nicht durch den Kampf ist der Riß, der zwischen dem Christentum
und der Welt klafft, zu heilen, sondern nur durch eine tiefgehende
und ehrliche Kritik der verschuldeten und unverschuldeten Ursachen des

vorhandenen Zwiespaltes und durch festes Vertrauen auf die
fundamentalen Prinzipien der Wahrheit und der Sittlichkeit, die allen gesund
fühlenden und sittlich denkenden Menschen gemeinsam find, und aus
deren falscher Anwendung und Entstellung all die herrschenden Gegensätze

und Mißverständnisse stammen." Diese Worte geben im Wesentlichen

Inhalt und Ziel an von der soeben in deutscher Uebersetzung
erschienenen Schrift des Engländers Tyrrell, Zwischen Scilla und Charybdis
(verlegt bei C. Biebrichs, Jena). George Tyrrell war früher im Jesuitenorden,

eine Gemeinfchaft, die neben eifrigen ultramontanen Kämpfern
von Zeit zu Zeit auch einen heftigen Gegner des Ultramontcmismus
hervorbringt. Wenn Tyrrell auch ein solcher Gegner nltramontaner
Bestrebungen ist, Katholik ist er mit ganzer Seele, wobei allerdings
seine Begriffe vom Katholizismus nicht dem Wesen der heutigen
katholischen Kirche entsprechen. Der Teil aufgeklärter Katholiken, die sich

Modernisten nennen, zerfällt in zwei große Richtungen, eine mystisch-
lehrhafte und eine historisch-kritische. Letztere ist radikaler und
vorzugsweise von dem Intellekt beherrscht; für die erstere tritt historische



Forschung mit ihren Ergebnissen zurück, sie hält sich an das Mystische
in der Religion, d. h. an das, was über den Grenzen des natürlichen
Erkennens liegt und ist bestrebt, zu den Quellen des Christentums
zurückzukehreil. Ein gemeinsames Ziel haben beide Richtungen, nämlich
den Kampf gegen eine, die Persönlichkeit zerstörende Autorität. Tyrrell
gehört zu den Mystikern unter den Modernisten. Er will nicht das
Bestehende stürzen, sondern den kalten Formalismus in der katholischen
Religion abschaffen, sie dadurch vertiefen und ihr die ursprüngliche
von Christus verliehene Art zurückgeben. Er will „Hindurchstenern
zwischen dem Felsen und dem Strudel, zwischen der Scylla eines
lähmenden, keine Verbesserung zulassenden Dogmatismus und der
Charybdis einer alles verschlingenden Skepsis und Verneinung. Zwischen
einer Autorität, die die Persönlichkeit vernichtet, und einem
Individualismus, der die Gesellschaft zerstört." Es ist unmöglich, hier den
reichen Inhalt von dem Werke Tyrrells auch nur annähernd
wiederzugeben. Nur einige Gedanken des Verfassers, die von besonderem
Interesse sind, mögen kurz erwähnt werden.

Zu allen Zeiten gab es Männer in der katholischen Kirche,
welche man Modernisten nennen könnte, insofern als sie bestrebt
waren, die sich naturgemäß um jede Religionsgemeinschaft bildende
Kruste des Formalismus zu durchbrechen und in ihrer ursprünglichen
Frömmigkeit zu wirken. Einer der größten unter ihnen ist der heilige
Augustinus. Aber erst Pius X. hat den Modernismus von heute
gegründet. Nicht fähig, die Bewegung zu verstehen, hat er sie, die
noch in keimhaftem Zustande sich befand, leidenschaftlich, grimmig aber
ungeschickt angegriffen, dadurch alle Welt auf sie aufmerksam gemacht
und bei vielen Gebildeten Sympathie für sie erzeugt. Bestrebt die
ketzerische Bewegung zu vernichten, hat er sie erst zum Bewußtsein
ihrer selbst gebracht und ihre riesenhafte Verbreitung bewirkt. Bezeichnend

für Tyrrells Anschauungsweise ist der Umstand, daß er den
Uebergcmg der neuen Bewegung auf die „lauten Masten" bedauert;
sie wäre besser auf die wenigen beschränkt geblieben, die sie verstehen.

Wenn nun auch der Papst der Schöpfer des Modernismus ist,
so haben doch andere den Stoff vorbereitet. Diese Vorbereitung ging
von deutschen Gelehrten und Kritikern aus. Entwickelt hat sich der
Modernismus aber nicht in Deutschland, sondern in den romanischen
Ländern. Der Deutsche, sagt Tyrrell, ist viel zu sehr an Disziplin
gewöhnt, als daß jetzt aus dem fest gefügten deutschen Ultramontanismus

eine wirksame Zahl modernistischer Ketzer hervorgehen könnte.
Indessen hofft Tyrell, daß diese Grundstimmung, „die den Deutschen
zum gefügigsten aller Ultramontanen macht, ihn eines Tages zum
hartnäckigsten aller Modernisten machen wird. Die Organisation ist
stark, aber die, Wahrheit ift noch stärker." Daß hier der von edlem
Strebem beseelte Tyrrell Recht behalten wird, daran ist kein Zweifel
für den, der an die Zukunft der Menschheit glaubt; fraglich ist nur,
wie viel Zeit dazu in Deutschland noch nötig ist.



— 8 —

Von besonderem Interesse auch sür uns Protestanten ist der

Aufsatz: Mysterien, eine Lebensnotwendigkeit. Wer die Behandlung
des Geheimnisvollen in der Religion als nutzlose Belastung ansteht,
der kennt nicht die Bedürfnisse der Menschenseele. Das religiöse Dogma
dient dazu, einem Mysterium, einen Geheimnisvollen, Ausdruck zu
verleihen. „Ein solches Mysterium erhebt den Anspruch, eine Wahrheit
aus dem Bereiche der Realität zu sein, die über und jenseits der
Wirklichkeit liegt; eine Wahrheit, die, da sie notwendigerweise in einer
Sprache, deren Bezeichnungen für die Gegenstände der niedrigeren
Wirklichkeitssphäre geprägt sind, dargestellt werden muß, weder mit
restloser Bestimmtheit zum Ausdruck gebracht, noch zu vollkommen
klarer Einsicht erhoben werden kann." Das moderne Denken ist
bestrebt, eine Erkenntnis dieser Art zu verwerfen; und doch ist eine

Beschäftigung mit dem, was über der Grenze des mit unsern Sinnen
Erkennbaren liegt, ebenso nötig wie die Beschäftigung mit
Naturwissenschaften und Geschichte. Gefährlich wird aber die Dogmatik,
wenn wir vergessen, daß vermittelst ihrer die übernatürliche Welt
dargestellt wird dnrch Allsdrucksformen, welche nur für die natürliche
ausreichen, daß sie mithin ungenau und unzureichend ist. Dann wird
die Dogmatik znm starren System, voll von Widersprüchen, unfähig,
dem wahren Bedürfnis der menschlichen Seele zu genügeil. Dann
wird sie zum Gegenteil von dem, was sie eigentlich sein sollte, nämlich
zur Feindin der Lehre vvn dem Göttlichen. Tyrrell schließt seine
Abhandlung über Dogmatik mit den Worten: „Die christliche Ethik ist
unaufhörlich verknüpft mit den christlichen Mysterien. Werden diese

hinweggeräumt, so bleibt nichts übrig als eine Ethik ohne sichere

Grundlage, ohne Ziel, ohne Charakter. Und die Liebe, die das tiefste
Wesen des innerlichen Lebens der christlichen Seele, im Gegensatz zu
dem Leben des äußeren Verhaltens, ausmacht, weicht einer haltlosen,
unklaren Liebenswürdigkeit, deren Wurzeln nirgends, deren Zweige
überall zu finden sind."

Wie schon erwähnt, richtet sich der Kampf der Modernisten vor
allem gegen die Autorität. Kein Wunder, wenn ihnen gerade auf
diesem Gebiet die Kirche energisch entgegentritt, denn die Autorität ist
so sehr mit dem Wesen der katholischen Kirche verknüpft, daß sie von
Grund aus anders gestaltet werden müßte, wenn der Wunsch der
Reformer in Erfüllung gehen sollte. Tyrrell schwebt die Idee einer
demokratischen Kirche vor. Die höchste Autorität sind ihm nicht irgend
welche Personen, sondern das Gewissen der Gesamtheit. Die Priester
sollen nur die ausübenden Teile dieser Autorität und ihr als solche

Rechenschaft schuldig sein. Gott wirkt nicht außerhalb der Welt stehend
auf uns ein, sondern der göttliche Geist ist im menschlichen Geist zu
suchen, dort offenbart er fich, da allein spricht er zu uns. Deshalb,
sagt Tyrrell, brauchen wir keine Priesterschaft, die zwischen Gott und
den Menschen vermittelt. „Die amtliche Hierarchie darf nnr ein
dienendes Werkzeug jener formlosen Kirche sein, von der sie ihre



— 9 —

Autorität herleitet, der sie verantwortlich ist, von der sie reformiert
werden kann."

Wer die modernistische Bewegung nur flüchtig betrachtet, wird
sich fragen, warum werden die Reformkatholiken nicht Protestanten.
Hauptsächlich aus zwei Gründen: Die Modernisten sind sich darüber
klar, daß sie, einmal aus ihrer Kirche ausgetreten, allen Einfluß
verloren haben und ihr Bestreben, Reformen einzuführen, dann einfach
nutzlos ift. Ausschlaggebend ist der zweite Grund: Sie finden im
Protestantismus nicht alles was sie suchen. Wohl ift in den evangelischen

Kirchen größere Bewegungsfreiheit und stärkere Verinnerlichung
des christlichen Gedankens vorhanden. Aber auch bei uns fordert der
Formalismus immer wieder seine Opfer. „Die Religionen sind die
Kennzeichen unserer UnVollkommenheit" sagt H. Lhotzky; es ist daher
im allgemeinen nicht löblich, aus einer Kirche in eine andere überzutreten,

die Pflicht als Mensch wird uns hingegen meistens gebieten,
an dem Platz zu wirken, wo wir hingestellt sind, zur Vervollkommnung

der Gemeinschaft, der wir angehören. Notwendig nnd für die

ganze Christenheit unentbehrlich war die Reformation; nutzlos und
dem Fortschritt der christlichen Kirchen hinderlich würde ein Uebertritt
der Reformkatholiken zum Protestantismus sein.

George Tyrrell erlebte nicht mehr die von ihm selbst übersetzte

deutsche Ausgabe seines Werkes, das uns ein Bild seines geistigen
Lebens gibt Er starb im Sommer 1909. Mit ihm schied einer der
Tapferen aus den Reihen der Katholiken, die nach harten inneren
Kämpfen sich in offenen Widerspruch zu ihrer Kirche setzen mußten,
aber trotzdem mit kindlicher Liebe bis zu ihrem Ende an ihr hingen.

O/ Huppert.

fur einen mißverstandenen 5at?.
1. In der Dezembernummer 1909 (S. 395) führt Sutermeister

einen Satz des Theologen Drews an: „Wir müssen alle Kraft daran
fetzen, dem geistlichen Stand und der Kirche wenigstens die
Achtung zurückzuerobern." Dazu sagt Sutermeister: „Ich glaube, daß
dies ein ganz schiefer Weg ist." Er führt das weiter aus, und man
wird ihm beipflichten.

Allein das Schiefe des Drewsschen Satzes beruht nicht darin, daß
er falsch ist, sondern nur darin, daß er mißverständlich ist. Ich darf
vielleicht ganz kurz zeigen, wie man den Satz richtig verstehen kann.
Dabei rede ich statt von „dem geistlichen Stand" von den Pfarrern.
Der „geistliche Stand" ist ein unevangelischer, unrichtiger Begriff.

2. Kirche und Pfarrer erfreuen sich einer
Achtung, aber diese Art Achtung ist ein Unglück und eine


	George Tyrrell

