
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 3

Artikel: Aus der Werdezeit des Christentums. IV., Die religionsgeschichtliche
Ableitung des Christentums

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132249

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132249
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 72 —

„Ihr Sehnsuchtssäumige Elendsgenossen,
Mitzertretene! Vom Schicksal Verfluchte!
Schlaft ihr? Ihr Millionenmenschen! Schlaft ihr
Verlernten eure Augen, den Blitzschein
Der Unterdrückten zu leuchten?
Ach Flitterhaschende. Gar zu oftmals sah ich sie leuchten
So zufrieden, so behaglich, so allesgenug.

Schlaft ihr? Millionenseelen! Schlaft ihr?
Verlernten eure Flammen die Sehnsuchtsglut
Nach Eigenwürde, Menschenhöhe emporzulodern?
Ach Geister erfrostet ."*)

Es wird die Aufgabe späterer Ausführungen fein, darzulegen,
wie die Notlage und die psychischen Konflikte des Proletariats im
einzelnen feine Weltanschauung beemflußen und die eigentümliche Ethik
der proletarischen Emanzipationsbewegung bestimmen. Was ich mit
dieser Skizze bezwecke, ist einfach und bald gesagt. Man wird meiner
Ansicht nach nur dann zu einem tieferen Verständnis und zu einer
rechten Würdigung der heutigen sozialen Kämpfe und ihrer Berechtigung

gelangen, wenn man noch viel mehr als früher die psychologischen
Konflikte und Tiefenprobleme berücksichtigt, die hier zu Grunde liegen.
Hiezu ist die genaue Kenntnis der Tiefenliteratur eine der ersten
Bedingungen. Darum habe ich hier auf ihre prinzipielle Bedeutung
hingewiesen. Daß Hand in Hand mit dem Einzelstudium der Arbeiterseele

in all ihren Schattierungen die Berücksichtigung der großen
Kultur- und Weltanschauungsfragen gehen muß, wenn man zum
tiefsten Wesen der heutigen sozialen Probleme vordringen will, habe
ich in meiner Skizze andeuten wollen. Daß ich mir klar bewußt bin,
durch diese Skizze nicht mehr als einige Anregung geben zu können,
ist wohl selbstverständlich. Z.Matthieu.

Uus der AerSesett ses ebrislentums.
ZV. Me religlonsgescyschmede nvleitung Ses eiMttentums.

RRie Erklärung des Christentums als eines bloßen Produktes sozialerI Strömungen in der römischen Kaiferzeit dürfen wir als gescheitert
betrachten. Nun wird aber immer wieder versucht, es in die

religionsgeschichtliche Entwicklung hineinzustellen und aus den übrigen
religiösen Gebilden jener Zeit abzuleiten; damit meint man es dann

ganz natürlich erklärt zu haben. Das führt bei den Einen zur Auf-

*) Denselben Aposteleifer finden wir vielfach in den Arbeitermemoiren, so

bei Paul Stählt: „Ich kann nicht anders als wirken unter dem armen
Proletariat. Ich kann nicht anders als solchen Leuten helfen."



— 73 —

lösung des geschichtlichen Jesus in eine mythische Figur oder ein bloßes
Idealbild; bei den Andern verliert er seine Originalität und wird aus
dem Urheber einer neuen Religion zum bloßen unfreiwilligen und
zufälligen Objekt mythologischer Spekulationen. Diese Hypothesen sind
weniger abenteuerllch, als es dem Laien auf den ersten Blick scheinen
mnß. Denn einmal versetzen uns die Anfänge des Christentums in
die Zeit gewaltiger Wanderung religiöser Ideen und der wunderbarsten
Mischbildungen aus religiösen Vorstellungen und Gedanken verschiedenster
Herkunft; das sind die Erscheinungen, die man mit dem Namen
„Synkretismus" zu bezeichnen pflegt (vergl. den zweiten Aufsatz unserer
Serie). Sodann läßt sich die Entwicklung von der Verkündigung Jesu
bis zu dem, was 100 Jahre später als Christentum galt, in der Tat
nicht ohne Einflüsse aus der heidnischen Umgebung erklären. Die
Bedeutung Jesu ist wirklich mit Hilfe mythischer Begriffe erfaßt wordeil,
sodaß der Gedanke nicht gar so fern liegt, er sei überhaupt nur eine

mythische Figur. Freilich ist damit über die Richtigkeit dieses Gedankens
noch nichts ausgemacht.

Mit einem großen Aufwand von Gelehrsamkeit hat der Assyrio-
loge Jensen*) versucht, die gesamte Geschichtserzählnng von Jesus
als bloßen Abklatsch der uralten babylonischen Gilgamesch-Sage zu
erklären. Er freute sich, Jesus damit endgültig den Todesstoß versetzt

zu haben, und als er nicht genügend Beachtung fand, unternahm er
eine Flucht in die Oeffentlichkeit und gab in der „Frankfurter Zeitung"
einem weitern Publikum von seinen Funden Kenntnis. Ueberall sollen
in der Erzählung vvn Jesus Motive aus der alten Sage wiederkehren.
Nur schade, daß dieselbe Person der Evangelien bald diese, bald jene
Figur der Sage repräsentieren soll, und daß die oberflächlichsten Aehn-
lichkeiten, wie, daß jemand über ein Wasser fährt, mit einer Frau
zusammentrifft, mit einem Feinde kämpft, als Abhängigkeit vom Sagenmotiv

gelten müssen. Die Entstehung der Religion des neuen
Testamentes bleibt dabei unaufgeklärt. Wir brauchen uns deshalb
nicht länger bei diesem Angriff aufzuhalten.

Viel geschickter hat der Philosoph Arthur Drews**) den
Angriffspunkt gewählt. Es galt den Forschern bisher als eine Be-

*) Das Gilgameschepos in der Weltliteratur, I. Band, Straßburg, Trübner
190«. 103« S. Preis 40 Mark.

**> Die Christusmythe. Jena, Diederichs 1909. 19« S. Preis Fr. 2.7«.
Der Verfasser darf nicht mit dem in unsern Spalten auch schon erwähnten Theologen

Paul Drews in Halle verwechselt werden. Auch Drews zeigt einen starken
Missionstrieb und hat in Frankfurt, Jena, Berlin durch Vorträge seine Resultate
bekannt zu machen versucht. Verschiedene Theologen sind ihm entgegen getreten,
in Berlin veranstaltete der Monistenbund ein großes „Religionsgespräch"; an einem
ersten Tage trug Drews seine Hypothesen (für ihn sind es Thesen) vor, am
folgenden Abend wurde bis in den Morgen hinein diskutiert. Solche wissenschaftliche
Diskussion in öffentlicher Volksversammlung vor einem Publikum, das die
Behauptungen nicht im gerinasten zu kontrollieren vermag, hat ihr Bedenkliches;
natürlich schreibt sich jede Partei den Sieg zu; die Hauptsache ist aber, daß die



— 74 —

stätigung der Kunde, die uns die Evangelien von Jesus vermitteln,
daß wir in den Paulusbriefen noch- weitere Dokumente besitzen, welche
ebenfalls auf die Person Jesu zurückweisen. Diese Briefe tragen so

sehr persönliches Gepräge, sie sind so sehr wirkliche Briefe mit allen
Merkmalen des antiken Briefes, der bei bestimmter Gelegenheit an
bestimmte Personen geschrieben ist (im Unterschied von dem fingierten,
für die Öffentlichkeit verfaßten Literaturbrief, der Epistel; vergleiche
Deißmann, Licht von Osten), daß die Bestreitung der Echtheit nur
mit der größten Gewaltsamkeit durchführbar ist. Die Fiktion dieser

ganzen Korrespondenz, die auch schon früher behauptet worden ist,
wäre ein viel größeres Rätsel als die Echtheit. Wenn die kritische
Forschung einzelne Briefe als unecht erklärt, so tut sie es gerade
deshalb, weil die ausgesprochene Eigenart, der persönliche Ton der andern
Briefe fehlt.

Drews ist zwar geneigt, den neuesten Bestreitungen der Echtheit,
die von dem amerikanischen Mathematiker B.W.Smith ausgehen,
Glauben entgegen zu bringen. Aber er fügt bei, daß auch bei
Annahme der Echtheit diese Briefe kein Zeugnis für den geschichtlichen
Jesns ablegen. Schon längst hatte man gesehen, daß Paulus für
das irdische Leben, für den sittlichen Charakter uud die religiöse Eigenart

des geschichtlichen Jesus kein Interesse zeigt und alles Gewicht
auf die Tatsachen der Menschwerdung, des Todes und der Auferstehuug
legt. Zwar muß beachtet werden, daß das für Erörterungen vor
schon gewonnenen Christen gilt und die Missionspredigt mehr vom
Leben und der Verkündigung Jesu kauu mitgeteilt haben. Doch ist
es Tatsache, daß für Paulus Jesus „der Christus" ist, d. h. ein himmlisches

Wesen, das Mensch geworden, gestorben und erst durch die

Auferstehuug wieder in seiue himmlische Würde zurückversetzt worden
ist. Maurenbrecher benutzt diese Gleichgültigkeit des Paulus gegen die

religiöse Persönlichkeit Christi gerade als Argument für Jesn
uneingeschränkte, gewöhnliches Maß nicht überragende Menschlichkeit. Da
überrascht uns die Behauptung von Drews, Paulus wisse überhaupt
nichts von einem Menschen Jesus. Jesus sei für ihn nur der Christus,
ein göttliches Wesen, der eigentliche Kultgott der Christen.

Man ist versucht einzuwenden, Paulus rede ja von dem Sterben
nnd Auferstehen des Christus Jesus. Das ist aber für Drews nur
der Beweis, daß dieser in die Reihen der sterbenden und auferstehenden

Götter gehört. Ganz Westasien war von dem Glauben an
solche Götter erfüllt; wir haben ja schon Attis und Osiris, das Fest

Verteidiger sich ohne Furcht dem Angreifer stellen. Von Gegenschriften sind uns
zugegangen: W, Bornemann, Jesus als Problem (Frankfurt, Diesterweg,
SS Cts.) und H. v, Soden, Hat Jesus gelebt? (Berlin-Schöneberg, Protestant.
Schriftenvertrieb, 6S Cts.) Namentlich letztere Schrift sei warm empfohlen; v. Soden
trifft zu einem großen Teil mit meinen Erwägungen zusammen; die Zurückweisung
der Drews'schen Kritik der Evangelien ist aber viel eingehender als ich ste im
Folgenden gebe.



— 75 —

ihres Todes und ihrer Auferstehung kennen gelernt. Für Paulus
kommt in erster Linie Adonis in Betracht, der syrische Repräsentant
dieser Götterklasse. Der Tod des Gottes, behauptet Drews, war
ursprünglich sein Selbstopfer zum Heil der Menschen; er nahm das
Schicksal der Menschen auf sich, um sie von demselben zu erlösen. Diese
Tat des Gottes wurde an seinem jährlichen Fest symbolisch dargestellt
durch Opfer eines Menschen, der mancherorts am Marterholz, dem
Kreuz (das aber bloß ein Pfahl gewesen fei) aufgehängt wurde und
den ins Menschenschicksal und den Menschentod eingegangenen Gott
repräsentieren sollte. Zum Teil sei dieses Opfer durch ein Tieropfer
oder das einer Puppe ersetzt, zum Teil aber uoch zu des Paulus
Zeiten wirklich ausgeführt worden. Ursprünglich hatte sich ein
Gerechter freiwillig für dieses Opfer zum Heil des Volkes hergegeben,
später wurde ein zum Tod verurteilter Verbrecher dazu verwendet;
so soll es auch in Jerusalem am Purimfest gehalten worden sein; die
Darstellung der Kreuzigung Jesu sei diejenige des jährlichen Menschenopfers

an diefem Feste. Nur schade, daß das Bestehen dieser Sitte
sich gar nicht belegen läßt und höchst unwahrscheinlich, ja ganz
undenkbar ist.

Nun kamen laut der Apostelgeschichte (11, 19 ff.) Männer aus
Cyrene und Cypern nach Antiochia und verkündeten, der Christus sei
der Herr, das heißt nach Drews' Erklärung Adonis (Adonis heißt
Herr); sie kombinierten, so deutet Drews diese Notiz, den jüdischen
Messiasglauben mit dem syrischen Adonisglanben. Zuerst erschien das
dem Paulus gotteslästerlich; da ging es ihm plötzlich auf: warum
sollte nicht der Messias selbst der leidende Gvttesknecht sein, der durch
sein freiwilliges Selbstopfer das Heil der Menschen schon geschaffen
hat und nicht erst für die Zukunft erwartet werden muß? Was die

Syrer von Adonis, die Phrygier von Attis aussagten u. f. w., das
sagte er nun vom Messias aus. Der Messias ist Mensch geworden
und freiwillig mit der Menschheit gestorben, damit sie auch an seiner
Auferstehung teil habe. Die zufällige Persönlichkeit des den Gott
repräsentierenden, am Kreuz geopferten Menschen kommt aber für
Paulus gar nicht in Betracht. Der Christus ist für ihn nur der als
Persönlichkeit aufgesüßte menschliche Gattungsbegriff, der Jdealmensch
als metaphysische Wesenheit, sein Tod und seine Auferstehung keine
geschichtliche Tatsache, sondern etwas Uebergeschichtliches, ein Vorgang
der übersinnlichen Welt; es kommt ihm an auf die Idee der
Menschwerdung und Selbstupferung Gottes zur Erlösung der Menschheit.
Das Christentum ift eine synkretistische Religion: aus der apokalyptischen

Stimmung und Messiashoffnung der jüdischen Sekten
hervorgegangen, hat es seine Centralisée der Naturmystik der umliegenden
Völkerschaften entlehnt.

Es kann sich für uns nicht um einen Streit über einzelne
Kombinationen handeln, in denen Drews ungeheuer kühn ist. Die Skepsis,
mit der er den evangelischen Berichten gegenübersteht, verläßt ihn voll-



— 76 —

kommen seinen eigenen Phantasien gegenüber, und jeder geistreiche
Einfall wird ohne weiteres als Tatsache behandelt. Manchmal freilich
hat man Mühe, nicht bloß schlechte Witze anzunehmen, z. B. wenn die

Bezeichnung Jesu als ÄMris cl«i (Lamm Gottes) einfach eine
Umstellung von 6«us ^Slü, d. h. der Gott ^ßni sein soll. In dieser
altindischen Gottheit des Opferfeuers will nämlich Drews das
Urbild dieser sterbenden und auferstehenden Gottheiten gefunden haben.
Direkt wie ein Hohn ans die vergleichende Mythologie klingt das,
was Drews über die Pctruslegcnde sagt: Petrus, nach Drews nur
eine mythische Figur, soll als Himmelspförtner gleichbedeuteud sein
mit dem ähnlich klingenden griechischen Proteus; dieser ist zilgleich
Träger des Himmelsgewölbes, man redet von den Säulen des

Proteus; deshalb heißt Petrus im Galaterbrief eine der „Säulen"
der Gemeinde in Jerusalem. Proteus ist auch bei Homer ungeheuer
wandelbar, sein römisches Pendant Jcmus zweiköpfig, daher der

wankelmütige Charakter des Petrus der Evangelieulegende. Daß er
Fischer ist und einmal auf dem Meer wandelt, ist eine weitere Aehn-
lichkeit mit dem Meergott Proteus. Aber Petrus, der Felsenmaun,
ist auch ein Absenker des Felsgottes Mithra. Das sind nur besonders
krasse Beispiele für den grundlegenden methodischen Fehler: wo an
zwei verschiedenen Orten verwandte Gedanken begegnen, da wird
flugs Abhängigkeit konstatiert, nnd natürlich immer zu Ungunsten des

Christentums. Ob sich direkte Beziehungen feststellen lassen, ivird
nicht gefragt; denn daß der bloße Aufenthalt in Centren des Advnis-
kults wie Cypern vder Antiochia darüber noch nichts beweist, ist ja
klar. Oder wenn Jesus von den Christen als „Herr" (Kyrios)
angerufen wird, so weist das keineswegs auf Adonis, denn „Herr" wurden
auch viele andere Götter, namentlich auch die göttlich verehrteil Kaiser
angeredet, und vb man an die ursprüngliche Bedeutung des zmn
Eigennamen gewordeilen Wortes Adonis noch dachte, ist fehr zweifelhaft.

Es ist gut, für diese ganze Religioiisvergleichung den Grundsatz
vvn Deißmann zu befolgen: „Wo es fich um innerreligiöse Stimmungen

und Erlebnisse handelt und um den naiven Ausdruck dieser

Stimmungen und Erlebnisse durch Wvrt, Zeichen und Tat, da würde
ich zuerst immer versuchen, die ermittelte Einzelheit als Analogie
(d. h. Aehnlichkeit ohne Abhängigkeit) zu begreifen. Wv es sich um die

kultische Formel, den kunstgerechten liturgischen Brauch und die
doktrinäre Formulierung handelt, da würde ich zuerst immer versuchen,
die ermittelte Einzelheit als Genealogie (d.h. Abhängigkeit) zu begreifen."
Hätte Drews diese Regel befolgt, so wäre er ficher ein gutes Stück
kleinlauter geworden.

Immerhin dispensieren uns diese methvdischen Fehler von Drews
nicht von der Prüfung feiner Behauptung, Jesus sei bei Paulus keine

historische Person. Daß er für ihn der Christus, eiu himmliches
Wesen sei, haben wir schon zugegeben. Aber bisher hatte man den

Satz des Paulus: „Jesus der Christus (^ der Messias)" so ver-



— 77 —

standen: die geschichtliche Person Jesus ist identisch mit dem himmlischen

Wesen Christus; dieses hat stch seiner himmlischen Herrlichkeit
„entleert", ist Mensch gewesen, geboren von einem Weibe, hat als
solcher Jesus geheißen und dem jüdischen Volk angehört, ist gekreuzigt
worden und auferstanden, seinen Jüngern und zuletzt dem Paulus
erschienen; seine menschliche Existenz ist also zeitlich (jüngst, als die

Zeit erfüllet war) nnd örtlich ganz bestimmt umschrieben.
Diese Auffassung wird von Drews für grundverkehrt erklärt.

Doch wir fragen verwundert: Wie kommt denn Paulus dazu, diesen
Gott Jesus zu nennen? Wieder überrascht uns Drews mit der
Behauptung, Jesus sei schon vorher der Kultgott einiger jüdischer Sekten
gewesen. Er stützt stch dabei auf die Forschungen des schon genannten
Amerikaners W.B.Smith über den „vorchristlichen Jesus" (Gießen,
Töpelmaun 1906) ; der Glaube, den er dessen Aufstellungen entgegenbringt,

ist ebenso unbedingt wie das Mißtrauen, mit dem er die
wissenschaftliche Theologie behandelt. Aber gegen die Argumentation
von Smith ist wie auch gegen diejenige von Drews einzuwenden, daß
eine Kette von Vermutungen keine Gewißheit, die Addition einer Reihe
von Möglichkeiten keine Wirklichkeit ergibt. Wenn uns auf die
Einwendung, die Spuren dieses vorchristlichen jüdischen Kultgottes Jesus
seien doch allzu dürftig, um darauf weitergehende Schlüsse zu bauen,
bemerkt wird, dieser Glaube sei eben Mysterium, Geheimtradition
gewesen, so müssen wir sagen, daß man auf diesem Wege so ziemlich
Alles beweisen kann. Sehr charakteristisch ist z. B., wie die Notizen
der Apostelgeschichte als sichere Quelle benutzt werden, wo man ste zu
seinen Zwecken gebrauchen kann, während die entgegengesetzten
Aussagen verdächtigt werden; sür den Beweis, daß die „Nazarner" eine
vorchristliche Sekte gewesen seien, muß plötzlich eine Notiz des Epi-
phanius, der um 400 gelebt hat, herhalten.

Was Smith für den vorchristlichen Kultgott Jesus vorbringt,
sind lauter indirekte unsichere Schlüsse, nirgends Dokumente. Da
aber Jesus (gleich Josua) damals auch ein gebräuchlicher jüdischer
Eigenname gewesen ist, bliebe auch nach Auffindung von solchen
Dokumenten die Frage offen, ob Paulus den Kultgott oder einen Menschen
namens Jesus meine. Denn war der Gott Jesus Gegenstand der
geheimen Mysterienweisheit, so ist fraglich, ob Paulus in diese Mysterien
eingeweiht war und von ihm wußte. War aber dieses Mysterium so

verbreitet, daß wir solche Unkenntnis ausschließen müßten, so müßte
uns das erst nachgewiesen werden und nachweisbar sein. Wir müssen
also Paulus selbst befragen, ob Jesus wirklich ein Gott ist und bei
ihm dieselbe Stellung einnimmt wie Attis, Adonis, Mithra u. s. w.
bei ihren Verehrern.

Da müssen wir nun gegenüber Drews mit aller Entschiedenheit
betonen, daß des Paulus ganzer Glaube steht und fällt mit der T at -

fächlichkeit des menschlichen Lebens und Sterbens seines Christus.
Wir müssen nur fragen: was hat er schon geglaubt, ehe er Christ



— 78 —

wurde, als er noch Pharisäer war? Was ist die neue Erkenntnis,
die ihn eben zum Jesusjünger macht? Da konstatieren wir nun: er
hat schon vorher an die Existenz eines himmlischen Wesens, des Christus
geglaubt, der am Ende der Zeiten kommen werde, das Heil der
Menschen zu schaffen. Die neue Erkenntnis ist aber eben, daß dieser

Christus identisch sei mit dem gekreuzigten Menschen Jesus, daß der
Messias schon gekommen sei und das Heil schon begründet habe in der
Person des Menschen Jesus. Der Kreuzestod ist ihm eben nicht die

längst vertraute Idee des sich selbst opfernden Gottesknechts gewesen,
sondern das große Aergernis, das was er sich mit seinem
bisherigen Christusbegriff nicht reimen konnte, und er ist ihm zeitlebens
das große Problem geblieben, um das sich sein ganzes Denken drehte;
die konkrete, örtlich und zeitlich fixierbare Menschlichkeit und Niedrigkeit

des Messias Jesus war das Neue, das er seinem überkommenen
Christusbilde einfügen mußte. Daß in dem vermeintlichen Aergernis
gerade das große Geheimnis des Heils liege, war die jubelnde
Erkenntnis, die ihn zu einem frohen Menschen machte, die göttliche Torheit,

vor der alle menschliche Weisheit zu Schanden wird; aber sie ist
eben „göttliche Torheit", d. h. in unserer Sprache Paradoxie und
ist es für den Christen Paulus geblieben. Kurz, Drews will aus der
Anschauung des Paulus gerade das streichen, was dem Denken des

Apostels am meisten Mühe bereitet hat.
Später sind dann Leute gekommen, die das Christentum in den

antiken Synkretismus aufgelöst und Christus zur spekulativen Idee
verflüchtigt haben, die sogenannten Gnostiker. Aber auch bei ihnen
beobachten wir, daß etwas da war, das sich diesen Spekulationen
widersetzte und nicht recht damit in Einklang bringen ließ: die
geschichtliche Tatsache der menschlichen Person Jesus. Sie ersannen eine

eigene Theorie, um dieser Schwierigkeiten Herr zu werden: sie erklärten
das Leiden Christi für bloßen Schein, ließen die Verbindung zwischen
dem Himmelswesen Christus und dem Menschen Jesus nur ganz locker,
bei der Taufe geschloffen und vor der Passion wieder gelöst sein. Der
Menfch Jesus ist ihnen eine große Verlegenheit.

Rätselhaft müßte uns. wenn Drews Recht hätte, auch bleiben,
daß nicht nur das falsche Verständnis der paulinifchen Anschauung so

früh herrschend werden, sondern auch das Bewußtsein des wahren
Sachverhaltes fo völlig verloren gehen konnte. Mindestens die eben

genannten Gnostiker hätten die Kunde, daß das Jesusleben der Evangelien

Fiktion sei, höchst willkommen geheißen. Umso rätselhafter müßte
uns dieser völlige Sieg des Mißverständnisses sein, wenn wirklich der
Glaube an den Kultgott Jesus so verbreitet war, wie Drews annimmt.
Die Partie seines Buches, in der er uns die Entstehung des Jefus-
bildes der Evangelien aus dem Jesusgott des Paulus glaubhaft machen
will, ist voll der willkürlichsten nnd von aller historischen Dokumentierung

verlassenen Konstruktionen: die einzelnen Züge seien schon
gegegeben: der Kreuzestod von dem Menschenopfer am Purimfeste, der



— 79 —

Zimmermannssohn von dem indischen Gotte Agni, dessen Vater als
Schmied „oder Zimmermann" vorgestellt wurde, die wunderbare
Geburt, die Versuchungsgeschichte, der Lieblingsjünger und der Verräter
nebst dem Lehren durch Gleichnisse von der Buddhalegende, das Felsengrab

mit den klagenden Weibern aus dem Mithrakult, das zweifelhafte
Gefolge von Leuten aus der Hefe des Volkes von dem babylonischen
Narrenkönig, der nach einigen Tagen toller Lust geopfert wurde u. f. w.
Es hat keinen Sinn, alle diese Behauptungen anzuführen; nur die
schönste kann ich mir wiederzugeben nicht versagen: die Lokalisation
der Jesuslegende nach Palästina soll darin ihren Grund haben, daß
das Christentum um der äußern Existenz willen darauf angewiesen
war, die Verbindung mit der erlaubten jüdischen Religion festzuhalten,
während es als selbständige Religion dem Verbot neuer Religionen
und Geheimsekten verfallen wäre. Es fcheint hier Herrn Professor Drews
gänzlich entfallen zu sein, daß die Christen diesem Verbot tatsächlich
verfielen. Die Apostelgeschichte, die nach Drews mit einer verdächtigen
Geflifsentlichkeit Jerusalem als Ausgangspunkt der Bewegung
darstellen soll, hat, wenn überhaupt irgend eine Tendenz, dann sicher die,
die Juden als Feinde, die römischen Magistratspersonen als Schützer
der Christen hinzustellen. Dieses Beispiel soll zeigen, wie schlimm es
mit der Festigkeit der Drewsschen Konstruktionen bestellt ist. Jedenfalls

ist die Bekleidung des geschichtlichen Jesus mit allen Attributen
des himmlischen Messias, besonders auch in der Zeit blühenden Heroen-
und Kaiserkults, viel begreiflicher als das Heruntersinken eines Gottes
zum Menschen. Wenn sich Drews auf die Vermenschlichung ursprünglicher

Götter in der Heldensage (z. B. Herakles, Siegfried) beruft, so

beweist das nichts: die in graue Vorzeit verlegte Heldensage und die
in jüngste Vergangenheit datierte Geschichtslegende sind eben nicht
dasselbe.

Wir müssen noch auf zwei weitere Punkte hinweisen. Wir lernten
schon früher die große Weitherzigkeit des Synkretismus kennen: er
findet überall Wahrheitskeime und verbindet Elemente aus den
verschiedensten Religionen. Wenn aber das Christentum dieses synkre-
tistische Produkt war, als das es Drews darstellt, woher ist dann
seine hartnäckige Exklusivität zu erklären? Wenn Paulus sich einfach
fragte, warum das, was die Syrer von Adonis, die Phrygier von
Attis aussagten, nicht für den Messias gelten könne, wenn es ihm
nur um die Idee zu tun war, warum hat er dann das Heil
ausschließlich an den Kultgott Jesus gebunden? Und wenn das Christentum

im Grunde dasselbe wollte, wie die andern Religionen der
sterbenden und auferstehenden Götter, wodurch hat es dann gesiegt?
Die plausibelste Erklärung seiner Ueberlegenheit dürfte doch immer
noch die sein, daß es sich auf eine Tatfache berief, wo die andereu
Religionen nur Ideen hatten, und daß ihm diese Tatsache das
verbürgte, was die andern Religionen nur in der Gestalt des Mythus
behaupten und symbolisch darstellen konnten.



— 80 —

Die Hauptschwäche dieser ganzen Theorie ist aber, daß sie sich

wohl religionsgeschichtlich nennt, jedoch gar nicht die wirkliche Religion
ins Auge faßt, sondern einzelne Vorstellungen und Ideen. Wenn es

auch wirklich gelänge, deren Entstehungsgeschichte bis zum indischen
Gott Agni sicher festzustellen, so wäre damit die Hauptfrage noch nicht
gelöst: Wie ist diese ganze Frömmigkeit, die in der Tradition der

Evangelien über Jesus zum Ausdruck kommt, diese ganze Art, Gott
zu dienen, Gott zu vertrauen, sich an Gott hinzugeben, auf Gott zu
hoffen, diese bestimmte Stellung zu Menschen, Welt und ihren Gütern,
dieses Lieben und Hassen, dieses Fürchten und Hoffen, dieses Frohlocken

und Trauern, dieses Danken und Bitten, wie ist das alles zu
erklären? Läßt es sich ableiten aus einer bloßen Vergeschichtlichung
der Idee des sich selbst opfernden Gottes? Wie kam man dazu, diesem
vermenschlichten Kultgott Jesus gerade diese Religiosität unterzuschieben?
Darauf müßte uns eine befriedigende Antwort gegeben werden, ehe

wir diesen Erklärungsversuch für plausibler anerkennen können als
den, welchen wir bisher für richtig gehalten hatten. Denn daran
müssen wir festhalten: diese neuen Versuche, die alle bisherigen
Anschauungen auf den Kopf stellen, dürfen sich nicht nur als zur Not
möglich, sondern müssen sich auch als besser dokumentiert erweisen und
die ganze Entwicklung verständlicher machen.

Werturteile vermag man einem Andern nicht aufzuzwingen.
Aber wer ohne Voreingenommenheit vor dieses Leben in Gott hintritt,
das aus dem Jesus der Evangelien uns entgegenleuchtet, und es
vergleicht mit den synkretistischen Bildungen jener Zeit, der muß die
überlegene Einfachheit, Gesundheit und Kraft dieser Erscheinung
empfinden. Selbst wenn sich von jedem einzelnen Gedanken nachweisen
ließe, daß er vorher auch schon gedacht worden sei — womit nicht
gesagt wäre, daß Jesus ihn nicht selbständig gebildet habe — wir
müßten doch urteilen, daß wir vvr einer Neuschöpfung stehen.
Aus all dem Abstrusen und Phantastischen, aus dem Aeußerlichen und
Gesetzlichen, aus dem Gekünstelten und Gequälten, aus dem Suchenden
und Tastenden ist das Große und Wahre, das Lebenskräftige und
Ewige mit einer ganz wunderbaren Sicherheit herausgegriffen und
zur geschlossenen Einheit gefügt. Von allen Einflüssen der
vorangehenden Zeit ist das Wertvolle festgehalten und mit hinreißender
Kraft vertreten, das Wertlose abgestoßen und dem Vergehen
preisgegeben. Selbst wenn dieses Jesusbild Phantasie, Dichtung, bloßes
Ideal wäre, wir müßten es als den größten Fortschritt der Religionsgeschichte

beurteilen, als eine Neubildung, welche die Menschen über
sich selbst emporgehoben und Ströme von Kraft und Segen nm sich

verbreitet hat. Es müßte ein großer religiöser Genius gewesen sein,
der ein Idealbild von diefer Kraft und Reinheit, von dieser religiöfen
Glut und Hingebung geschaffen hätte. Wer nur ein wenig vom
religiösen Leben versteht, der mnß erkennen, daß dieses neue Leben in
Gott auf eine überragende religiöse Persönlichkeit zurückgeht. Wenn



— 81 —

wir den persönlichen Urheber nnd Kraftquell nicht kennten, so müßten
wir seine Existenz doch für die beste Hypothese erklären. Nun aber
weisen doch zwei gewichtige Tatsachen, die Existenz einer Evangelienliteratur

und die Existenz einer Korrespondenz des Paulus auf diese
geschichtliche Persönlichkeit zurück und finden in ihr die plausibelste
Erklärung ihres Daseins; nun ist dieser Jesus gar nicht der einzige
religiöse Genius dieses Volkes, sondern wir finden schon vorher eine

ganze Reihe, deren Krönung er bildet und nach deren Analogie er am
leichtesten verstanden wird; nun sehen wir von diesem Quellpunkt einen
ganzen Strom kräftigsten, frohsten und freisten religiösen Lebens
ausgehen, das sich seiner Ueberlegenheit über den religiösen Wirrwarr der
Umgebung freudig bewußt ist und lieber Alles leidet als sich selbst
untreu zu werden — was sollen wir uns da durch die Suggestionen
dieser Ueberkritik verleiten lassen, die einfachste, nächstliegende,
verständlichste Erklärung dieser Tatsachen um weit hergeholter Bedenken
willen auszuschließen und ihren gewaltsamen Konstruktionen Glauben
zu schenken?

All die scharfe Kritik an den Evangelien als Geschichtsquellen,
wie sie Drews mit beständiger Verhöhnung der wissenschaftlichen
theologischen Forschung übt, kann nun einmal die Tatsache nicht aus der
Welt schaffen, daß in dem Jesus dieser Schriften eine Religion, oder
sagen wir besser ein Leben aus, mit und für Gott pulsiert, das allem
übrigen Religionswesen der Zeit schlechthin überlegen ist. Es kann
immer nur gelingen, einzelne Elemente dieses nenen Gebildes, einzelne
Gefühle, Stimmungen, Gedanken und Grundsätze religionsgeschichtlich
abzuleiten. Die Wissenschaft muß das versuchen, nur sehe der, welcher
diese Arbeit leistet, wohl zu, daß nicht der Goethe'sche Spruch auf
ihn zutreffe:

Er halt die Teile in seiner Hand;
Fehlt ihm leider nur das geistige Band,

Der Historiker wird zum bloßen Antiquar, wenn er tut, als ob
diese Gedanken und Gefühle frei in der Luft herumschwebten und
vergißt, daß ste nur in lebendigen Personen existieren. Dieses neue Leben
in feiner überragenden Kräftigkeit und schöpferischen Wirksamkeit fordert
notwendig die Tatsache der lebendigen Person, in der es gewohnt
und von der es seinen Ausgang genommen hat. Dieses neuerwachte
religiöse Leben tritt uns auch aus den Briefen des Paulus entgegen,
es durchflutet sie und steht auch hinter den Spekulationen vom hlmm-
lischen Christus; und die Tatsache dieses Lebens ist wieder da und
wird gar nicht berührt von der Frage, ob ivirklich der Apostel Paulus
diese Briefe geschrieben hat; sicher hat sie einer geschrieben, der neues,
starkes, frohes, religiöses Leben in sich trug, habe er nun Paulus
oder anders geheißen. Freilich auch hier haben wir keinen Grund,
diese lebensvollen Briefe dem abzusprechen, als dessen Werk sie sich
selbst geben. Kurz, das neue Testament ist das Dokument eines
neuen religiösen Lebens, das von hier aus in die Menschheit ausströmt



— 82 —

und ihr immer noch nicht erschöpfte neue Lebenswerte mitteilt. An
der Tatsache dieses Lebens wird, wie der Geschichtsmaterialismus, so

auch diese religionsgeschichtliche Auflösung zu Schanden. Diese
Tatsache kann uns aber auch ruhig machen gegenüber allen den neuen
Angriffen auf den geschichtlichen Jesus.

Wir dürfen den Versuch der Ableitung des Menschen Jesus aus
dem mythischen Christus als gescheitert betrachten. Es bleibt uns
nun noch übrig, in einer letzten abschließenden Betrachtung den Weg
vom geschichtlichen Jesus zu dem Christus der Spekulation zu gehen
und verständlich zu machen. R. Liechtenhan.

(Schluß folgt.)

vas Frauenstlmmrecdt.

IRie Forderung des Frauenstimmrechts, die besonders seit AnfangI dieses Jahrhunderts immer lauter und immer lauter von stets
wachsenden Massen von Frauen erhoben wird, ist nicht eine aknte,

vom freiheitlichen Zeitgeist geborene; mit gesunden, starken Wurzeln
fußt sie in der großen wirtschaftlichen Umwälzung, durch welche die

neue Zeit das Leben der Frauen aus den alten Geleisen in neue
Bahnen gelenkt hat. Bot früher der enge Kreis des Hauses den

Frauen ausreichende Gelegenheit ihre Kräfte zu entfalten und znm
Wohle der Familie unermüdlich tätig zu sein, so zwingt jetzt, viel
mehr noch als der ungestüme Drang nach Freiheit und Unabhängigkeit,

die schwere Not der Zeit die meisten jungen Mädchen und eine

Großzahl von Frauen und Müttern aus den schützenden Mauern des

Hauses hinaus in eine Erwerbstätigkeit. Der Einzug der Frau in
die Fabriksäle, ihr Eindringen in eine große Zahl von Berufen, die

von den Männern als ihr eigenes Privilegium angesehen wurden, hat
ihre soziale Stellung total geändert; war sie früher nur Gehilfin des

Mannes, so ist sie jetzt vielfach seine Konkurrentin geworden.
Alle Versuche der Frauen, ihren Wirkungskreis zu erweitern

und sich Geltung zu verschaffen, werden mit dem Sammelnamen
Frauenemanzipation bezeichnet. Die Forderung des Frauenstimmrechtes
in ihrer jetzigen Form ist die logische Folgerung dieser Emanzipation,
ist eine ihrer letzten Konsequenzen.

Jede neue Volks- oder Gewerbezählung, die im In- oder im
Auslande vorgenommen wird, zeigt stets auf's Neue das rasche Wachstum

der Armee erwerbstätiger Frauen. Laut der letzten Zählung
gibt es in Deutschland jetzt 9^/z Millionen von Frauen, die in irgend
einem Berufe tätig sind. Für die Schweiz hat die Betriebszählung
von 1905 ermittelt, daß auf 1,128,601 erwerbstätige Männer 722,998


	Aus der Werdezeit des Christentums. IV., Die religionsgeschichtliche Ableitung des Christentums

