
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 3

Artikel: Aus der Tiefe : ein Beitrag zur Psychologie des Proletariats (Schluss)

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132248

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 30.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132248
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«US Ser Viete.
Lin »eittag «ur rsvcdoiogle «1« proletariats.

(Schluß.)

^n seiner Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie hat Marx in einer
I philosophisch abstrakten, schwerfälligen Sprache von der Notlage

und der Kulturrolle des Proletariats in der Geschichte der Menschheit

geredet. Hat man einmal die harte Form überwunden, so wird
man finden, daß Marx hier in einer an Weite des Gesichtspunktes und
Tiefe der Betrachtungsweise, so weit ich es beurteilen kann, noch
unübertroffenen Weise das Wesen und die Aufgabe des Proletariats
gekennzeichnet hat. Er führt aus, wie sich die Mängel der Gesellschaft
in dieser Klasse konzentrieren. Das Proletariat ist nichts, und doch
müßte es alles sein. „Es ist ein Stand, welcher die Auflösung aller
Stände ist, eine Sphäre, welche einen universellen Charakter durch
ihre universellen Leiden besitzt, eine Sphäre, welche mit einem Worte
der völlige Verlust des Menschen ist, also nur durch die völlige
Wiedergewinnung des Menschen stch selbst gewinnen kann."

Es liegt hier auf der Hand — und ließe sich übrigens leicht
aus anderen Stellen nachweisen — wie sehr Marx von der Anschauung
durchdrungen ist, daß die Lage des heutigen Proletariats einen
ungeheuren Widerspruch in sich schließt, der nur durch die mächtigste
Bewegung gelöst werden kann. Dieser Widerspruch mußte seinen sämtlichen

ökonomischen und philosophischen Ansichten gemäß für ihn einen
wesentlich anderen Charakter tragen, als es für uns heute der Fall
ist, die wir von einer anderen, weniger grandios einheitlichen und
wichtigen aber realistischeren und differenzierteren Geschichtsauffassung
ausgehen. Was für uns hier indessen die Hauptsache ist, ist der
Grundgedanke der marxschen Auffassung, der Gedanke, dessen Wahrheit

wir heute noch so lebendig zu empfinden vermögen, daß der
Verlust des Menschen im Proletariat durch die Wiedergewinnung des
Menschen überwunden werden soll. Wir sind Zeugen eines mächtigen
Aufschwungs aus der Tiefe zur Höhe empor. Von oben gesehen ist



— 66 —

die ganze Arbeiterbewegung, sofern sie ideal gerichtet ist, ihrem tiefsten
Wesen nach nichts anderes, als was ihr größter Theoretiker wünschte
und verhieß, Wiedergewinnung des Menschen durch sich selbst.

Vorbedingung dazu ist noch viel mehr, als Marx es glaubte
und in feinen großen ökonomischen Werken darlegte, das Bewußtsein
dieses Widerspruches und die Sehnsucht nach der Erlösung davon.

Naumann, ein unverdächtiger Zeuge der modernen Stimmung
und, so sehr man auch seinen sozialen Ansichten widersprechen mag, ein
sehr scharfer Beobachter der Mängel und Schwächen des heutigen
Zeitalters, sehnt sich nach Menschen, die den Fluch des Maschinen-
zeitalters brechen, indem sie sich nicht mehr als Maschinen fühlen
und gebärden. In dieser Hinsicht ist nichts charakteristischer für
unsere Zeit, als daß gerade bei denen die Reaktion gegen die starre,
öde Maschinenphilosophie am lebendigsten ist, welche am meisten
unter ihrem Bann leiden. Zum Ergreifendsten in der Arbeiterliteratur
der letzten Jahre gehört dieser Protest der Seele gegen den Druck der
Umgebung, gegen die Brutalität des Lebens, die Gegenwehr gegen
die Zermalmung durch das Aeußere. Wenn die Klagen und Seufzer
der Tiefenmenschen wie einen mit Blut und Tränen geschriebenen
Kommentar zu Marx lapidarem Ausdruck „Völliger Verlust des

Menschen" bilden, so sind ihre Sehnsucht, ihr Aufschwung aus der
Tiefe das beredte Zeugnis dafür, daß zu der „Wiedergewinnung des

Menschen" die Vorbedingungen vorhanden sind.
„Was bin ich, was bedeute ich? Nichts, gar nichts, eine Null.

Aber warum soll ich eine Null sein, wenn ich keine sein will; und
sein will ich keine, absolut keine, ich will empor, hoch empor ."
ruft Max Lötz aus.

Es ist eine der fesselndsten Aufgaben der heutigen
Sozialpsychologie; diese Sehnsucht der Tiefenmenschen zu studieren; aber wenn
irgendwo reine Hände und reiner, zarter Sinn unumgängliche Bedingungen

sind, so ist es hier. Sie ist etwas so Grundverschiedenes von
unserer Sehnsucht, diese Proletariersehnsucht, sie weiß fo selten sich

eine ganz entsprechende Form zu schaffen, sie ringt nach
Wesensgestaltung und Ausdruck, und häufig gilt es hier, hinter dem komischen,

naiven oder übertriebenen Ausdruck*) das bange Sehnen des
Leidenden zu spüren. Häusig sehnt sich der Proletarier nach Dingen,
aus denen wir uns wieder hinanssehnen, und gibt gerade damit ein
sehr wertvolles Zeugnis für die Eigentümlichkeit seiner Lage. Seine
Sehnsucht ist nicht gemessen wie unsere Sehnsucht, sondern wild,
unbändig; nicht raffiniert, sondern naiv und bei der außerordentlichen
Mannigfaltigkeit der Formen, die sie annimmt, ein gewaltiges Zeugnis
für die Währung, die in den Tiefen unserer Kultur stattfindet.

Bezeichnend hiefür ist der Schluß des Gedichtes, dessen Anfang
bereits PSA. 43 zitiert wurde „Mein Tagewerk." Bleischwer drückt

Dies gilt namentlich von den Gedichten Max Lötz',



— 67 —

das ewige Einerlei, die Qual der rein maschinenmäßig verrichteten
Arbeit auf Herz und Gemüt des Dichters; fast fürchten wir, der
Verfasser werde bald eine Nnmmer mehr bilden in der großen Schar
der Nummermenschen ohne persönliches Leben, „mit leerem Herzen",
wie er selber sagt. Und da schießt auf einmal mitten aus Elend und
Not der Drang zur Höhe empor,

„Ich fröhne täglich; aber doch
Mein Geist, er regt sich immer noch!
Das harte Schicksal beugt ihn nicht!
Er strebt empor zum Sonnenlicht!"

Die gleiche Stimmung spricht aus Briefen und Gedichten des

Kohlenhauers Lötz.

„Ich der Hungernde
Hungernd mit Zunge und Geist,

Empor zu den Wolken
Ueber die Wolken
Empor zum Licht
Zur Sonne."

Ist die Sehnsucht hier ein wilder, stürmischer Drang, der bald
eine sozialrevolutionäre Form annehmeil wird, so ist sie an anderen
Stellen weich und zart, von unsäglicher Wehmut wie in den Gedichten
„Proletariers Sehnsucht" und „Nach Feierabend".

„Am grünen Waldessaum entlang,
Wie friedlich grast das Wild,
O, glich doch nur ein einzig Mal
Mein Leben diesem Bild.

Ich steh am Bach, der rauschend stießt,
Die Ufer umsäumt mit Moos,
Ich denk' und sinn', ich ruf ihm zu —
Nimm mit mein hartes Los

Ach die müden Glieder
Sie sagen bald genug!
Die Seele sinkt ins Elend
Zurück nach kurzem Flug,

Was soll, was soll das Sehnen Z

Gib, Seele, Dich zur Ruh!
Sieh hin ins Alltagsleben
Und sag kein Wort dazu!

Doch meine Seele weinet still
Und hebt die schwachen Schwingen
O laß mich nur, ich muß, ich will
Empor zum Lichte dringen,"

Diese Sehnsucht aus der Tiefe heraus ist es, welche den meisten
Arbeitermemoiren ihr besonderes Gepräge verleiht. Sie treibt den
Tagelöhner Georg Meyer umher; sie ist, die Qual und der Trost der



- 68 —

Max Lötz und Wenzel Holek; sie ist die Macht, welche der Verfasserin
der Jugendgeschichte keine Ruhe läßt, und sie fortwährend anspornt.

Es ist bereits angedeutet worden, daß die Sehnsucht des
Tiefenmenschen nach Luft und Licht bei aller Zartheit und Innigkeit, die sie

oft kennzeichnen, greifbare Gestalt annimmt und sich zu einem festen,
bestimmten Wollen verdichtet. Sie müßte nicht in so viel Not und
physischem Elend wurzeln, um nicht mit Naturnotwendigkeit zu einer
Kampfstimmung zu werden gegen die feindliche Uebermacht, vvn der

man sich erdrückt fühlt, und fich nicht in ein heißes Sehnen
umzuwandeln nach einer Macht, die den Triumph garantiert.*)

Es ist dies ein Punkt, der sehr häufig heute noch nicht in seiner
zentralen Bedeutung erkannt wird, und bei dem man sich zu leicht
mit nur halbrichtigen Urteilen und oberflächlichen Ansichten begnügt.
Die Zahl derer, die nicht zugeben wollen, daß auch ein radikaler
Sozialismus zum guten Teil in tatsächlicher, großer Not wurzelt,
vermindert sich von Tag zu Tag. Was aber noch vielfach übersehen
wird, ist, wie diese Not, die recht brutale Tiefennot in Verbindung
mit den psychologischen Konflikten, von denen oben die Rede war,
dem modernen Sozialismus ein besonderes Gepräge verleiht, und wie
diese Gestalt weniger nach landläufigen Kategorien und moralischen
Ansichten zu beurteilen wäre, als aus der Tiefe heraus. Es wird
noch zu wenig beachtet, wie der Bund zwischen den Emanzipationsbestrebungen

des vierten Standes und dem Sozialismus in der Tiefe
geschlossen wird, nicht nur in der Tiefe der materiellen Not, sondern
in der Tiefe der durch tragische Konflikte zerrisfenen Seele des
Proletariers. Dieser Ursprung aus dem mächtigsten Ferment der modernen
Zeit, der Arbeiterseele, erklärt uns manche Eigentümlichkeit, ja das
Wesen des Arbeitersozialismus, für welche wir verständnislos blieben,
wenn wir unterließen — was doch allgemein für eine Vorbedingung
wissenschaftlichen Denkens gilt — den besonderen Entstehungsverhältnissen

Rechnung zu tragen.
Die Arbeiterschriftsteller und Dichter, welche ihren Anschluß an

die soziale Bewegung schildern, tun dies in einer Sprache, die einzig
mit der der religiösen Bekehrung zu vergleichen ist. Als die
Verfasserin der Jngendgeschichte einer Arbeiterin zum ersten Mal den
Verkaufsraum des sozialistischen Blattes betrat „war ihr zu Mute,
als betrete sie ein Heiligtum". Sobald sie begreift, daß der
Sozialismus den schweren Bann brechen will, unter dem auch sie so lange
gelitten, „erscheint ihr jeder Sozialdemokrat wie ein Gott".

*) Vergleiche das Gedicht „Arbeit", das typisch diesen Vorgang beschreibt.

„Will die finstre Arbeitsfurche
Sonne haben, Licht genießen,
Muß sie schon den Sonnball selber,
Himmelshöh' und Aetherräume
Siegend zu erobern wissen."



— 69 —

Bei Wenzel Holek bedeutet der Anschluß an die Sozialdemokratie
eine eigentliche Wiedergeburt; er fühlt sich in eine neue Sphäre
versetzt, umgewandelt, mit neuer Kraft, neuem Wollen, neuem Mut, zu
wagen und zu leiden versehen, wie es die Neubekehrten zu empfinden
pflegen.

Auch Max Lötz läßt deutlich durchblicken, wie sehr der Anschluß
an den Sozialismus sür ihn die entscheidende Wendung war, und
aus seinem wilden, feurigen Bekehrungseifer ist leicht zu ersehen, wie
hoch ihm die Erlösung steht, die er anderen vermitteln möchte. Es
ist der Fanatismus des Konvertiten, seine heilige Entrüstung beim
Anblick der Gleichgültigkeit.

Nach dem bisher Gesagten ist es nicht allzu schwer, die
Erklärung dafür zu finden, daß der Sozialismus, wenn er dem
Tiefenmenschen durch irgend eine Art der Propaganda nahe gebracht wird,
mit der Lebendigkeit eines neuen Glaubens*) in seiner Seele zündet.
Ich glaube zwar nicht, daß unsere Ausdrücke Diesseitsglaube, Religion
der Erde ganz den Kern der Sache treffen; man gerät dabei zu leicht
zur Anschauung, daß der menschliche Trieb nach Glück, des Jenseitsglaubens

verlustig gegangen, oder unfähig, stch zu demselben
aufzuschwingen, sich nun auf einen Glauben stürzt, der ihm die volle, wenn
auch rohe Befriedigung schon im Diesseits verheißt. Das wäre die
Stimmung der berühmten, so oft dem sozialistischen Proletariat als
Ausdruck seines Sehnens in den Mund gelegten Heineschen Strophen:

„Ein neues Lied, ein besseres Lied
O Freunde, will ich euch dichten.
Wir wollen hier auf Erden schon
Das Himmelreich errichten.

Wir wollen auf Erden glücklich sein
Und wollen nicht mehr darben.

Den Himmel überlassen wir
Den Engeln und den Spatzen,"

Die Proletarierliteratur ist nicht geeignet, eine solche Ansicht zu
stützen; auf alle Fälle ersehen wir daraus, daß es bei tiefer angelegten
Vertretern und Vorkämpfern des vierten Standes ganz andere Motive
sind, die sie zum Sozialismus treiben. Dies schon darum — übrigens
auch hier eine Analogie mit religiösen Vorgängen in kritischen Zeiten
— weil die Bekehrung zunächst und oft längere Zeit hindurch mit
Drangsal und schweren Entbehrungen verbunden ist.

Hiefür sind sowohl Wenzel Holek, wie Max Lötz und die
Verfasserin der Jugendgeschichte charakteristisch. Sie zeigen uns alle, wie
diese „Religion der Erde", wenn man den Sozialismus nun einmal

*) oder des Glaubens überhaupt; denn mit einem andern sind sie vielfach nur
flüchtig in Berührung gekommen oder haben ihn nur in einer Gestalt kennen
gelernt, die ihnen — mit Recht — gänzlich unzureichend erschien.



— 70 —

so nennen will, in einer viel tieferen Weise mit dem innersten Wesen
des Menschen verbunden ist, als dies durch die bloße Sehnsucht nach
materiellem Glück geschehen könnte. Die Triebkraft des sozialistischen
Glaubens einzig oder auch nur vorwiegend im Streben nach sinnlichem
Genuß und müheloser Existenz zu erblicken, ist gerade so einseitig wie
die Anklage, das Christentum schöpfe feine beste oder einzige Kraft
aus der Sehnsucht nach seliger, genußreicher Ruhe im Jenseits.

Jedermann, der sich mit Religionspsychologie abgegeben hat,
weiß, daß die Religion noch aus anderen Motiven entspringt und eine
anders geartete Stimmung im Menschen fördert. Es handelt stch da

um eine Wiedergewinnung des im Kampf mit einer überlegenen
feindlichen Macht zu gründe gehenden Menschen; der Gläubige will
sich behaupten, zn einer tiefen, unerschütterlichen Fundamentierung
seines geistigen Wesens gelangen, persönlichen Wert erlangen und
bewahren können, auch wenn er äußerlich im großen Welttriebwerk
zermalmt wird.

Der Gläubige fühlt sich ferner durch die religiöse Macht in eine

Sphäre gehoben, da der Bann, der seine Kräfte lähmte, gebrochen ist,
und eine Welt reiner Tätigkeit sich vor ihm ausbreitet.

Dies sind die Punkte, an denen die tiefste Verwandtschaft zwischen
dem sozialistischen Glauben und dem religiösen Leben vorhanden ist.
Wir sahen, wie im Zeitalter der vorwiegend diesseitig orientierten
Kultur der Tiefenmenfch am Ideal der eigenen Zeit zu Grunde geht.
Kein Gott steigt zu ihm herunter; der Himmel ist leer, die Welt, die

ihn zu einer Maschine werden ließ, hat ihm auch den Glauben geraubt.
Daß sie ihm dafür ihr halbes Wissen, ihre antireligiöse Weltanschauung
zum Ersatz bietet, bedeutet nur eine Verschlimmerung seiner Lage.
Mit den Vertretern des religiösen Glaubens ist er meistens nur
flüchtig in Kontakt gekommen. Auch wo er ihre Treue und
Opferwilligkeit anerkennt, denkt er nicht hoch von ihrem Verständnis für
seine Lage. Die Mittel, die sie ihm anbieten, sind, meint er, unfähig,
die Not zu lindern, die riesige Macht zu brechen, die ihn zermalmt.
Dazu braucht es mehr als Predigt und Liebe; es braucht Macht und
Kampf. Und da hört er nun, daß es eine neue Kirche gibt; auch sie

wurde von Propheten ins Leben gerufen; auch sie zählt bereits ihre
Märtyrer, sie verfügt über aufopferungsfreudige Apostel. Da
dämmert's in der Seele des Tiefenmenschen; ein Sonnenstrahl fällt in
das Grau in Grau seines Daseins und weist ihn den Weg zur
Erlösung vom schweren Konflikt, an dem er geistig zu Grunde geht.

Nun ist eine freie Bahn geöffnet der unbändigen Sehnsucht,
etwas zu sein, zu bedeuten, etivas wie das Gefühl der Persönlichkeit
zu fpüren, durch Leiden, Kämpfen, Hingabe für eine Sache, die etwas
anderes sei als das tägliche, widerwärtige Einerlei der erdrückenden,
feindlichen, Arbeit, die in keiner Beziehung zu Gemüt und Seele steht.
Das Selbstbewußtfein erwacht, wo es schlief; öfter wird es bloß vom
schweren Bann befreit, der auf ihm lastete.



— 71 —

Klassisch schildert uns ein Brief des Kvhlenhauers Lötz diesen
Vorgang: „Was bin ich", hat er soeben geseufzt, „nichts, eine Null,
aber ich will keine sein; ich will empor." Und nun fährt er fort:
„Um es zu erzwingen, um zu dem Höhenflug mir den Weg zu
bahnen, wurde ich Sozialdemokrat, und mußte es werden, weil
deren Bestrebungen mir Ziele geben. Deßhalb hänge ich mit allen
Fasern des Mutes und des Idealismus am Sozialismus."

Solche Aeußerungen (man vergleiche auch diejenigen der
Verfasserin der Jugendgeschichte Seite 68) mögen uns übertrieben
vorkommen. Doch sollte man, bevor man sie beurteilt, fich genauer
vergegenwärtigen, auf welchem Boden eine solche Stimmung erwächst.
Diese Freude, doch noch für etwas Großes leben zu können, kämpfen,
ja leiden und sterben zu dürfen, — aber für etwas Großes, dem man
sich mit Leib und Seele hingeben darf, etwas, das in die Kleinlichkeit
und abstumpfende Flachheit des Lebens groß und rein hineinleuchtet,
wie der Glaube in die sündige Welt, gehört zum ergreifendsten an
diesem Aufschwung des Proletariats aus der Tiefe.

In dieser Beziehung ist ein Vergleich der Memoiren Holeks mit
den Erinnerungen Fischers außerordentlich lehrreich. Er zeigt uns den

ganzen Unterschied zwischen einem Menschen, der, ganz von schwerer
Arbeit niedergedrückt, die Befreiung und Belebung der Persönlichkeit
durch den kämpfenden Sozialismus nicht erfahren hat*) und einem
klassenbewußten Proletarier, der durch den Kampf und die von ihm
geforderten Eigenschaften, Treue, Hingabe, Aufopferung und Mnt stch

selbst wieder gewonnen hat.
Wie sehr die Wiedergewinnung des Selbst durch den Anschluß

an den Sozialismus in solchen Seelen eine entscheidende Wendung
bedeutet, dafür ift, wie oben schon kurz bemerkt wurde, der Propagandaeifer

der beredteste Zeuge. Was bei ihnen die Bahn gebrochen, den
Konflikt gelöst, das soll andern leidenden, schmachtenden Seelen
vermittelt werden. Auch sie kennen das: „Wehe mir, wenn ich nicht das
Evangelium verkünde." Der Neubekehrte wird zum enthusiastischen
Apostel. Dankbarkeit gegen die Macht, die ihn erlöst, tiefe Teilnahme
für die Leidensgenossen gießt Feuereifer in sein Herz.

„Ich will nicht allein hinauf", schreibt Max Lötz, „ich will sie
alle dort sehen, im lichten Zirkel menschlichen Bewußtseinsglückes, alle,
die noch so schmachvoll mit mir darben. Darum ergreift mich auch
ihr Schicksal so bitter ..."

Und zum Eifer gesellt sich die Empörung, wenn der Appell
wirkungslos verhallt und die Elendsgenossen stumpf und gleichgültig
ihren Weg weiterwandeln, ohne den Kampf um die Wiedergewinnung
des Menschen ausfechten zu wollen.

Einseitig, aber nicht mit Unrecht redet Sombart hier von einem Stammeln
aus einer dumpfen, halb animalischen Sphäre,



— 72 —

„Ihr Sehnsuchtssäumige Elendsgenossen,
Mitzertretene! Vom Schicksal Verfluchte!
Schlaft ihr? Ihr Millionenmenschen! Schlaft ihr
Verlernten eure Augen, den Blitzschein
Der Unterdrückten zu leuchten?
Ach Flitterhaschende. Gar zu oftmals sah ich sie leuchten
So zufrieden, so behaglich, so allesgenug.

Schlaft ihr? Millionenseelen! Schlaft ihr?
Verlernten eure Flammen die Sehnsuchtsglut
Nach Eigenwürde, Menschenhöhe emporzulodern?
Ach Geister erfrostet ."*)

Es wird die Aufgabe späterer Ausführungen fein, darzulegen,
wie die Notlage und die psychischen Konflikte des Proletariats im
einzelnen feine Weltanschauung beemflußen und die eigentümliche Ethik
der proletarischen Emanzipationsbewegung bestimmen. Was ich mit
dieser Skizze bezwecke, ist einfach und bald gesagt. Man wird meiner
Ansicht nach nur dann zu einem tieferen Verständnis und zu einer
rechten Würdigung der heutigen sozialen Kämpfe und ihrer Berechtigung

gelangen, wenn man noch viel mehr als früher die psychologischen
Konflikte und Tiefenprobleme berücksichtigt, die hier zu Grunde liegen.
Hiezu ist die genaue Kenntnis der Tiefenliteratur eine der ersten
Bedingungen. Darum habe ich hier auf ihre prinzipielle Bedeutung
hingewiesen. Daß Hand in Hand mit dem Einzelstudium der Arbeiterseele

in all ihren Schattierungen die Berücksichtigung der großen
Kultur- und Weltanschauungsfragen gehen muß, wenn man zum
tiefsten Wesen der heutigen sozialen Probleme vordringen will, habe
ich in meiner Skizze andeuten wollen. Daß ich mir klar bewußt bin,
durch diese Skizze nicht mehr als einige Anregung geben zu können,
ist wohl selbstverständlich. Z.Matthieu.

Uus der AerSesett ses ebrislentums.
ZV. Me religlonsgescyschmede nvleitung Ses eiMttentums.

RRie Erklärung des Christentums als eines bloßen Produktes sozialerI Strömungen in der römischen Kaiferzeit dürfen wir als gescheitert
betrachten. Nun wird aber immer wieder versucht, es in die

religionsgeschichtliche Entwicklung hineinzustellen und aus den übrigen
religiösen Gebilden jener Zeit abzuleiten; damit meint man es dann

ganz natürlich erklärt zu haben. Das führt bei den Einen zur Auf-

*) Denselben Aposteleifer finden wir vielfach in den Arbeitermemoiren, so

bei Paul Stählt: „Ich kann nicht anders als wirken unter dem armen
Proletariat. Ich kann nicht anders als solchen Leuten helfen."


	Aus der Tiefe : ein Beitrag zur Psychologie des Proletariats (Schluss)

