
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 4 (1910)

Heft: 2

Artikel: Aus der Werdezeit des Christentums. III., War das Christentum eine
proletarische Bewegung? : Teil 2

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132246

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 29.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132246
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 50 —

Gesetze, würde wohl andere, billigere Resultate ergeben. Doch dazu
scheint Förster der protestantisch-individualistischen Seite schon zu fremd
geworden zu sein, um ihr gerecht zu werden.

Daß dieser Individualismus, diese Auflösung der festen Normen
auf religiösem und sittlichem Gebiet schwere Gefahren in sich birgt
und uns in eine innerlich kritische Situation gebracht hat, wer wollte
das ableugnen? Ich bin mit Förster überzeugt, daß wir wieder zu
festern, klarern sittlichen Traditionen kommen werden, als die jetzige Zeit
des Ueberganges uns bieten kann; ebenso daß wir die Ethik niemals
wie die Geometrie werden konstruieren können, sondern daß sie stets in
der Metaphysik wurzeln wird; daß hier hervorragende Menschen, Autoritäten

mehr bedeuten werden als die kahle Vernunft, daß wir überhaupt
Dinge erleben könnten in diefer Beziehung, die allen uusern Berechnungen
und unserer rationalistischen Philisterhaftigkeit ins Gesicht schlagen.
Aber so wenig ich sagen kann: so oder so wird es gehen, ich glaube,
daß trotz allem gegenteiligen Schein in unserer Zeit noch genug lebendige
idealistische Kräfte vorhanden sind, die sich auch ihre sichtbaren Formen
schaffen werden, so daß wir nicht nötig haben zu diesem in Formeln
und Institutionen versteinerten Idealismus zurückzukehren, der katholische

Kirche heißt. Diese Kräfte zu voller Wirkung zu bringen, dazu
müssen wir vielleicht wieder einmal durch harte Zeiten hindurchgehen.
Ich erwarte mehr von der Erziehung, die der Lenker der Menschengeschicke

unserm Geschlechte zumuten wird, als von einer Rückkehr
unter die Bormundschaft der katholischen Kirche. Die Geschichte ist
noch nie rückwärts gegangen. A. Barth.

«US Ser AerSesett Ses Ldristenlums.
III. Aar Sas LKristentum eine proletarische »ewegung?

2. Maurenbrecher, Von Nazareth nach Golgatha.*)
UHHaurenbrecher arbeitet viel methodischer, seine Kritik ist weniger

I » grobgeschnitzt und radikal. Er läßt die Quellen selbst reden
» » ^ und bläst ihnen nicht ein, was sie sagen sollen. Er urteilt,
wir seien über den Anfang keiner religionsgefchichtlichen Erscheinung
so gut unterrichtet wie über den des Christentums. Er glaubt, hinter
den Quellen, welche den Glauben der Christen aussprechen, den
wirklichen Sachverhalt noch herausfinden zu können. Freilich, seine
Voraussetzung, wenn man erkläre, warum das Christentum unter den
gegebenen Verhältnissen mit Notwendigkeit aus dem Gemüte
damals lebender Menschen hervorbrechen mußte, dann könne man es

") Berlin-Schöneberg. Verlag der Hilfe. 1909. 271 S. Preis Fr. 5.40.
geb. Fr. 6. 7S.



— 51 —

nicht zugleich für eine göttliche Neuschöpfung halten, diese Voraussetzung

teilen wir nicht; es ist der alte Irrtum, daß eine natürliche
Erklärung und eine religiöse Betrachtung einander ausschließen,
entsprungen ans der Annahme, Gott wirke neben und nicht in den
natürlichen Ursachen, nnd eine Erscheinung auf die Faktoren ihrer
Entstehung zurückführen, heiße sie erklären. Und wenn Maurenbrecher
zu dem Resultate kommt, die zentrale Bedeutung des geschichtlichen
Jesus für unsere Zeit sei nicht mehr zu retten, da er nun einmal nicht
der sei, für den ihn die christliche Gemeinde von jeher hielt, der himmlische

Messias, so kommt das in seiner Wirkung für unser religiöses
Leben einer Streichung des geschichtlichen Jesus gleich.

Maurenbrecher beobachtet, daß Paulus die Christuswürde Jesu
nie auf Grund seiner geschichtlichen Erscheinung, sondern nur seiner
Auferstehung und Erhöhung behauptet. Markus wolle allerdings Jesu
göttliche Würde schon in seinem Leben aufzeigen; aber die Darstellung,
daß Jesus feine Mefsianität sorgfältig verborgen habe und die Jünger
ihn nicht verstanden hätten, die Tatsache, daß sie von der Auferstehung
überrascht wurden, nebst anderen Stellen lasse durchschimmern, daß
Jesus nur ein Prophet sein wollte, der das Nahen des Königtums
Gottes ankündigt, nicht aber der Messias, der es selbst bringt.

Der Kern von Jesn Botschaft lautete nach Maurenbrecher: Heil den
Armen! Die Erlösung kommt zu den Armen, allein schon deshalb, weil
sie arm sind. Die alte Welt der Arbeit und Mühe ist vergangen, es
kommt die Welt der Freude und des unerarbeiteten Genießens. Jesus
nnd seine Jünger leben schon so, als wäre die große soziale Umwälzung
bereits da. Das Aufgeben des Besitzes ist für die Menschen die Probe
darauf, ob sie den Mut haben, das Hereinbrechen der kommenden Welt
als unmittelbare Wirklichkeit zu erwarten. Diese Stellung zum Reichtum
war nicht weltflüchtige Askese oder grämlicher Haß gegen die sinnlichen
Freuden, sondern Ausfluß einer proletarischen Stimmung, welche eine
Umkehrung der sozialen Zustände, Entschädiglmg und Genuß für die
Enterbten als Gottesreich erwartet. Jesus gehörte diesen Kreisen an,
war nach Paulus (Phil. 2, 7 : die Knechtsgestalt) Sklave. Von seiner
proletarischen Herkunft mar der Maßstab hergeholt, nach dem er den
Wert und die Taten der Menschen maß. Sein proletarischer Instinkt
machte ihn zum Gegner der Schriftgelehrteil und Pharisäer, öffnete
ihm die Augen für den schreienden Gegenfatz zwischen ihrer zur Schau
getragenen Frömmigkeit und ihrer Vergewaltigung der Armen. Weil
für ihn nur Wert hatte, was den Instinkten des armen Mannes
entsprach, so hatten in seinen Augen die äußern Ceremonien, die für
das Verhältnis von Mensch zu Mensch gleichgültig waren, ihre
Bedeutung verloren, so verwarf er den kultischen Reinheitsbegriff, die
priesterliche Auffassung des Sabbats. Der proletarische Instinkt trieb
ihn vom Judentum zum israelitischen Prophetismus zurück, war die
Quelle alles Großen und Tiefen, was er zur Kritik der überlieferten
Religion gesagt hat, war das Motiv, dem die ungeheure Verinner-



— ö2 —

lichung der Religion entsprang. Seine Kenntnis der Not der Armen
ward ihm nicht zum Antrieb, eine Aenderung ihrer sozialen Lage
anzustreben oder eine Schar Rebellen zu einem bewaffneten Aufstand
zu sammeln, sondern zum Stachel der Sehnsucht, bis sich der Himmel
endlich auftue und Gottes Königtum komme. Er wollte die Menschen

zu Besitzlosen machen, welche die Hände in den Schoß legen und
darauf warten, daß ihnen schon irgendwo ein Tischlein gedeckt werde.
Und weil zu den Erwartungen der Endzeit auch gehörte, daß Gott den

Menschen ein Vater werde und ihnen die Sünde vergebe, so schloß
die Aufforderung, jetzt schon in der absoluten Gewißheit des unmittelbar
bevorstehenden Königtums Gottes zu leben, auch den Glauben ein,
daß Gott jetzt schon die Sünde vergebe. Jesus hat damit das beständige
drückende Sündengefühl aus der Religion beseitigt.

Jesus hat wohl die realistische Auffassung des Gottesreiches
geteilt. Aber mau darf diese Tatsache auch nicht übertreiben. Er
hat doch aus dem Komplex der überlieferten Vorstellungen das
herausgegriffen, was sittlich und religiös orientiert war. Seine neue religiöse
Stimmung, die suggestive Kraft seiner persönlichen Frömmigkeit und
hinreißenden Leidenschaftlichkeit ist einer der Faktoren, die das
Christentum geschaffen haben. Aber es konnte nur entstehen, als
dazu als weiterer Faktor das mythische Motiv des Christusglaubens
hinzukam.

Auf diese Skizzierung der Verkündigung Jesu folgt eine kurze
Darstellung seines Lebensganges. Die Nachricht vom Tode des Täufers
muß in ihm eine gewaltige Erschütterung hervorgerufen haben. Eine
Vision zeigte ihm, daß der Satan wie ein Blitz vom Himmel gefallen,
die neue große Periode der Erfüllung angebrochen sei, und trieb ihn
zur Propaganda gerade nach Kapernaum, in die unmittelbare
Nachbarschaft des Fürsten, der den Täufer gemordet hatte. Aufregend,
leidenschaftlich war diese Verkündigung, Jesu Angehörige hielten sie

für einen Ausbruch des Wahnsinns; der Konflikt mit den religiösen
Führern des Volkes ließ nicht auf sich warten, er spitzte sich von
Sabbat zu Sabbat zu, nach etwa vier Wochen war es so weit, daß
ihn die Gegner bei Herodes denunzierten. Doch Jesus erfuhr von
ihrem Anschlag und floh, um bald darauf in seiner Vaterstadt Nazareth
aufzutauchen. Doch der dortige Versuch mißlang; beschämt, verwirrt
und hilflos stand Jesns inmitten seiner Mitbürger. Jetzt beginnt eine

Zeit der gehetzten Flucht in Begleitung weniger Anhänger. Jesus
mag sich damit getröstet haben, daß jetzt die Zeit der größten Drangsal
sei, die der Heilszeit unmittelbar vorangehe. Eine ueue Vision, deren

Spuren sich in der Erzählung von der Verklärung erhalten haben,
zeitigte den Entschluß der Reise nach Jerusalem. Nicht um zu sterben
machte sich Jesus dahin auf, sondern in der festen Hoffnung, dort
werde sich das Königtum Gottes enthüllen. Er fand es ratsam, gleich
mit einer Tat, der Tempelreinigung zu beginnen. Das rief einen

neuen, sich von Tag zu Tag zuspitzenden Konflikt mit den Gegnern



— 53 —

hervor. Das Ergebnis war für ihn die Erkenntnis, daß er für die
Arbeit an seinem Volk die Hoffnung auf Erfolg aufgeben müsse, und
beim Verlassen des Tempels sprach er im Unmut, kein Stein dieses
Prachtbaus werde auf dem andern bleiben. Dieses Wort, das nur
für die Jünger bestimmt war, wurde von Judas den Feinden
verraten und gab diesen willkommenen Anlaß, wegen Gotteslästerung
gegen ihn vorzugehen. Jesus hatte den Tempel schon endgültig
verlassen, fei es, weil er die Erfolglosigkeit seiner Arbeit einsah, sei es,
daß er schon am Recht seines Glaubens zu zweifeln begann. Das
Wort, er werde fortan keinen Wein mehr trinken, bis er ihn neu
trinke im Reiche Gottes, ist schon ein Wort der Enttäuschung, da die

frohe Stimmung der sichern Erwartung von ihm gewichen war. In
Gethsemane hatte er sich drein ergeben, daß Gott die Erfüllung noch
nicht eintreten lasse, als er durch die Gefangennahme und die Anklage
auf Gotteslästerung überrascht wurde. Düster und hoffnungslos war
seine Stimmung während des ganzen Prozesses und der Exekution.
Nicht einmal die Stimmung von Gethsemane vermochte er festzuhalten,
in voller Verzweiflung (Mein Gott, mein Gott, warum hast Du mich
verlassen?) ist er gestorben. Freilich, mit seiner Lebensarbeit und
seinem Lebensmute wäre es auch ohne diese Katastrophe zu Ende
gewesen; im Grund war sein Tod eine Erlösung, weil er ihn vor
dem unerträglichen Schicksal bewahrte, den völligen Zusammenbruch
seiner Hoffnung zu überleben. Die Jünger haben sich zuerst enttäuscht
von ihm abgewendet, bis die Ueberzeugung in ihnen aufkam, er sei
der erwartete Menschensohn. Diese erzeugte dann die Auferstehungsvisionen

und diese wiederum brachten den zweiten, entscheidenden
Faktor der Entstehung des Christentums herbei: das mythische Motiv,
den Christusglauben.

Maurenbrecher hat fein Bild Jesu nicht ohne Sympathie mit
seinem Helden gezeichnet und ohne weiteres ist ihm zuzugeben, daß
Jesus nicht der sanfte Madonnenjüngling der „christlichen" Kunst,
fondern ein Mann voll Kraft und Leidenschaft gewesen ist. Aber
doch, wenn das Gesamtbild richtig wäre, so müßten wir dem Urteil
Maurenbrechers zustimmen, daß diefer Jesus unserer Zeit nichts mehr
zu sagen habe. Wer von den Propheten Israels her zu diesem
Maurenbrecher'schen Jesus kommt, muß ihn als Epigonen, als
Schwärmer und Phantast beurteilen. Und wenn wir von einem
neuen Versuch, die Entstehung des Christentums zu erklären, verlangen
mußten, daß er uns die Entwicklung begreiflicher mache als bisher,
fo kann Maurenbrecher nicht befriedigen. Wohl rnft er zur Erklärung
das mythische Motiv, den Messiasglauben herbei. Aber wie die Jünger
dazu kamen, diesen enttäuschten Schwärmer für den kommenden himmlischen

Menschensohn zu halten, hat er nicht verständlich gemacht.
Denn die Behauptung, daß die Gewohnheit, aus dem furchtbarsten
Zusammenbruch sich zu desto jubelnderer Hoffnung wieder zu erheben,
ein Produkt der Geschichte dieses Volkes und einer fortwährenden



— 54 —

Züchtung der Instinkte gewesen sei, ist doch allzu sehr Konstruktion.
Diese Gewohnheit hätte die Jünger dazu führen können, kurz nachher
einem andern Schwärmer zuzufallen. Wie es aber gekommen sei, daß sie
den Mythus vom sterbenden und auferstehenden Menschensohn gerade
auf Jesus anwandten, sucht Maurenbrecher nicht ohne Geschick psychologisch

zu erklären. Gewiß waren die Jünger von Jesu Tod enttäuscht
und hatten die Auferstehungsvisionen nicht erwartet, und der
Psychologischen Vermutung können wir zur Erklärung der siegesfreudigen
Erholung von der '

Katastrophe nicht entraten. Aber viel weniger
künstliche Konstruktionen und unkontrollierbare Vermutungen müssen
wir herbeiziehen, wenn Jesus eben doch etwas mehr gewesen ist als
was er bei Maurenbrecher erscheint, sodaß sich die Jünger einfach
nicht denken konnten, er könne etwas anderes als ein Gottgesandter
gewesen sein und der Tod sei ein wirkliches Ende gewesen. Viel
begreiflicher ist Alles, wenn die Ueberlieferung doch recht hat, die

seinen Tod nicht als diesen trostlosen Zusammenbruch darstellt.
Doch mit diesen allgemeinen Erwägungen ist noch nichts bewiesen.

Wir fragen nach den Fehlern der Darstellung Maurenbrechers, nnd
einen solchen finden wir in erster Linie in seiner Wiedergabe der
Hoffnung Jesu. Es war sicher ein Fortschritt, als vor etwa fünfzehn
Jahren die kritische Forschung die ungeheure Bedeutung der Hoffnung
in der Frömmigkeit Jesu sozusagen neu entdeckte. Aber Maurenbrecher
übertreibt diefe Erkenntnis. Es scheint mir allerdings festzustehen,
daß Jesus das Neue in nächster Zeit erwartet und nicht auf eine

jahrhundertelange Entwicklung hinausgeblickt hat. Maurenbrecher hat
ferner gegen Kautsky recht, wenn er betont, daß Jesus das Neue
nicht mit bewaffneter Hand herbeiführen wollte, sondern wartete, bis
Gott selbst es hereinbrechen lasse. Aber darin kann nicht Jesu
Eigenart und Bedeutung beruhen, diese Erwartung teilt er mit dem

Großteil seines Volkes.
Das freudige Warten auf das Königtum Gottes und das Leben

als wäre es schon da, ist doch bei Jesus lange nicht so die einzige Hauptsache,

und die soziale Umwälzung ist nicht in diesem Maße Hauptinhalt
des kommenden Gottesreiches. Wohl ist es ihm etwas Großes und
Herrliches, die Menschen dürfen und sollen sich drauf freuen, Jesu
Verkündigung ist Evangelium, Freudenbotschaft. Zu den Dingen, die in
diesem Reiche nicht mehr fein werden, gehören Armut, Ausbeutung,
Ungerechtigkeit, Hunger, Tränen, Krankheit. Den Armen, Unterdrückten,
Verachteten nnd Verstoßenen bringt Jesus frohe Verheißung. Er redet
ganz unbefangen vom zu Tische liegen, vom Essen und Trinken und
Sattwerden in der schönen Zukunft. Aber man darf darauf nicht den
Accent legen, nicht in diesen Schilderungen lebt Jesu Seele. Wir
finden keine lüsterne Ausmalung, nichts von dem Schwelgen in
Bildern von befriedigter Rache an den jetzigen Feinden. Vor dem
Reiche steht das Gericht. Das Evangelium ist verbunden mit dem
Bußruf. Deshalb ist auch die Behauptung Maurenbrechers falsch,



— 55 —

Jesus verheiße den Armen das Reich, bloß weil sie arm seien. Er
hat nicht pedantisch der Verheißung, die wir uns voller Begeisterung
verkündigt denken müssen, immer gleich die Einschränkung beigefügt:
das gilt aber nur, wenn ihr Aber er hat auch die Buße mit
einem Ernste gefordert, der keinen Gedanken an Klauseln aufkommen
ließ; die Reichen hatten sie nach seiner Erfahrung nötiger, aber daß er
auch die Armen nicht ausnahm, war doch selbstverständlich. Jesus
hat allerdings von einer Umkehr der gegenwärtigen Verhältnisse
gesprochen, die Ersten werden die Letzten sein, die jetzt lachen, werden
weinen; aber man darf nicht, wie es zwar nicht Maurenbrecher, aber
Kautsky tut, solche Aeußerungen als Klasfenhaß bezeichnen; wir dürfen
bei ihrer Deutung nicht vergessen, daß sie von dem gesprochen sind,
der das Auge um Auge, Zahn um Zahn verboten und die Feindesliebe

geboten hat; sie stnd als Warnung au die sorglosen und
selbstgerechten Ausbeuter zu verstehen. Und daß der selige Ausgleich der
Geschicke nicht im Mittelpunkt der Gedanken Jesu steht, zeigt sich auch
daran, daß er den Eintritt in die bessere Zukunft an die Bedingung
der willigen Unterwerfung unter den gegenwärtigen schweren Gotteswillen

knüpft. Leidensbereitschaft hat er gefordert nnd mit dem Hinweis

auf die schwere Leidenstaufe den Ehrgeiz der Zebedaiden gedämpft,
die sich schon die Ehrenplätze sichern wollten.

Zu dem Gottwidrigen in der gegenwärtigen Welt gehört für
Jesus allerdings Not und Sorge, Armut und Krankheit, aber nicht
nur das, sondern auch Hochmut und Lüge, UnVersöhnlichkeit nnd
Heuchelei, der gehässige Gedanke, der lüsterne Blick, das lieblose Wort.
Habsucht und Herrschsucht, Ehrgeiz und Gewalttat verdammt er nicht
nur, weil sie ihren Opfern wehe tun, sondern weil sie wider Gott
sind. Nicht daß die Zurückgesetzten entschädigt werden, sondern daß
Gottes Ehre anerkannt und Gottes Wille verwirklicht werde, ist ihm die
Hauptsache am Gottesreich; nicht daß die Menschen ihre Wünsche
befriedigen, fondern daß Gott wirklich König fei; er macht damit Ernst,
daß es ein Reich Gottes fein soll; allerdings, iveil Gott den Menschen
ein Vater ist, so ist sein Königtum auch Seligkeit seiner Kinder. Und
weil es Jesus um Gott zu tun ist, ist es ihm auch nicht nur um die

Zukunft, sondern schon um die Gegenwart zn tun. Es gibt keinen
andern Weg in die Zukunft Gottes, als daß man jetzt schon Gott über
sich König fein läßt, das Leid lindert, das Unrecht bekämpft, den

Nächsten als Bruder achtet, auf Gott vertraut und sich feiner freut.
Hingabe an Gott mit der ganzen Leidenschaft seiner Seele und bis
zum letzten Rest, sei es auch noch so schwer, und nicht ein „proletarischer
Instinkt" ist das innerste Wesen Jesu. Dem entspringt auch sein
Kampf gegen die kultisch-gesetzliche Frömmigkeit; ste ist Heuchelei, ein

zum Narren halten Gottes, ein Vorgeben, ihm zn dienen ohne Hingabe

an ihn, ein bloßes Erkaufenwollen seiner Freundschaft zum eigenen
Nntzen, während ihm das Herz serne ist. Der „proletarische Instinkt",
die Kenntnis der Armleutenot aus eigener Erfahrung, hat gewiß



— 56 —

Jesus den Blick geschärft für den Zwiespalt zwischen der Frömmigkeit
und dem tatsächlichen ausbeuterischen Verhalten seiner Gegner, soweit
dürfte Maurenbrecher recht haben; aber weit entfernt, daß er damit
Jesu Gegensatz gegen das jüdische Religionswesen „natürlich erklärt"
hätte; warum kann nicht die Jugend Jesu in einem Proletariermilieu
eine providentielle Fügung sein? Aber tausend Andere sind im gleichen
Milieu aufgewachsen und nicht geworden was Jesus. Uebrigens kommt
Maurenbrecher selbst schließlich mit dem „proletarischen Instinkt" nicht
aus und muß auch den Instinkt für das Echte und Innerliche in der
Religion und die instinktive Ablehnung der Schmetterlingssinnlichkeit
(warum eigentlich überall nur Instinkte?) zu Hilfe rufen. Maurenbrecher

betont auch selbst immer wieder die hinreißende Leidenschaftlichkeit

Jesu, aber er sieht zu wenig, daß es Leidenschaft für Gott ist.
Er fällt immer wieder in den Fehler, Schöpferisches an Jesus dann
zu leugnen, wenn er gezeigt hat, daß Jesu Gedanken früher anch schon
ausgesprochen worden waren, während das Schöpferische gerade in
dem ungeheuren Vereinfachen, in dem Heransgreifen des Großen,
Starken, Echten aus dem wirren Wust des Ueberlieferten, in dem

Hervorbrechen und Ausströmen neuer Kraft und Leidenschaft der Hingabe

an Gott zu suchen ist. Ueberhaupt nur dem kann das Königtum

Gottes als verlockendes Ziel erscheinen, der jetzt schon sich seines
Gottes begeistert freut. Diese Freude und Begeisterung ist es, was
Jesus auf feine Jünger übertrug, so daß sie auch nach seinem äußern
Untergang innerlich nicht von ihm loskamen; das war sein großes
Geschenk, das sie innerlich stark und froh, zu neuen Geschöpfen machte;
das ist es auch, was Paulus mit Jesus verbindet und ihn als echten

Jünger kennzeichnet.
Jetzt ist für Jesus uoch eine Zeit des Kampfes, aber Gott bleibt

Meister, ihm gehört der Sieg. Die Erwartung des Gottesreiches in
allernächster Zukunft ist einfach zu verstehen als Aeußerung der
absoluten Festigkeit seiner Zuversicht auf den Sieg Gottes. Diese Zuversicht
gehört mit zu dem Großen, Hinreißenden, Ewigen an Jesus. Etwas
Richtiges ist an der Beobachtung Maurenbrechers, daß Jesus und seine

Jünger leben, als ob das Königtum Gottes schon da wäre: die feste

Zuversicht, daß Gott siegt, gibt ihnen Mut, mit seinem Willen vollen
Ernst zu machen und alle sichtbaren Stützen der Existenz abzubrechen
in einer Welt, in der jetzt noch das Böse triumphiert und gottfeindliche
Mächte am Ruder sind. Aber dieses Bauen auf die große Zukunft
gilt nicht nur für das wirtschaftliche, sondern vor Allem für das
sittliche Leben. Ich denke, diesen Kern der Hoffnung kann unsere Zeit
wohl festhalten, wenn sie auch ihre Form nicht mehr nachahmen kann.

Den Eindruck des Schwärmers empfängt man vor Allem aus
Maurenbrechers Darstellung des Todes Jesu. Es ist nicht das erste

Mal, daß derselbe als Zusammenbruch dargestellt wird; schon die

„Handschrift", das Leben Jesu in Frenssens Hilligenlei beschrieb ihn
ungefähr gleich; der Ursprung dieser Auffassung dürfte in Wredes



— 57 —

Untersuchung über das Messiasgeheimnis zu suchen sein; schon Wrede
bezweifelte nicht bloß, daß sich Jesus für den Messias gehalten (mir
übergehen diese von Maurenbrechers ebenfalls verneinte Frage), fondern
auch, daß er seinen Tod erwartet habe. Aber die Worte, die diese

Erwartung aussprechen, scheinen mir in der evangelischen Tradition
einfach zu zahlreich und zu originell, als daß man sie nur für nach
eingetretenem Ereignis vordatiert erklären dürfte. Ich berufe mich
dabei nicht auf die dreimalige schematische und allzu detaillierte Leidens-
weisfagung bei Markus, die in der Tat preisgegeben werden muß.
Jesus spricht aber zweimal (Luk. 12, 50 und Mark. 10, 39) von der
Taufe, der er sich unterziehen, von dem Kelch, den er trinken müsse

(Mark. 10, 38), vom Dienen bis zur Hingabe des Lebens (Mark. 10, 4b),
er antwortet denen, die ihm von einem Anschlag des Herodes auf sein
Leben berichten: „Saget diesem Fnchs: siehe, heute und morgen treibe
ich Dämonen aus und übermorgen bin ich am Ende. Doch ich muß
heute und morgen und übermorgen wandern, denn es geht nicht an,
daß ein Prophet außerhalb Jerusalem umkomme," er zitiert ein Wort
aus einer verlorenen Schrift „Weisheit Gottes" über Jerusalem die
Prophetenmörderin, er fordert von seinen Jüngern Nachfolge in Leiden
und Tod (diefe Worte tragen gar nicht, wie Maurenbrecher behauptet,
den Stempel späterer Abfassung an sich, man denke nur an die Gleichnisse

vom Turmbau und der Kriegsrüstung), er deutet die Salbung
in Bethanien als vorweggenommene Einbalsamierung. Die ursprüngliche

Bedeutung des Abendmahls ist so umstritten, daß ich damit nicht
argumentieren will, obfchon es mir am wahrscheinlichsten ist, Jesns
habe den Jüngern vom Abschied geredet; und die Worte, er trinke
nicht mehr vom Gewächs des Weinstockes, sind als Abschiedsworte
viel leichter verständlich als in Maurenbrechers Deutung (siehe oben).
Auch gegen die Szene mit Petrus, der ihm von der Reise nach
Jerusalem abrät, scheint mir nichts Durchschlagendes vorgebracht zu
sein; die detaillierte Schilderung des Todes ist spätere Eintragung,
aber das beweist nichts gegen das Ganze.

Man sagt, die Gethsemaneszene schließe es aus, daß Jesus feinen
Tod vorausgewußt habe. Aber sie schließt bloß die dogmatische
Gewißheit aus, die man ihm später untergeschoben hat. Es geht daraus
hervor, daß die Todeserwartung und -Bereitschaft und das Anklammern
an die Hoffnung, verschont zu werden, bis zuletzt in seiner Seele
miteinander gerungen haben. Was ist begreiflicher, als daß in diesem
Augenblick, wo das Verhängnis in unmittelbarer Furchtbarkeit vor
ihm steht, seine Seele mit ganzer Kraft nach jedem Hoffnungsstrahl
sich ausstreckt? Daß Jesus auch damals noch nicht an den Tod
gedacht habe, W Konstruktion. Daß die Jünger seinen Tod nicht
erwarteten und nicht fassen konnten, ist bei Annahme dieses Schwankens
zwischen Befürchtung und Hoffnung, wobei sie die Optimisten waren,
nicht verwunderlich. Daß Jesu Schweigen während des Prozesses
nicht ruhige Ueberlegenheit, sondern niedergeschlagene Stimmung ver-



— 58 —

rate, ist mit nichts bewiesen, und daß das Wort: Mein Gott, mein
Gott, warum hast Du mich verlassen? in völliger Verzweiflung
gesprochen sei, ist zu schnell geschlossen. Es schließt aus, daß Jesus eine

Theorie der Notwendigkeit und Heilsbedeutung seines Todes nach Art
des spätern Dogmas in Händen gehabt habe; es zeigt, daß Jesu
dieses Uebermaß des Schrecklichen unbegreiflich war und ein qualvolles
Warum? von seiner Seele sich losrang, ohne daß ihm eine Antwort
zu teil wurde. Erfunden hat die gläubige Gemeinde es sicher nicht,
aber sie hat es gewiß auch nicht als Beweis des verzweifelten
Zusammenbruchs angesehen. Es kam Jesus vor, als habe Gott von
seiner Person die Hand abgezogen. Aber daß er an Gott selbst und
seinem Siege verzweifelt sei, zwingt uns nichts anzunehmen.

Die Jünger sind durch das, was sie an Ostern erlebten, wieder

zur Gewißheit von der göttlichen Sendung des Meisters und zu der
Ueberzeugung gelangt, daß sein Tod kein Untergang, sondern Erhöhung
gewesen sei. Sie kleidete sich sofort in den Satz, Jesus sei der Messias;
ob bereits Jesus selbst das von sich gesagt hat, bleibe hier unerörtert.
Jedenfalls war diese Ueberzeugung und nicht irgend eine wirtschaftliche
Eigentümlichkeit das Verbindende in der Gemeinde. Die Gütergemeinschaft

war Aeußerung der Bruderschaft aller Christusjünger; genaueres
über ihre Organisation und über die soziale Schichtung der
judenchristlichen Gemeinde wissen wir nicht. Daß die heidenchristlichen
Schöpfungen des Paulus überwiegend, wenn auch nicht ausschließlich
aus den proletarischen Schichten sich rekrutierten, sagt er selbst
ausdrücklich (1. Kor. 1, 26 ff.), und so ist es noch längere Zeit geblieben.
Deißmann hat in seinem schon mehrfach erwähnten Buche „Licht vvn
Osten" gezeigt, daß das neue Testament nicht ein Produkt der literarischen

Schicht ist, sondern ein Volksbuch, geschrieben in der damaligen
Umgangssprache der kleinen Leute, deren Dokumente, zahlreiche
beschriebene Papyrusfetzen und Tonfcherben, erst in jüngster Zeit die

Forscher beschäftigen; die Meinung, es gebe ein besonderes „biblisches
Griechisch" hat Deißmann entgültig abgetan. Er zeigt, wie die Bildersprache

des neuen Testaments dem Milieu dieser kleinen Leute
entstammt und aus der neuen Kenntnis ihrer Anschauungen und
Gebräuche manche neue Beleuchtung erfährt. Er weist nach, wie nahe
die Sprache der Christen mit der Kultsprache der Kaiserverehrung
verwandt ist, wie stark die Verehrung Jesu Christi als des „Herrn"
als Gegensatz gegen den Kaiserkult empfunden werden mußte. Er
betont, daß wenn wir das neue Testament mit den Augen dieser
neuentdeckten Volksschichten betrachten, wir lebhaft empfinden, daß es ein
Buch der starken und schlichten volkstümlichen Religion ist.
Deißmann unterstreicht Religion im Gegenfatz zu Theologie; aber es ist
damit auch gesagt, daß es kein Buch der Volkswirtschaft ist.

Das Christentum war eine proletarische Bewegung, insofern es in
den Schichten der Sklaven und kleinen Leute vorwiegend Anhänger
fand. Wodurch hat es ste denn so besonders angezogen? Nicht nur



— 59 —

durch die Hoffnung auf eine Erlösung von ihrem gegenwärtigen Elend,
denn die verhießen ihnen Attis, Serapis, Mithra und die syrischen
Baale auch. Oder war die Unterstützung, welche die bedürftigen
Brüder und Schwestern von der Gemeinde empfingen, der Anziehungspunkt

Zum Teil gewiß, und Harnack überschreibt in seiner Missions-
gefchichte der drei ersten Jahrhunderte, wo er die Gesichtspunkte
darstellt, unter denen das Christentum den Heiden empfohlen wurde, ein
Kapitel: „Das Evangelium der Liebe und Hilfleistung." Aber das
Verlangen nach wirtschaftlichem Wohlbefinden kann nicht das
entscheidende Motiv gewesen sein, da mit der Verheißung der
Unterstützung die Verpflichtung zum Geben untrennbar verbunden war und
Geben seliger gepriesen wurde als Nehmen. Die Christengemeinden
waren mehr als Unterstützungsvereine auf Gegenseitigkeit. Von
Kommunismus kann man schon darum nicht reden, weil die Wohltätigkeit
freiwillig war. Die Hilfleistung war nicht Zweck, sondern Folge der
Gemeindebildung, es äußerte sich darin die in der Gotteskindschaft
begründete Bruderschaft, die Liebesübung sollte ein Weitergeben und
eine Botschaft der empfangenen Gottesliebe sein.

Das Anziehende war nicht allein die Wohltat, die man empfing,
wenn sie auch den und jenen lockte, sondern die Tatsache der Bruderliebe,

der engen Gemeinschaft. Die Wohltaten waren wertvoll als
Aeußerung der Bruderliebe, ein Zeichen, daß sie nicht nur eine
kosmopolitische Idee, sondern Kraft und Wirklichkeit war. Die gemeinsamen
Mahlzeiten waren nicht wichtig, weil man seinen Hunger stillen konnte,
sondern weil man dabei die Gemeinschaft der Herzen spürte. In der
Gemeinde wurden die Personen einander näher gebracht, über der
Liebe konnte man die trennenden sozialen oder nationalen Schranken
vergessen. Da war der Sklave dem Senator gleichgeachtet, nicht nur
in der Theorie, wie bei den stoischen Philosophen, sondern in Tat und
Wahrheit. So eng war die Gemeinschaft bei keinem andern religiösen
Verband.

Gab schon die Bruderliebe dem Einzelnen das Gefühl erhöhten
Wertes, so noch mehr die Gottesliebe, die sie widerspiegeln sollte. Das
Gefühl, verachtet, bedrängt, nur als halber Mensch behandelt zu sein,
alle Not der sozialen Geringschätzung und Gedrücktheit konnte man
vergessen in der Gewißheit, die Liebe des einen, großen, herrlichen
Gottes zu besitzen. Mochte der Sklave dem Latifundienbefitzer oder
großstädtischen Schlemmer und übrigen Ausbeutern bloß als Sache
und Ware erscheinen (das Wort für Sklave, rnäncivium, ist in der
lateinischen Sprache sächlichen Geschlechts), die Bruderliebe seiner
Mitchristen und die Gottesliebe, deren er in ihrem Kreise gewiß ward,
erlaubte ihm aufzuatmen, den Kopf höher zu heben und feines
Menfchenwertes, seiner unsterblichen Seele sroh zu werden. Diese
Gottesliebe war nicht nur Inhalt einer Lehre, sie war verbürgt durch
den Gottessohn, der unter die Menschen gekommen und für ste gestorben
war. Durch ihn war die Gottesliebe ausgegossen in die Herzen der



— 60 —

Menschen und war eine Macht geworden. Witwen und Waisen,
Kranke, Schwache und Arbeitsunfähige, Gefangene und Zwangsarbeiter

in den Bergwerken wurden unterstützt, gepflegt und besucht,
Sklaven losgekauft, Arbeitslosen Verdienst verschafft, zugereiste Brüder
gastfreundlich aufgenommen, Verstorbene ehrlich begraben und in
Fällen großer Kalamitäten ward besonders großartige Hilfe geleistet.
Und weil die Gottesliebe fo in der Liebe Jesu und der Christen
spürbar geworden war, war auch leichter für die Zukunft auf sie zu
hoffen über den Tod hinaus.

Was ift begreiflicher, als daß diese Gemeinden vor allem die
Glieder des Proletariates anzogen! Aber nicht das Lumpenproletariat,
die Lazzaroni, aus denen stch Kautsky die Christengemeinden zusammengesetzt

denkt. Es war doch nicht nur Befriedigung des Begehrens,
was da winkte, es standen auch sittliche Anforderungen bereit, Buße,
Bruch mit der Vergangenheit war das Eingangstor, Zerwürfnis mit
den Angehörigen, Spott der Mitsklaven, wo nicht Verfolgung und
Märtyrertod war das Schicksal, das man gewärtigte. Diese Tatsachen
schließen es einfach aus, daß das Verlangen nach wirtschaftlichem Vorteil,

wie es nach Kautsky scheint, treibendes Motiv war. In diesem
Sinne war das Christentum keine proletarische, d. h. keine anf bloße
Klasfenvorteile gerichtete Bewegung. Mochte auch nach der Zeit der
ersten Liebe die sittliche Qualität im umgekehrten Verhältnis zum
Wachstum der Gemeinden abnehmen, es blieb doch Tatsache, daß die

von den Christen getragene Bewegung sittliche Erhöhung möglichst
Aller wenigstens erstreben wollte.

Jesus hat kein soziales Programm entworfen, und das ist gut.
Er war weder ein kriegerischer Rebell, noch ein phantastischer Schwärmer,
auch kein sozialer Reformator, er war ein Offenbarer Gottes und
Erlöser der Menschen. Nur so kann er auch unserer Zeit und ihrer
sozialen Not etwas sein. Das Große ist die Gottesliebe, die er durch
Wort und Tat verkündet, und die Bruderliebe, die er entzündet hat.
Wenn sie auch in den alten Christengemeinden kein soziales Programm,
etwa die Aufhebung der Sklaverei, aufgestellt hat, so hat sie doch
Unzähligen die Sehnsucht gestillt, die Schmerzen gelindert, die Herzen
verbunden. Sie soll das auch heute tun. Aber damit ist nicht gesagt,
daß sie sich auch heute darauf beschränken müsse. Sie kann sich der
Einsicht gar nicht entziehen, daß sie nicht bloß heilen, sondern schon

vorbeugen müsse. Das treibt uns heute zur sozialen Forderung.
Aber auch dann sind wir nur ein tönendes Erz und eine klingende
Schelle, wenn nicht die von Jesus entzündete Liebe als Macht
dahinter steht. R. Liechtenhan.

(Fortsetzung folgt.)


	Aus der Werdezeit des Christentums. III., War das Christentum eine proletarische Bewegung? : Teil 2

