
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 2

Artikel: Weltbürgertum als Ziel der Geschichte : nach Immanuel Kant

Autor: Israel, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131998

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131998
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 45 -
Empfinden, das von dieser Welt nie befriedigt ist, ein Zeichen, daß
wir zu Höherm als zu bloßem Naturdasein bestimmt sind. Ja, konnte
dieses Höhere sich nicht bloß in einer unvollkommenen Welt, einer
Welt des Leidens und des Todes, entfalten? Wohl bringt diese
Notwendigkeit auch herbe Tragik. Ein Held kann über einen Strohhalm
stolpern, ein Halbgott an einer Gräte ersticken, klagt „Auch Einer".
Aber in einem Schlaraffenland gäbe es keine Helden. Nicht als ob wir
deshalb die Not der Welt absichtlich konservieren müßten. Nein, im
Kampf gegen Not und UnVollkommenheit erwächst das Heldentum;
wir Menschen sollen nur dafür sorgen, daß wir tapfer kämpfen, und
sollen Gott dafür sorgen lassen, daß wir zu kämpfen haben.

Nochmals sei's gesagt: Wir können nicht im einzelnen Unglück
den höhern Zweck aufweisen, dem es dient, wir wissen nicht einmal,
ob fo einzelnes Leid einzelnen Zwecken dienstbar ist. Am wenigsten
werden wir kurzsichtige Menschen schon nach wenig mehr als einem
Monat sagen können, welches höhere Leben aus den Ruinen von Messina
blühen soll; die Demut verlangt, daß wir das nicht einmal zn wissen
begehren. Wir trösten uns aber über die Tatsache, daß wir in einer
Welt des Leidens und des Todes leben, mit dem tiefen Gedanken des

Paulus, daß auch die der Vergänglichkeit unterworfene Kreatur seufzt
und sich sehnt nach der herrlichen Offenbarung der Kinder Gottes;
dem Gedanken, daß die Natur und die Menschheit leiden muß, damit
der in Leiden verstrickte Mensch seine Hände in Sehnsucht zu Gott
emporhebe und im Ringen mit diesen Leiden znr Gemeinschaft mit
Gott emporsteige. R. Liechtenhan.

ivellviirgertum als Ael Ser geschickte.
Nacd Immanuel Hant.

^öm Folgenden habe ich eine kleine Gelegenheitsschrift Immanuel
I Kants ins Deutsche der Gegenwart übertragen: „Idee zu einer

allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht. 1784." (Hartenstein

IV, 1867, S. 141—157.)
Der Gedanke dazn legte sich mir nahe, als wir im ersten Halbjahr

1908 im Leipziger Volksheim auf Wunsch mehrerer Arbeiter
„dahinter kommen" wollten, was es nm Kant eigentlich ist.

Die Zeitgenossen Kants sahen ein allgemeines Weltbürgertum
näher vor sich als wir, ihre Urenkel. Erst mnßten jedoch die nationalen
Zusammenschlüsse vollendet werden, und das war, so scheint es, ein
Abweg vom Ziel. Man sprach nun wenigstens von einem
westeuropäischen Staatenbund. Auch dieses Bild ist vorläufig versunken.
Dem: es kommen waffenstarrende Imperien als nächste Zukunft
dazwischen hinein, durchtobt von gewaltigen, rücksichtslosen
Klassenkämpfen.



— 46 —

Kant selbst würde durch diese Entwicklung kaum überrascht
worden sein. Sein herber Satz ist: es geht durch Gewalt und Zwang
hindurch. Aber hindurch!

An diesem großen Wurf und an den köstlichen Einzelheiten möge
ein weiterer Kreis dieselbe Freude haben wie wir in dem ehemaligen
Fabriksaal von Leipzig-Ost.

Die Sätze in Anführungszeichen haben den ursprünglichen Wortlaut

Kants beibehalten. F. Israel (Leipzig).

E i n l e i t n n g.

Ueber die Willensfreiheit mag man denken ivie mail will —
soviel steht aber fest: Die Erscheinungen des Willens, also die

Handlungen, find nach allgemeinen Naturgesetzen bestimmt, wie jeder
andere Vorgang in der Natur. Mit diesen menschlichen Handlungen
hat es die Geschichtswissenschaft zu tun. Sie will in ihnen einen
regelmäßigen Gang entdecken. Sie will, was an den einzelnen regellos

zu sein scheint, an der Gattung als stetige Entwickelung der
ursprünglichen Anlagen erkenueu. Mit den Eheschließungen, Geburten
und Sterbefällen verhält es sich so wie mit dem Wetter: einzelne
Ereignisse kann man nicht vorausbestimmen, wohl aber den Gesamt-
verlanf. Also: scheinbare Regellosigkeit im einzelnen, Regelmäßigkeit
im ganzen.

Umgekehrt ist es, wenn wir nach dem Inhalt des Lebens fragen.
Im Einzelleben erscheint hier und da etivas wie Plan und Weisheit.
Aber das große Ganze wirkt wie ein Gemisch aus Torheit, Eitelkeit
und Bosheit. Wer hat hier die Zügel in der Hand? Wer das Leben
philosophisch betrachtet, muß zu dem Schlüsse kommen: wenn in diesem
Getriebe keine eigene Absicht der Menschheit aufgefunden wird,
mnß eine Naturabsicht entdeckt werden. Hier soll ein Leitfaden
für eine derartige Geschichtsschreibung gegeben werden. Die Natnr
muß später eiuen Mann hervorbringen, der darnach Geschichte schreibt.

Erster Satz.
„Alle Naturanlagen eines Geschöpfes sind bestimmt, sich einmal

vollständig nnd zweckmäßig auszuwickeln."
Ein Organ, das nicht gebraucht werden soll, eine Anordnung,

die ihren Zweck nicht erreicht, ist ein Widerspruch in der Naturlehre,
die den Begriff des Zweckes ausrecht erhält. Wir hätten dann nicht
eine gesetzmäßige, sondern eine zwecklos spielende Natur, das trostlose
Ungefähr.

Zweiter Satz.
„Am Menscheu (als dem einzigen vernünftigen Geschöpf auf

Erden) sollten sich diejenigen Natnrcmlagen, die auf den Gebrauch der

Vernunft abgezielt sind, nur iu der Gattung, nicht aber im Individuum
vollständig entwickeln."



— 47 —

Wir können unsre Kräfte über den natürlichen Instinkt erweitern.
Dieses Vermögen nennen wir Vernunft. Die Vernunft ist also der
Inbegriff aller höhern Geisteskräfte. Sie wirkt selbst nicht instinktmäßig,

sondern braucht Versuche, Uebung, Unterricht — und zwar
durch viele Geschlechter hindurch, um die in der Gattung angelegten
Keime zu entwickeln.

Dritter Satz.
„Die Natur hat gewollt, daß der Mensch alles, was über die

mechanische Anordnung seines tierischen Daseins geht, gänzlich aus
sich selbst herausbringe, und keiner andern Glückseligkeit oder
Vollkommenheit teilhaftig werde, als die er sich selbst, frei von Instinkt,
durch eigne Vernunft verschafft hat."

Der Mensch hat gelernt, sich zu kleiden, sich zu schützen gegen
Wetter, wilde Tiere und Feinde, sich zu freuen; er hat feinen Verstand
geschärft, seinen Willen zur Güte geführt; — das alles sollte gänzlich
sein eignes Werk sein. Denn die Natur war äußerst sparsam mit der
Ausstattung, sie ist geradezu knapp gegenüber der Vernunft und dem
auf ste gegründeten freien Willen. Die Natur scheint den Menschen
mehr auf bewußtes Handeln als anf Wohlbefinden im unbewußten
Triebleben angelegt zu haben.

Eius bleibt immer befremdend dabei: daß die älteren Generationen
nur um der späteren willen ihre mühsame Arbeit aufnehmen. Das
müssen wir jedoch notwendig voraussetzen, wenn wir einmal annehmen:
eine Tiergattung soll Vernunft haben — ihre einzelnen Glieder sterben
insgesamt, die Gattung aber ist unsterblich, und dennoch soll sie ihre
Anlagen voll entwickeln.

Vierter Satz.
„Das Mittel, dessen sich die Natur bedient, die EntWickelung

aller ihrer Anlagen zu stände zu bringen, ist der Antagonismus
derselben in der Gesellschaft, sofern dieser doch am Ende die Ursache einer
gesetzmäßigen Ordnung derselben wird."

Antagonismus (eigentlich Gegenwirkung) ift die ungesellige
Geselligkeit. Der Mensch hat die Neigung, sich zu vergesellschaften. Denn
in der Gesellschaft fühlt er sich mehr als Mensch, fühlt, wie feine
Anlagen sich entwickeln. Er hat aber zugleich den Hang, sich zu
vereinzeln, weil er in fich auch die ungesellige Eigenschaft antrifft, alles
nach seinem Sinn einzurichten und daher allerwärts Widerstand
erwartet. Dieser Widerstand weckt die Kräfte des Menschen. Ehrsucht,
Herrschsucht, Habsucht treiben ihn, sich einen Rang unter den
Mitgenossen zu verschaffen, die er nicht wohl leiden, von denen er aber
auch nicht lassen kann. So entwickeln sich die Talente, der Geschmack,
die verstandesmäßige Aufklärung, die sittliche Unterscheidung. Es wird
also die in Krämpfen und Nöten geborene Gesellschaft in ein Ganzes
mit geistigem nnd sittlichen Gehalt verwandelt. In einem arkadischen
Schäferleben, bei vollkommener Eintracht, würden alle Talente in



— 48 —

ihren Keimen verborgen bleiben. Dank sei also der Natur für die

Unvertragsamkeit. „Der Mensch will Eintracht; aber die Natur weiß
besser, was für seine Gattung gut ist; sie will Zwietracht." Die Un-
geselligkeit und der Widerstand verursachen viele Uebel. Diese aber
treiben zu neuer Anspannung der Kräfte an. So verraten sie doch
die Hand eines weisen Schöpfers, nicht eines bösartigen Geistes.

Fünfter Satz.
„Das größte Problem für die Menschengattung, zu dessen

Auflösung die Natur ihn zwingt, ist die Errichtung einer allgemein das
Recht verwaltenden bürgerlichen Gesellschaft."

Freiheit unter äußeren Gesetzen soll verbunden werden mit
unwiderstehlicher Gewalt. In den Zwang einzutreten, zwingt die Menschen
die Not, und zwar die größte Not: daß sie nämlich in wilder Freiheit
nicht lange nebeneinander bestehen können. Innerhalb eines solchen
Geheges, wie es die bürgerliche Gesellschaft ist, wirken dann dieselben
Neigungen das Beste, die außerhalb des Geheges verwüstend wirkten.

Die Bäume im Walde nehmen sich gegenseitig Luft und Sonne.
Dadurch werden sie genötigt, beides über sich zu suchen. So
bekommen sie einen schönen, geraden Wuchs. Die Bäume aber, die

vor dem Waldsaum in Freiheit treiben, werden krüppelig, schief und
krumm. Die schönste gesellschaftliche Ordnung ist eine Frucht der
Ungeselligkeit.

Sechster Satz.
„Dieses Problem ist zugleich das schwerste und das, welches

von der Menfchengattung am spätesten aufgelöst wird."
Warum ist die Aufgabe so schwer? Weil der Mensch ein Tier

ist, das einen Herrn nötig hat, wenn es unter andern seiner Gattung
lebt. Als vernunftbegabtes Geschöpf wünscht er zwar ein Gefetz, das
alle in ihren Schranken hält. Aber die tierische Neigung verleitet ihn,
mit sich selbst immer eine Ausnahme zu machen. Darum braucht er
einen Herrn, der ihn zwingt, dem allgemein giltigen Willen zu
gehorchen. Woher nimmt er aber diesen Herrn? Nirgendwo anders
her als aus der Menschengattung! Aber der ist doch wieder ein Tier,
das einen Herrn nötig hat. Also dreht man sich im Kreise herum.
Gleichviel ob eine einzelne Person oder viele auserlesene Personen
die öffentliche Gerechtigkeit und die Verwaltung vertreten, das Oberhaupt

soll gerecht für sich selbst und doch ein Menfch fein. Restlos
läßt sich diese Aufgabe unmöglich lösen. „. aus so krummem Holze,
als woraus der Mensch gemacht ist, kann nichts ganz Gerades
gezimmert werden." Für die richtige Lösung der Aufgabe müßte
Dreierlei vorausgesetzt werden: 1) richtige Begriffe von der Natur
einer möglichen Verfassung, 2) große Erfahrenheit, geübt an dem
mannigfachen Verlauf der Zeiten, und über das alles 3) ein guter
Wille, der bereit ist, Begriffe und Erfahrungen anzunehmen, zu ver-



— 49 —

schmelzen und in der Wirklichkeit durchzusetzen. Wann und wo werden
sich diese drei Stücke zusammenfinden?

Siebenter Satz.
„Das Problem der Errichtung einer vollkommenen bürgerlichen

Verfassung ist von dem Problem eines gesetzmäßigen äußeren
Staatenverhältnisses abhängig, und kann ohne das letztere nicht aufgelöst
werden."

Was hilft's, die inneren Verhältnisse eines Staates zn regeln,
wenn die äußeren Beziehungen zwischen Staat und Staat nicht
geordnet sind? Die Ungeselligkeit war es ja, die die einzelnen zwang,
in gesetzmäßigen bürgerlichen Znstand zu treten. Das wiederholt sich

im Großen bei den Staaten. Zwischen ihnen herrscht dieselbe Unver-
tragfanckeit (der Antagonismus) wie zwischen den einzelnen. Für die
Natur ist dieser Zustand das Mittel, allmählich das Gleichgewicht
herzustellen. Die Kriege und die überspannten Kriegsrüstungen, die

Nöte, die damit jeder Staat schon im Frieden fühlt, führen zu dem
Versuche eines Völkerbundes (twckus umpki«tv«uuiu). Verwüstuugen
und Umwälzungen werden kommen, durchgängig werden die Staaten
an der inneren Erschöpfung ihrer Kräfte leiden, darnach werden sie

aber aus dem gesetzlosen Zustande der Wilden heraustreten. Und
das hätte ihnen die Vernunft auch ohne so viel traurige Erfahrungen
von vornherein sagen können.

Der Gedanke eines Völkerbundes, einer „vereinigten Macht"
und einer „Entscheidung nach Gesetzen des vereinigten Willens", scheint
schwärmerisch zu sein. Aber dieser Gedanke ist der einzige Ausweg,
der unvermeidliche Ausweg aus der Not. Dazu wurde ja der wilde
Mensch ebenso ungern gezwungen: die brutale Freiheit aufzugeben
und in einer gesetzmäßigen Verfassnng Ruhe und Sicherheit zn^ suchen.

Kriege sind also in der Absicht der Natur nichts anderes als Versuche,
die Verhältnisse der Staaten neu und besser zu ordnen, bis endlich
ein Zustand erreicht wird, der sich wie ein Organismus^ selbst
erhalten kann.

Drei Ziele sind denkbar: 1) Die Staaten versuchen allerlei
Bildungen durch regellose und zufällige Zusammenstöße, Bildungen, die
immer wieder zerstört werden, bis zufällig eine Form gelingt, die
bleiben kann. (So machen es nach Epikur und den Materialisten die
kleinen Stäubchen der Materie.) 2) Die Natur entwickelt planmäßig
die Gattung Mensch von der untern Stufe der Tierheit bis zur höchsten
Stufe der Menschheit. 3) Es bleibt alles, wie es war; aus allen
Taten der Menschen kommt nichts Kluges heraus. Man sieht: es
handelt sich hier wieder um die Grundfrage: soll man Zweckmäßigkeit
der Natur in den Teilen und doch zugleich Zwecklofigkeit im Ganzen
annehmen?

Ehe der letzte Schritt zur Staatenverbindung geschehen ist,
„erduldet die menschliche Natnr die härtesten Uebel unter dem betrüglichen



— 50 —

Anschein äußerlicher Wohlfahrt." „Wir sind im hohen Grade durch
Kunst und Wissenschaft kultiviert. Wir sind zivilisiert bis zum Ueber-
lästigen, zu allerlei gesellschaftlicher Artigkeit und Anständigkeit. Aber
uns schon für moralisiert zu halten, daran fehlt noch sehr viel."

„Solange aber die Staaten alle ihre Kräfte auf ihre eiteln und>

gewaltsamen Erweiterungsabsichten verwenden, und so die langsame
Bemühung der innern Bildung der Denkungsart ihrer Bürger
unaufhörlich hemmen, ihnen selbst anch alle Unterstützung in dieser
Absicht entziehn, ist nichts von dieser Art zu erwarten."

„Alles Gute aber, das nicht auf moralisch-gute Gesinnung
gepfropft ist, ist nichts als lauter Schein und schimmerndes Elend."
Und das wird so lange bleiben, bis der chaotisch verworrene Stand
der Staatenverhältnisse vorbei ist.

Achter Satz.
„Man kann die Geschichte der Menschengattung im Grvßen als

die Vollziehung eines verborgnen Plans der Natnr ansehn, um eine
innerlich- und zu diesem Zwecke auch äußerlich-vollkommene
Staatsverfassung zu stände zu bringen, als den einzigen Zustand, in welchem
sie alle ihre Anlagen in der Menschheit völlig entwickeln kann."

Die Philosophie kann also auch ihren Chiliasmus haben (den
Traum vom ewigen Friedensreiche), Er ist aber nicht schwärmerisch,
denn der Grundgedanke der Philosophie führt ihn selbst mit herbei!
„Es kommt nur darauf an, ob die Erfahrung etwas von einem solchen
Gange der Naturabsicht entdeckt," „Ich sage: etwas Weniges." Denn
der Kreislauf der Geschichte erfordert sehr viel Zeit, bis er sich schließt;
und aus dem kleinen Teil, den die Menschheit bisher durchlaufen hat,
kann man die Gestalt der Bahn nur unsicher bestimmen — ebenso
unsicher, wie man aus allen bisherigen Himmelsbeobachtungen den

Lauf bestimmen kann, den unsre Sonne samt dem ganzen Heere ihrer
Trabanten im großen Fixsternsystem nimmt. Und doch schließt man
aus den verhältnismäßig geringen Beobachtungen, daß ein solcher
Kreislauf wirklich da ist.

Wir sind auch der fernsten Zukunft gegenüber nicht gleichgiltig,
wenn sie nur mit Sicherheit erwartet werden kann. Wir sind um
so weniger gleichgiltig, wenns scheint, als ob wir durch planvolle
Maßnahmen den für unsere Nachkommen so erfreulichen Zeitpunkt
schneller herbeiführen könnten. Auch die schwachen Spuren einer
Annäherung an diesen Zeitpunkt werden dann wichtig. Jetzt steht es

doch schon so, daß kein Staat an innerer Kultur nachlassen kann, ohne
nach außen Macht nnd Einflnß zu verlieren. Ferner: die bürgerliche
Freiheit kann jetzt nicht angetastet werden ohne Rückschlag gegen alle
Gewerbe, besonders den Handel. Daher fallen die persönlichen Schranken
des bürgerlichen wie des religiösen Lebens. Mag auch viel Wahn
und Willkür noch mit unterlaufen, es entsteht doch allmählich die
Aufklärung, die Bildung im tiefen Sinne des Wortes.



— 51 —

Und zwar wird dieses große Gut sogar dnrch die Selbstsucht
und Vergrößerungssucht der Herrschenden gemehrt, wenn diese sich

auf ihren eignen Vorteil verstehen. Sie haben freilich für öffentliche
Erziehung und für das Weltbeste gegenwärtig kein Geld übrig, weil
alles auf den künftigen Krieg schon zum voraus verrechnet ist. Doch
werden sie die wenn auch schwachen und langsamen Anstrengungen
des Volkes selbst wenigstens nicht hindern, da sie ja von einer
allgemeinen Bildung nur Gewinn haben.

Endlich wird der Krieg in seinem Ausgang so unsicher, die ihm
folgende Schuldenlast so unabsehlich werden, daß sich andre Staaten,
vielleicht ohne gesetzliche Grundlage, zu Schiedsrichtern anbieten. Auf
diese Weise wird ein künftiger großer Staatskörper vorbereitet, und
ein Gefühl davon regt sich bereits in allen Gliedern. Daraus entsteht
die Hoffnung auf einen allgemeinen weltbürgerlichen Zustand als den
Schoß, in dem alle ursprünglichen Anlagen der Menschheit entwickelt
werden.

Neunter Satz.
„Ein philosophischer Versuch, die allgemeine Weltgeschichte nach

einem Plane der Natnr, der anf die vollkommene bürgerliche
Vereinigung in der Menschengattung abziele, zu bearbeiten, muß als
möglich und selbst sür diese Naturabsicht beförderlich angesehen werden."

Ist das nicht ein ungereimter Vorsatz: Geschichte zu schreiben
nach einer Idee, wie der Weltlauf gehen müßte, wenn er gewissen
vernünftigen Zwecken angemessen sein soll? Kommt da nicht bloß ein
Roman zu stände? Nun, wenn wir auch den geheimen Mechanismus
der Naturvorgänge nicht durchschauen, so bleibt die Idee doch ein
Leitfaden, nach dem ein sonst planloser Haufe menschlicher Handlungen
als ein geordnetes System dargestellt wird. Nehmen wir die Ver-
faffungsgeschichte: hier läßt sich doch ein regelmäßiger Gang in
aufsteigender Linie verfolgen, wenigstens in unserm Erdteil, der
wahrscheinlich einst allen andern Erdteilen Gesetze geben wird.

Dieser Leitfaden soll nicht bloß das verworrene Spiel menschlicher
Dinge erklären, auch nicht bloß zur politischen Wahrsagerkunst künftiger
Staatsveränderungen dienen — nein, es wird eine tröstende Aussicht
in die Zukunft eröffnet, wo alle Keime der menschlichen Natur völlig
entwickelt werden können.

Eine solche Rechtfertigung der Natur — besser der Vorsehung —
treibt dazu, die Welt von einem besondern Gesichtspunkt aus zu
betrachten. Denn was hilft es, die Herrlichkeit und Weisheit der
Schöpfung im vernunftlosen Natnrreiche zu preisen und andern zu
zeigen, wenn der Teil der Schöpfung, der ihren obersten Zweck enthält,
ein unaufhörlicher Einwurf gegen ihre Herrlichkeit und Weisheit bleibt?

Dieser Leitfaden soll natürlich die Geschichte der Tatsachen nicht
verdrängen. Wie soll aber in Zukunft bei der Fülle des Stoffes Geschichte
geschrieben werden? Man wird schließlich das herausheben, „wasVölker und
Regierungen in weltbürgerlicher Absicht geleistet oder geschadet haben."


	Weltbürgertum als Ziel der Geschichte : nach Immanuel Kant

