
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 2

Artikel: Messina

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131997

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131997
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 41 -
ist erreicht, wenn wir zu zeigen vermochten, daß die Krise des Sozialismus

kein Zeichen des Verfalls und der Auflösung ist, sondern vielmehr
in der Kraft und der Entwicklungsfähigkeit der Bewegung ihren
Ursprung hat. Die Größe des inneren Gegensatzes verbürgt die Größe
der Zukunft. I. Matthieu (Delsberg).

Messina.
IRurch ein außerordentliches Weltereignis wurde jedoch die Gemüts-

» ruhe des Knaben zum erstenmal im Tiefsten erschüttert. Am
1. November 1755 ereignete sich das Erdbeben von Lissabon

und verbreitete über die in Ruhe und Frieden schon eingewohnte Welt
einen ungeheuren Schrecken Desto größer waren die
Wirkungen der Nachrichten selbst, welche erst im Allgemeinen, dann aber
mit schrecklichen Einzelheiten sich rasch verbreiteten. Hierauf ließen es
die Gottesfürchtigen nicht an Betrachtungen, die Philosophen nicht an
Trostgründen, an Strafpredigten die Geistlichkeit nicht fehlen
Ja, vielleicht hat der Dämon des Schreckens zn keiner Zeit fo schnell
und so mächtig seine Schauer über die Erde verbreitet. Der Knabe,
der alles dieses wiederholt vernehmen mußte, war nicht wenig betroffen.
Gott, der Schöpfer und Erhalter Himmels und der Erden, den ihm
die Erklärung des ersten Glaubensartikels so weise und gnädig
vorstellte, hatte sich, indem er die Gerechten mit den Ungerechten gleichem
Verderben preisgab, keineswegs väterlich bewiesen. Vergebens suchte
das junge Gemüt sich gegen diese Eindrücke herzustellen, welches
überhaupt umso weniger möglich war, als die Weisen und Schriftgelehrten
selbst sich über die Art, wie man ein solches Phänomen anzusehen
habe, nicht vereinigen konnten."

Wir stehen heute wieder vor demselben Problem wie der Knabe
Wolfgang Goethe vor 150 Jahren — dem ersten Buch von „Dichtung
und Wahrheit" sind obige Worte entnommen. Das Problem ist dem
Glauben umso gefährlicher, als es fich nicht nur um Zweifel des
Verstandes, sondern vielmehr um Erschütterungen des Gemütes handelt.
Werden sich Weise und Schriftgelehrte heute eher einigen können als
damals? Ob es sich um Lissabon oder Messina handelt, ob 60,000
oder 150,000 Menschen umgekommen sind, ändert an dem Problem
selbst nichts. Das ist ja die schwerste nnd schmerzlichste Erschütterung
des Gemütes, daß ihm Gott selbst, der gütige Schöpfer und Erhalter,
zum Problem geworden ist.

Es giebt auch heute eine Geistlichkeit, die es an Strafpredigten
nicht fehlen läßt. Nach dem Ausbruch des Mont Pêlêe kam mir ein
Schriftchen in die Hände, das dieses „Rätsel der göttlichen Weltregierung"
zu beseitigen suchte, indem es vermerkte, es sei auf Martinique am
Karfreitag vor dem Unglück znm Spott ein Schwein gekreuzigt worden.



- 42 —

Jetzt habe ich auch schon eiu Zeitungsblatt gesunden, in welchem das
Erscheinen einer befonders blasphemischen Zeitung in Messina mit
dem Erdbeben in Verbindung gebracht wurde. Diese Weisheit der
Freunde Hiobs ist einfach unverwüstlich. Sie ist mir darum so

anstößig, weil es eine unaufrichtige Apologetik ist, die auf eine allzu
bequeme Weise das Drückende an der Frage abschüttelt. Die in solcher
Selbstgerechtigkeit damit fertig werden, haben nicht mehr Herz als
die Leute in dem nahen Syrakus, die sich laut einem Augenzeugenbericht

nicht in ihren Neujahrstanzereien stören ließen. Die Gerechten
waren mit den Ungerechten gleichem Verderben preisgegeben, nnd auf
dem übrigen Erdboden wurden Gottesfürchtige und Spötter in gleicher
Weise verschont. Da immer noch Viele meinen, die Christen hätten
znr Erklärung solcher Katastrophen nur diesen mechanischen Vergeltungsglauben

zur Hand, kann dieser nicht scharf und entschieden genug
abgelehnt werden.

Auch sonst gibt es zahlreiche Rechtfertigungsversuche Gottes, die

von Anfang an den Fluch der Lächerlichkeit in stch tragen und anch
religiös anstößig sind, da sie es an der dem Menschen gebührenden
Demut fehlen lasten. Sie wollen bis ins Einzelne angeben, warum
Gott dieses Erdbeben herbeigeführt vder, was aufs gleiche herauskommt,

zugelassen habe. Dabei steht meist der Zweck, den Gott dabei
verfolgt haben soll, in einem seltsamen Mißverhältnis zu den darauf
verwendeten Mitteln. Sie gehen auch von der religiös minderwertigen
Voraussetzung aus, Gott sei dazu da, ein ziemlich triviales Menschenglück

zu schaffen, das wenig über dem tierischen Behagen steht. Derartige
Katastrophen sollten zu allererst das Abhängigkeitsgefühl zu solcher Stärke
entfachen, daß alle Gedanken, den unendlichen Gott vor unserer kurzen
Vernunft rechtfertigen zu wollen, schwinden und jeder Anspruch, im
Einzelnen das Geschehen zu begreifen und auf endliche Zwecke zu beziehen,
verstummen muß. Daß Gott die Macht hat und wir ohnmächtige Geschöpfe

zu schweigen haben, das drängt sich uns auf, und damit ernst zu machen,
ist jedenfalls frömmer, als die bestgemeinten Rechtfertigungen Gottes.

Aber das ist ja eben das Problem, ob Gott im Erdbeben war.
Vor meine Gedanken tritt ein Mann, der sie unbedingt verneint hätte:
Friedrich Theodor Bischer, der Dichter von „Auch Einer." Man ist
versucht, der Weltanschauung dieses seltsamen Buches angesichts solcher
Katastrophen beizustimmen.

Der Held des Buches hat einen besondern Widerwillen gegen
das Lied: Wie groß ist des Allmächt'gen Güte. „Dieser Kinderbrei,
pflegte er zu sagen, reize zu entbrannter Opposition; bei so zuckerigem
Lobpreis müsse es jedem, der kein Dummkopf sei, gerade recht
einfallen, daß in der Natur ebensoviel, wenn nicht mehr teuflische
Grausamkeit als Güte herrsche; gebe es darüber einen Trost, so sei der
mit kräftigen Gedanken mannhaft zu erringen, zu erkämpfen, zu
ertrotzen, denn er ruhe auf einem „Trotzdem" ; solchen Trost sauge man
nicht aus dem Kinderschnuller."



- 43 -
„Auch Einer" behauptet, die Natur sei das Produkt eines Urwesens

weiblichen Geschlechts. „Dieses höchst geniale, reizvolle, höchst gütige
und zugleich höchst leichtsinnige uud dämonische, höchst grausame Weib
habe sich mit Legionen böser Geister verbunden, die sich im Urschlamm
erzeugten So ohne alles Nachdenken, wie ein begabtes Weib
geistvolle Gedanken uud Pläne entwickle, quellen aus ihrer (der Natur)
Hand die unendlichen Formen hervor; fo geschmackvoll und eitel, als
das Weib sich aufputze, schmücke sie ihre Wesen Dies Weib sei

wohl auch gut; sie nähre, pflege, sorge, heile, wie nur ein Weib es
könne; dann aber sei sie plötzlich total gedankenlos, absolut vergeßlich,
ganz so dumm, wie oft das geistreichste Weib, ja eine reine Gans
So vergißt sie, daß sie einen Frühling voll Blütenherrlichkeit hat
sproßen lassen, macht den ganzen Spaß mit einem Nachtfrost hin,
vertilgt ihre eigensten Produkte, läßt ihre geliebten Kinder verhungern,
verschmachten, verfrieren. Sie flößt der Tiermntter die zärtlichste Liebe
für ihre Jungen ein und leitet den Bärenvater, den Kater an, sie zu
fressen Kann dies alles noch aus purem Dusel und Unwirschfein
erklärt werden, so ist sie nun aber auch recht eigentlich grausam, so

grausam als gütig, und hier nun erst gleicht sie ganz dem dämonischen
Weibe — nämlich einem genial boshaften Es ist viel zu mild,
die Natur ein allgemeines Wechselmordsystem zu nennen ; man soll
bedenken, wie die Tiere ihre Opfer nicht einfach morden, sondern zum
Ueberfluß, zur reinen Wollust, stundenlang, tagelang martern; wissen
Sie, daß die Raben einen feinern Leckerbissen nicht kennen als die
Angen eines jungen Hasen? Und da soll man singen: Wie groß
ist des Allmächt'gen Gütel? Nein, nein, das freilich ist klar, daß dies
ebenso Pein- als freundenreiche Ganze, dies knnst- und Pracht- und
teufeleivolle System nur von einem höchst intelligenten persönlichen
Wesen hervorgebracht sein kann, aber nicht minder klar, daß dieses
Wesen ebenso blind als weise, ebenso bös als gut ist Der Natur
war etwas Ausnehmendes gelungen: sie hatte endlich den Menschen
gebildet. Mit Hilfe der Geister wurde er die grausamste aller Bestien,
denn ihm diente der Verstand zur Erfindung ausgesuchter Qualen für
Tiere und seinesgleichen. Allein es geschah ein Strich durch die Rechnung.
Derselbe Mensch erfand, geführt von einer zweiten, höhern Gottheit,
einer männlichen, einem Lichtgeist, nach und nach Dinge, auf welche
das Urweib und die Geister nicht gefaßt waren: das Recht, den Staat,
die Wissenschaft, die begierdelose Liebe und die Künste. Kurz, der
Wahnsinn beherrscht das Geschehen: die Schuld der Geister, die Schuld
der Teufelsrotte. Und aber trotzdem: ste können die Menschheit placken
und schinden, aber nicht mehr unterkriegen, den Oberbau: Gesetz, Staat,
Liebe, Kunst nicht mehr einstürzen; wir müssen streben, ringen, kämpfen,
als ob sie nicht wären. Ja die Geister selbst und ihre bösen Werke,
obwohl wir sie nicht hindern können, müssen uns dienen: wir erkennen
sie, wir verwenden sie, namentlich in der Kunst."

Streichen wir aus diesen Erörterungen das Mythologische, so



— 44 —

bleibt als Kern eine Anschauung, welche die Natur sür untergöttlich
hält und erst im „Oberbau", im sittlichen Leben, das Göttliche erkennt.
Sie ist schon uralt, sie war in der antiken Welt verbreitet und ist in
der Form des Gnostizismus, der den Schöpfergott und den Erlösergott
als feindliche Mächte einander entgegenstellte, der alten Kirche gefährlich
geworden. Dieser Glaube enthält jedenfalls mehr Wahrheit, als jener
oberflächliche Optimismus, der allzuschnell zu fingen bereit ist: Wie
groß ist des Allmächtigen Güte! Er ist auch tapferer als die resignierte
Weisheit des Buddhismus, gegen die doch jener Optimismus fo wehrlos
bleibt: daß alles Leben Leiden und die Erlösung nnr in der Ertötung
des Lebenswillens zn finden sei.

Ja, wir wollen uns das von „Auch Einer" sagen lassen, daß aller
echte Glaube auf einem Trotzdem beruht. Wir schauen nicht nur auf
die schauerlichen Schattentäler, welche uns aus der Wirklichkeit
anstarren. Wir schauen auf alle Wunder des geistigen und sittlichen
Lebens, auf die Majestät der sittlichen Tat und den unendlichen Wert
des fittlicheu Opfers, wir blicken aus nach den lichten Höhen, die im
Sonnenscheine strahlen. Und wenn uns diese Sphäre des Persönlichen
wertvoller erscheint als alles physische und elementare psychische Leben,
das in solchen großen Naturkatastrophen zu Grunde geht, dann hat
unser Glaube ein Fundament, das auch durch solche
Gemütserschütterungen nicht ins Wanken gerät.

Wir gehen nicht vom Schöpfergott aus, um den Erlösergott zu
finden. Wir Verfahren umgekehrt. Der Erlösergott ist der gewissere,

er ist unseres Herzens Freude und Wonne. Und weil keine Katastrophe
der Herrlichkeit des sittlichen Lebens etwas anhaben kann, sind wir
auch gewiß, daß keine Erdbeben und Vulkanausbrüche, keine

Zechenexplosionen und Feuersbrünste, keine Kriege und keine Epidemien uns
von Gottes Liebe trennen können.

Aber allerdings können wir auch darauf nicht verzichten, vom
Erlösergvtt den Weg zum Schöpfergott zu suchen; denn christlicher
Glaube ist es nimmermehr, beide von einander zu trennen. „Auch
Einers" Standpunkt darf uns nur ein Durchgangspunkt, kein letzter
Ruhepunkt sein. Das Geistig-Sittliche ist so fehr aus dem Physischen und
dem Elementar-Psychischen herausgewachsen und steht mit ihm in so

inniger Wechselwirkung, daß eine solche Trennung unmöglich ist. Wir
müssen wohl darauf verzichten, in allen sinnlosen Zerstörungsakten und
entsetzlichen Grausamkeiten der Natur Gottes Hand nachzuweisen. Wir
können ihnen nur von der Herrlichkeit des geistig-sittlichen Lebens aus
ein trotziges Dennoch entgegensetzen. Wir werden die Frage offen
lassen, ob Gott in den Schrecken der Natur ebenso unmittelbar tätig
sei, wie in den Kämpfen und Siegen des höhern persönlichen Seins und
Werdens. Jedenfalls ist er uns mehr als bloß Naturseele. Aber wir
machen auch die Natur ihm gegenüber nicht zum selbständigen Wesen.

Wir fragen uns auch, ob wir nicht zu sehr unser menschliches

Empfinden in die stumme Kreatur eintragen. Jedenfalls ist dieses



— 45 -
Empfinden, das von dieser Welt nie befriedigt ist, ein Zeichen, daß
wir zu Höherm als zu bloßem Naturdasein bestimmt sind. Ja, konnte
dieses Höhere sich nicht bloß in einer unvollkommenen Welt, einer
Welt des Leidens und des Todes, entfalten? Wohl bringt diese
Notwendigkeit auch herbe Tragik. Ein Held kann über einen Strohhalm
stolpern, ein Halbgott an einer Gräte ersticken, klagt „Auch Einer".
Aber in einem Schlaraffenland gäbe es keine Helden. Nicht als ob wir
deshalb die Not der Welt absichtlich konservieren müßten. Nein, im
Kampf gegen Not und UnVollkommenheit erwächst das Heldentum;
wir Menschen sollen nur dafür sorgen, daß wir tapfer kämpfen, und
sollen Gott dafür sorgen lassen, daß wir zu kämpfen haben.

Nochmals sei's gesagt: Wir können nicht im einzelnen Unglück
den höhern Zweck aufweisen, dem es dient, wir wissen nicht einmal,
ob fo einzelnes Leid einzelnen Zwecken dienstbar ist. Am wenigsten
werden wir kurzsichtige Menschen schon nach wenig mehr als einem
Monat sagen können, welches höhere Leben aus den Ruinen von Messina
blühen soll; die Demut verlangt, daß wir das nicht einmal zn wissen
begehren. Wir trösten uns aber über die Tatsache, daß wir in einer
Welt des Leidens und des Todes leben, mit dem tiefen Gedanken des

Paulus, daß auch die der Vergänglichkeit unterworfene Kreatur seufzt
und sich sehnt nach der herrlichen Offenbarung der Kinder Gottes;
dem Gedanken, daß die Natur und die Menschheit leiden muß, damit
der in Leiden verstrickte Mensch seine Hände in Sehnsucht zu Gott
emporhebe und im Ringen mit diesen Leiden znr Gemeinschaft mit
Gott emporsteige. R. Liechtenhan.

ivellviirgertum als Ael Ser geschickte.
Nacd Immanuel Hant.

^öm Folgenden habe ich eine kleine Gelegenheitsschrift Immanuel
I Kants ins Deutsche der Gegenwart übertragen: „Idee zu einer

allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht. 1784." (Hartenstein

IV, 1867, S. 141—157.)
Der Gedanke dazn legte sich mir nahe, als wir im ersten Halbjahr

1908 im Leipziger Volksheim auf Wunsch mehrerer Arbeiter
„dahinter kommen" wollten, was es nm Kant eigentlich ist.

Die Zeitgenossen Kants sahen ein allgemeines Weltbürgertum
näher vor sich als wir, ihre Urenkel. Erst mnßten jedoch die nationalen
Zusammenschlüsse vollendet werden, und das war, so scheint es, ein
Abweg vom Ziel. Man sprach nun wenigstens von einem
westeuropäischen Staatenbund. Auch dieses Bild ist vorläufig versunken.
Dem: es kommen waffenstarrende Imperien als nächste Zukunft
dazwischen hinein, durchtobt von gewaltigen, rücksichtslosen
Klassenkämpfen.


	Messina

