
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 2

Artikel: Der Marxismus und die gegenwärtige Krise des Sozialismus : Teil III
und IV

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131996

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131996
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5
W!

S

»er Marxismus uns Sie gegenwärtige Krise
Ses Sozialismus.

m.

iWHeine Leser mögen es mir zugute halten, wenn ich im Bestreben,
» ihnen ein möglichst lebendiges nnd farbiges Bild der heutigen Krise

>» ^ « des Sozialismus zu geben und hierbei alle wichtigen Momente
zu berücksichtigen, sv lange bei allgemeinen Betrachtungen verweilt habe,
die scheinbar nur in einem losen Zusammenhange mit der uns
beschäftigenden Frage stehen. Es brauchte diesen weiteren Hintergrund,
um die Gegensätze und Strömungen, die hier mitspielen, deutlicher
hervortreten zu lassen. Die verschiedenen Momente, die wir als
Charakteristika großer geschichtlicher Bewegungen hervorgehoben, finden
sich kaum an einem Orte in schönem Einklang vereinigt. Da, wo sie
aber zusammenwirken und sich gegenseitig fördern, bringen sie
gewaltige Umwälzungen hervor.

Eine solche Bewegung zu entfachen, war Marx in hohem Maße
befähigt. Seine Begabung, sein Temperament und — last nut least —
seine Rasse setzten ihn instand, einer der seltenen Bahnbrecher zu sein,
die in der schroffen, geschlossenen Einheit ihres Wesens das höchste
Streben und das tiefste Sehnen einer Zeit vereinigen und mit der

Zucht des reißenden Bergstroms die Hindernisse wegschwemmen, die
sich dem Neuen entgegenstellen.

Er verfügte zunächst über eine außerordentliche kritische Begabung
und eine seltene Fähigkeit, die Dinge in ihren Zusammenhängen zu
durchschauen, auch da, wo das abstrakte Denken durch alle zufälligen
Hüllen bis zum Wesen hindurch dringen mnß, um diese Zusammenhänge

zu entdecken. So erkannte er klarer als andere das Wesen
der sozialen Uebel seiner Zeit in ihrem Verhältnis zur allgemeinen
Struktur der Gefellschaft und wurde der große Patholog des kapitalistischen

Zeitalters. Vorgänger mag er gehabt haben — wer hat sie

nicht —; aber erst durch ihn wurde die gründliche Sezierarbeit geleistet,



— 34 —

die uns die Jnfizierung des gesellschaftlichen Organismus durch die
kapitalistische Produktionsweise bis in die tiefsten Fasern bloßgelegt
hat. Echter Patholog war er gerade darin, daß er im Gegensatz zu
seinen Vorgängern nicht bei äußern Symptomen, gegen die Palliativmittel

auf einige Zeit helfen mögen, stehen blieb, sondern kühn und
sicher bis zum innersten Kern der Fäulnis hindurchdrang und es zu
seinem Beruf machte, die Geschwüre und Infektionsherde in ihrer
ganzen Grausigkeit zu entblößen.

Durch diese Kritik ist die soziale Frage in einseitiger, schroffer
Weise auf das ökonomische, industrielle Gebiet konzentriert. Dort soll
die Entscheidung fallen; die Erlösung der leidenden Welt hängt daran,
daß sie von der Gewalt des Kapitals befreit werde, das sich wie der
Bazill nur durch Aussaugen fremder Kraft erhalten kann.

Der Schärfe dieser Kritik ebenbürtig ist der ethische Geist, der
sie beseelt. Man wird vielleicht zunächst staunen. Ist im Marxismus
wirklich etwas von Ethos zu spüren? Kaum je ein Aufruf an den
Gerechtigkeitssinn, keine Spur von Idealismus, in den Propaganda-
fchriften höchstens ein Appell an die Gewalt und im übrigen kalte,
nüchterne Wissenschaft, vom historischen Materialismus nicht zu reden.
Man denke nur an „Das Kapital." Wie aus Erz gegossen, in
erhabener Größe steht das Werk vor uns, wie eine dieser seltenen
Kunstschöpfungen, in denen der Meister das Dargestellte in reiner Objektivität
auf uns wirken läßt und von den Leidenschaften, die beim Schaffen
fein Herz erfüllten, nichts ahnen läßt. Wie weit find wir hier vom
Pathos eines Saint-Simon, der Glut eines Lamennais, der heiligen
Entrüstung Weitlings entfernt! Und doch ist das Werk wie die ganze
Lebensarbeit seines Verfassers von einem tief sittlichen Geiste
durchdrungen. Was bedeuten all die Hegelschen Formeln, die scharfe Polemik
gegen allen unklaren Idealismus, die Zurückführung aller geistigen
Werte auf ökonomische Faktoren gegen die eine große Tatsache, daß
dies Lebenswerk die Kritik der sozialen Mißstände vom Standpunkte
ihrer Opfer bedeutet?

Das Volk, dem Marx angehört, hat wie kein anderes in der
Geschichte die Dinge einer ethischen Wertschätzung unterworfen; es hängt
dies im tiefsten Grunde mit seinem Glauben an die Allmacht des Gottes
der Gerechtigkeit zusammen. Ein Hauptobjekt dieser Kritik sind
seltsamerweise die Mißstände der Geldwirtschaft.

Die Rasse, bei der alle Fäulnis des Wuchers und der Spekulation
den günstigsten Nährboden gefunden hat, weist wie als Korrektiv dazu
die größten Kritiker der Tyrannenherrschaft des Reichtums auf von
Amos bis Marx und Nordau. Sie reicht weit hinauf, die geistige
Genealogie des Verfassers der Tragödie des „von Kopf bis Zeh, aus
allen Poren blut- und schmutztriefenden Kapitals;" sie führt uns bis
zu den Männern, die in Israel und Juda auftraten, von flammender
Empörung getragen gegen das, was wir nun die Nachtseiten der
Geldwirtschaft nennen: Grundrente, Ausbeutung, toller Luxus und Kor-



— 35 —

ruption. Nur nannten sie es in ihrer urwüchsigen Sprache: „ein
Haus an das andere reihen, bis kein Raum mehr da ist" und „nach
den Erdkrümchen auf dem Haupte der Geringen gieren." Und wem
träte hier nicht, wenn auch über jeden Vergleich erhaben, die hohe
Gestalt des Frenndes der Armen, des Vertreters der Kleinen und
Geringen vor Augen, der den Reichen das schärfste Wehe zurief, das
je in ihren Ohren gellte!

Wie die Edelsten des Volkes, dem Nietzsche die Hauptschuld an
dem großen Sklavenaufstand in der Moral beimißt, hat Marx die
Sache der Schlechtweggekommenen und Ausgebeuteten geführt. In
mächtiger Konzentration entwirft er die Weltgeschichte, schafft er die
Weltanschauung vom Standpunkt der Proletarier, der Sklaven der
Industrie aus. Ihre Leiden sind es, die nach Erlösung schreien, das
ihnen angetane Unrecht ist es, das die Welt tragisch zerreißt; die
verheißene Befreiung ist es, die den Abschluß der Geschichte bilden soll.
Der Prophet konnte hier nicht im Namen eines persönlichen Gottes
auftreten; an einen solchen glaubte er nicht. Aber bei ihm hat der
Gedanke der baldigen Erlösung von den Leiden einen Ausdruck
gefunden, der an Wucht und Zündkraft nur dem religiösen Glauben an
das nahe Weltgericht zu vergleichen ist.

Sie ift ein seltsames Gebilde, diefe Marxistische Lehre von den
letzten Dingen, von der Konzentration des Kapitals in immer weniger
Hände und ihren Folgen, der zunehmendeu Verarmung und
Vermehrung des Proletariats, bis an der äußersten Grenze der
Ausbeutung durch die Erhebung der Expropriierten das Gericht über die
Expropriateure hereinbricht. Hegelisch sind die Formeln, Hegelisch die
Auffassung der Geschichte, die als ein großer Entwicklungsprozeß aus
innerer Notwendigkeit durch Gegensätze und Kämpfe hindurch auf ein
Ziel hinsteuert. Daß die Hegelschen Anschauungen hier stark vergröbert
sind, daß im Marxismus ökonomische Ursachen die Rolle übernehmen,
welche im Hegelschen System geistige Mächte spielen, kommt für uns
nicht in Betracht. Ob hier, ob dort ist das Grundgefühl die Gewißheit,

im Dienste der Macht zu stehen, möge sie als Idee oder als
ökonomische Entwicklung gefaßt sein, welche mit zwingender Notwendigkeit

die Weltgeschichte zu ihrem Abschluß bringt. Aber der Marxismus
ist noch mehr, und ich kann ihn nicht bloß als einen vermaterialisierten
Ausläufer des Hegelianismus auffassen. Er ist auch die letzte große
Währung des jüdischen Ferments in unserer Kultur. Er ist neben
der urchristlichen Eschatologie der mächtigste Vorwärtsruf, der unsere
Welt durchbraust.

Auf Einzelheiten wollen wir hier kein zu großes Gewicht legen,
obfchon die Periodeneinteilung, die Austastung des Privateigentums
als eine Art von Sündenfall, der auf die spätere Erlösung hinweist
u. a. m. wie alte, halbverklungene Sagen aus der apokalyptischen
Gedankenwelt lauten. Die Hauptsache ist hier, daß die ganze Geschichte
echt jüdisch als eine Einheit gefaßt wird, deren Abschluß der Triumph



— 36 —

der Gerechtigkeit bildet. Denn was ist dieser Kommunismus der Endzeit

anderes als das jähe Ende der Ausbeutung und Sklaverei, das
irdische Paradies für alle, denen die gegenwärtige Welt unter der

Tyrannenherrschaft der Industrie zur Hölle geworden! Noch enger
mit dem Schema der Eschatologie verwandt sind der Pessimismus
in der Betrachtung der Vergangenheit, der unvermittelt, sobald die Zeit
nach der Entscheidung ins Auge gefaßt wird, einer optimistischen
Ansicht Platz macht und der Gedanke, daß das Gericht erst nach einer
ungeheuren Steigerung des Bösen hereinbricht.

So ist der Marxismus die Apokalypse des Proletariats, groß
und schwer wie ihre jüdischen und judenchristlichen Schwestern und
wie sie nicht frei von Widersprüchen und mit gelehrtem Ballast
überladen, aber doch in den Grundzügen klar und einfach, wuchtig und kühn.

Mit diesen weltumspannenden Zukunftserwartungen kam in das
Gemüt des damaligen Proletariats die Stimmung, welche diejenigen beseelte,

die, gleich ob Spätjuden oder Urchristen, aus der tiefsten Not, aus
Unterdrückung und Martyrium heraus die Erlösung herbeisehnten und gerade
in der Größe der Leiden, der Roheit der Unterdrückung die sicherste

Gewähr für die baldige Befreiung erblickten. Zu einer weltgestaltenden
Arbeit vermochte das Judentum diese Gedanken nicht mehr zu
verwerten; es konnte nur noch aus starrer Treue zu ihnen den Heldentod
sterben, unfähig, sie weiterzubilden und zu vertiefen. Das Proletariat
war aber mehr als das Spätjudentum. Wohl war es eine leidende

Menge, aber andererseits eine Schar voll unverbrauchter Kraft und
Zukunftshoffnung. So war die apokalyptische Botschaft hier nicht das
schrille Alarmsignal, das zum letzten, verzweiselten Sturme treibt. Sie
war der hinreißende Ton, welcher eine junge, an latenter Energie reiche
Klasse zu kühnem Vorwärtsdringen entflammte. Der Marxismus verlieh

dem Proletariat den Glauben an seine Mission und seine Macht.
Die Arbeit — so heißt es nun — ist die Seele der Welt. Sie erst
kann aus dem Rohmaterial der Naturschätze Kultur, Wohlstand, ein
des Menschen würdiges Leben schaffen. Aber es liegt ein Fluch auf
der Arbeit und mit ihr auf der ganzen Welt. Ein tragischer Zwiespalt
zerreißt diese Welt. Nnr wenigen verleiht die Arbeit Wohlstand und
Genuß; den Vielen heißt sie Not und Untergang. Doch drängt alles
in der Tragödie auf die äußerste Zuspitzung des Konflikts und seine

Lösung. Dem tragischen Los des Proletariats, dessen Leiden sich aufs
äußerste steigern müssen, bis endlich die Katastrophe hereinbricht, steht
die Tragödie des Kapitals gegenüber. Indem es den Kulminationspunkt

erreicht, bereitet es fich selbst seinen jähen Sturz. So muß die

Entscheidung fallen, und das Ende der Welttragödie ist Versöhnung
und Heil.

IV.

Nachdem wir auf breiterem historischen Hintergrund ein Bild
des Marxismus gezeichnet, können wir nun versuchen, die Krise, die



„ Z7 —

im tiefsten Wesen mit feiner Revision zusammenhängt, in ihrer Größe
und Bedeutung zu würdigen. Wie andere Bewegungen, die berufen
waren, mächtige Umgestaltungen hervorzubringen, ist der Marxismus
in seinem ersten Auftreten herrisch, absolut. Er behauptet, das Welträtsel

restlos gelöst zu haben; er verlangt eine völlige Umgestaltung
der Welt. In der Form des Absoluten hat sich aber noch keine Macht
auf Erden behaupten können. Auf die heftige Erschütterung der Welt
durch das Neue folgen zunächst die Erscheinungen, die wir als
Rückschlag, Reaktion, Restauration bezeichnen. Die größten Beispiele des

starken Widerstandes, den das Alte dem Neuen entgegenstellt, sind die
Reaktion des Heidentums, die Gegenreformation, die Restauration und
die Reaktion des Bürgertums gegen den revolutionären Sozialismus.
Schon diefe äußeren Reaktionen bedingen eine Aenderung der Ansichten
in betreff der Absolutheit des Neuen. Sie beweisen, daß man seine

Durchschlagskraft zu hoch, die Widerstandsfähigkeit des Alten zu niedrig
taxiert hat. Höchst einseitig wäre es aber, diesen Reaktionen alle Schuld
oder alle Ehre beizumessen, daß sich die neue Strömung zu einer
relativen Wertschätzung bequemt. Da, wo das Neue über junge, gesunde
Kraft verfügt, findet aus inneren Motiven ein eigentümlicher
Entwicklungsprozeß statt, zu dem der Druck von außen höchstens die

Anregung geben kann. Die Konzentration, die Intoleranz und Einseitigkeit
der ersten Zeit weichen der Anpassung an die Relativität der

Welt, der Wiederaufnahme des gewaltsam abgebrochenen Zusammenhangs

mit der Vergangenheit und der Berücksichtigung anderer Werte
als der selbstgeprägten. Man wird gewahr, daß das System, das
alle Probleme zn lösen versprach, in Anbetracht der Mannigfaltigkeit
der Verhältnisse zu eng, zn einfach ist. Man macht ferner die noch
schmerzlichere Erfahrung, daß die Macht, von der man in kurzer Zeit
die radikale Umwälzung des Bestehenden erwartete, der Aufgabe nicht
gewachsen ist. Dies bewirkt eine durchgreifende Aenderung der Stellung
zur bestehenden Welt und zur Zukunft. Soll die Sache nicht aufgegeben

werden, so muß eine langsame organisatorische Wirksamkeit
entfaltet werden. Der Widerstand soll gebrochen, der Gegenfatz
überwunden werden. Aber dazu ist differenzierte, mannigfaltige Arbeit
Vonnöten, die der Mannigfaltigkeit der Welt Rechnung trägt. Die
Wucht des ersten Sturmes vibriert weiter, aber nicht mehr in der
ursprünglichen Konzentration.

Das Vorwärtsstreben wird nicht mehr wie nnter dem Einfluß
der gespannten eschatologifchen Erwartung als etwas der Vergangenheit

diametral entgegensetztes anfgefaßt. Die gewaltsam abgebrochenen
Beziehungen zur bisherigen Entwicklung werden, wenn auch unbewußt,
wieder angeknüpft. Es findet eine Art von Restaurationsprozeß des
organischen Zusammenhangs der Geschichte statt. Mit der Einsicht,
daß die eigene Theorie nicht fähig ist, alle Probleme zu lösen, schwindet
ferner die Intoleranz gegen parallele Bestrebungen.

Daß solche Wandlungen in der Theorie und der Taktik die Partei,



— 38 —

die Kirche oder die soziale Bewegung, die sie durchmacht, tief erschüttern,
versteht sich ohne weiteres. Der Gegensatz zwischen dem alten absoluten
Ideal und dem neuen relativen Streben kann je nach den Werten,
die hier im Spiele sind, zu peinlichen Wirren, Spaltungen und aknten
Krisen führen. Den Vertretern des neuen Ideals in feiner Reinheit
erscheint die Anpassung an bestehende Formen, die Berücksichtigung
früherer Werte als Abschwächung und Verflachung. Sie können nicht
begreifen, daß man sich da, wo das Prinzip eine radikale Umgestaltung
erfordert, zu Kompromissen bequemen, auf kleinliche Arbeit einlassen
kann. Es sind die seltsamen Erscheinungen, die, gleich ob in der
herben Größe einer Persönlichkeit konzentriert oder zur Partei und
Sekte erweitert, als Orthodoxie des Umsturzes, als Konservatismus
im Dienste des radikalsten Programms bezeichnet werden können. Die
größten Beispiele hierfür bieten uns die verschiedenen Reaktionsbewegungen

gegen die Verweltlichung des Christentums. Der Form
nach gehört hierher die Intoleranz des starren Liberalismus gegen
alle Konzessionen an die Tradition. Als dritte Erscheinung reiht sich

diesen beiden der orthodoxe Marxismus an.
Jeder, der für ethische Größe Sinn hat, wird den Vertretern

der radikalen Forderungen, den Männern des alles oder nichts die

aufrichtigste Bewunderung nicht versagen können. Aber wenn man
weiß, welche Bollwerke die Relativität unserer Welt dem Ansturm des
Neuen entgegenstellt, wird man in der langsamen Arbeit, welche diesen
Widerstand brechen soll, nicht nur Ernüchterung und Verflachung des

ursprünglichen hohen Strebens erblicken. Es ist der Leidensweg des

Absoluten durch die Welt. Jede größere Reform und Bewegung hat
ihn bis jetzt gehen müssen. Ist nicht die ganze Einbürgerung des

Christentums in unsere Welt mit einer Preisgabe des ursprünglichen
Ideals, der Anpassung an diese Welt, zn der man sich zuerst in schroffen
Gegensatz stellte, Hand in Hand gegangen? Ist nicht die Kirchengeschichte

die größte Revision ursprünglicher Forderungen? Und wenn
ivir auch hundertmal denen rechtgeben, die hier vvn akuter und
langsamer Verweltlichung und von Paganisierung des Christentums reden,
müssen wir nicht zugestehen, daß es in diesen gemischten, unreinen
Formen zahlreiche Gebiete des Lebens durchdrungen hat, an denen
der Sturm unter dem Zeichen der Apokalyptik machtlos abprallte!

Etwas Aehnliches ließe sich bei der Reformation und der
Revolution nachweisen. Wie viel Erweiterungen und Kompromisse hat sich

das ursprüngliche Ideal gefallen lassen müssen! Und wenn die größten
Bewegungen der Geschichte diesen Weg gegangen sind, soll es uns
wundern, daß ihn die mächtigste Strömung unserer Zeit auch
einschlagen muß? Denn sie geht nun den Leidensweg der Relativität —
die proletarische Erhebung, nach kurzem Glauben an die absolute,
rasche Umgestaltung der Welt. Das ist ihre Krise, das sind die

Zuckungen, die sie erschüttern, und die in unserer modernen Welt
vibrieren.



— 39 —

Es bleibt noch kurz zu zeigen, warum der Marxismus als
Weltanschauung und Centralströmung der proletarischen Bewegnng diesem
Schicksal in besonderem Maße anheimfallen mußte. Er ist eine der
größten Vereinfachungen und einseitigsten Konzentrationen, zu denen
je der Versuch, die Weltfrage theoretisch und praktisch zu lösen, geführt
hat. Aber die Welt wehrte sich gegen den Versuch, ihre ganze Mannigfaltigkeit

auf ein Prinzip zurückzuführen, allen ihren Kräften ein
Ziel zuzuweisen. Auch die Weltanschauung, die wie kaum eine andere
mit der Macht der Realität rechnet, mußte erfahren, daß die Wirklichkeit

noch härter ist als der Ausdruck derselben im menschlichen Denken.
Die Geschichte fügte sich nicht den eschatologischen Theorien der sich

überstürzenden Macht des Kapitals und der Verelendung der
proletarischen Menge. Der Ruf: „Proletarier aller Länder, vereinigt euch!"
zündete bei den Massen; aber die erste große Bewegnng, die er
entfachte, die Internationale, schlug fehl. Nach der schweren Verfolgungs-
zeit, welche die Gegensätze aufs äußerste zuspitzte, solgte die Periode
der Toleranz. Damit schwand ein weiterer Grund, sich in absoluten
Gegensatz zur Welt zu stellen. Diese Welt lnd selber zur gestaltenden
Arbeit ein.

Nun beginnt die Partei des Umsturzes, sich auf längere Arbeit
einzulassen. Das Ziel der durchgreifenden Umgestaltung der Gesellschaft

wird nicht aufgegeben. Aber die weitblickendsten Vertreter der
proletarischen Forderungen gelangen zur Einsicht, daß alles, was das
Proletariat hebt, ihm Rechte und Macht verleiht, zur Erreichung dieses
Zieles beiträgt. Noch mehr: der Proletarier selber läßt die Ansicht
fallen, daß er erst aus dem tiefsten Elend heraus zur Führung
berufen werden kann und schafft sich durch Bildung und Organisation
zur Freiheit empor. Diese Arbeit geht vielfach mit Berücksichtigung
früherer Werte nnd unter Benützung der bisherigen Entwicklung vor
sich. Auch hier ist die Parallele mit dem Christentum auffällig.

Daß die aus einer langen geschichtlichen Entwicklung heraus
gewordenen Eigentümlichkeiten der verschiedenen Nationen und politischen
Formen berücksichtigt werden müssen, sieht man ein. Es fehlt sogar nicht
an der Ahnung, daß sie nicht nur Grenzen und Hemmnisse bedeuten,
sondern wichtige fördernde Momente enthalten können. Dieser
Differenzierungsprozeß greift noch weiter. Anch der Einzelne wird in seinem Werte
erkannt. Wir sind weit von der großen, unterschiedslosen Menge
entfernt, die nur durch ihre kompakte Macht wirken kann, der nur die
allen gemeinsame Entrüstung Eifer verleiht.

Schon hiermit fällt ein neues Licht auf alle Momente, welche den
Einzelnen aus einer bloßen Nummer zu einer geistig selbständigen
Persönlichkeit werden lassen, die durch ihr ideal gerichtetes Streben
das Ihrige zur Erreichung des Ziels beitragen kann.

Darin liegt einbegriffen, daß der Differenzierungsprozeß mit einer
Erhöhung des geistigen Gehalts und einer Erweiterung des Horizonts
verbunden ist. Ich suchte im ersten Teil zu zeigen, wie der Marxismus



— 40 —

der sozialen Bewegung stramme Einheit und Geschlossenheit verlieh. Aber
dieser „Calvinismus ohne Gott" verträgt sich nicht mit dem Glanben
an die Beeinflussung des individuellen Strebens durch geistige Werte.
Und nun ringt sich die soziale Frage unter heftigen Zuckungen von
dieser eisernen Umklammerung los. Auch von den Sozialisten wird
nnn die Lösung der Arbeiterfrage nicht einzig und allein von der
ökonomischen Entwicklung, von materiellen Umgestaltungen erwartet;
geistige Werte spielen wieder mit. Bei jüngeren Theoretikern wird
die Parole „Zurück zu Kant" ausgegeben. Man will wieder mehr
Individualität, mehr Idealismus, als es die Apokalypse des
Proletariats, die etwas von der erdrückenden Macht einer Naturgewalt an
sich trägt, erlaubt.*) Sogar im Verhältnis zur Religion beginnt man
eine Aenderung zu spüren. Bei aller Kirchenfeindlichkeit im einzelnen
haben sich doch die Ansichten wesentlich geändert seit den Zeiten, da
die Religion als bloße Nebenerscheinung ökonomischer Zustände und
Hauptstütze der besitzenden Klassen betrachtet wurde. Wer täglich mit
Arbeitern verkehrt, kann dies bezeugen.

Man wird mir vielleicht entgegnen, es werde hier einzelnen
Erscheinungen, die teilweise nur in Ansätzen vorhanden sind, zu viel Wert
beigemessen. Es könnte ferner scheinen, ich unterschätze die Rolle, welche
Radikalismus und zähes Festhalten an den Prinzipien in der proletarischen

Bewegung spielen und denke zu gering vvn ihrer Existenzberechtigung.

Es läßt sich aber ohne Mühe zeigen, daß es sich nm mehr als
schwache Ansätze handelt. Erscheinungen, wie das deutsche Gewerkschaftswesen,

der belgische Sozialismus, dieser Kulturstaat im Staat, und
die französischen Loursss clu Iravuil weisen darauf hin, daß das
alte, prinzipientreue, revolutionäre Streben fich mit einer grandiosen
organisatorischen Arbeit verträgt.

Zum zweiten Punkt möchte ich zum Schluß noch folgendes
bemerken: Es ist nicht der Zweck dieses Erklärungsversuchs der Krise
des Sozialismus, über die verschiedenen Wertungen, die sich im
relativen Streben der Reformisten und Revisionisten und dem Absolutismus
der orthodoxen Marxisten äußern, ein abschließendes Urteil zu fällen.
Ich habe nnr versucht, die Krise des Sozialismus in ihrer innern
Notwendigkeit zu schildern und darzulegen, wie gerade diese Krise den
Sozialismus den größten Bewegungen der Weltgeschichte anreiht. Je
nach dem Verlauf der Entwicklung, dem Widerstand von feiten der
Welt wird die Tendenz zur Ausschließlichkeit und Konzentration wieder
die Oberhand gewinnen, vielleicht ein notwendiges Gegengewicht gegen
Zersplitterung und Kompromisse bilden müssen, oder es wird die
organisatorische Arbeit ans breiter Grundlage fortgesetzt werden können.
Hierüber Mutmaßungen zu äußeru, steht uns nicht an. Unser Zweck

*) Die heutige Krise des Sozialismus kann man sogar in gewisser Hinficht
als eine Reaktion des indogermanischen Individualismus gegen das abstrakte
Einheitsstreben der jüdischen Weltansicht bezeichnen.



- 41 -
ist erreicht, wenn wir zu zeigen vermochten, daß die Krise des Sozialismus

kein Zeichen des Verfalls und der Auflösung ist, sondern vielmehr
in der Kraft und der Entwicklungsfähigkeit der Bewegung ihren
Ursprung hat. Die Größe des inneren Gegensatzes verbürgt die Größe
der Zukunft. I. Matthieu (Delsberg).

Messina.
IRurch ein außerordentliches Weltereignis wurde jedoch die Gemüts-

» ruhe des Knaben zum erstenmal im Tiefsten erschüttert. Am
1. November 1755 ereignete sich das Erdbeben von Lissabon

und verbreitete über die in Ruhe und Frieden schon eingewohnte Welt
einen ungeheuren Schrecken Desto größer waren die
Wirkungen der Nachrichten selbst, welche erst im Allgemeinen, dann aber
mit schrecklichen Einzelheiten sich rasch verbreiteten. Hierauf ließen es
die Gottesfürchtigen nicht an Betrachtungen, die Philosophen nicht an
Trostgründen, an Strafpredigten die Geistlichkeit nicht fehlen
Ja, vielleicht hat der Dämon des Schreckens zn keiner Zeit fo schnell
und so mächtig seine Schauer über die Erde verbreitet. Der Knabe,
der alles dieses wiederholt vernehmen mußte, war nicht wenig betroffen.
Gott, der Schöpfer und Erhalter Himmels und der Erden, den ihm
die Erklärung des ersten Glaubensartikels so weise und gnädig
vorstellte, hatte sich, indem er die Gerechten mit den Ungerechten gleichem
Verderben preisgab, keineswegs väterlich bewiesen. Vergebens suchte
das junge Gemüt sich gegen diese Eindrücke herzustellen, welches
überhaupt umso weniger möglich war, als die Weisen und Schriftgelehrten
selbst sich über die Art, wie man ein solches Phänomen anzusehen
habe, nicht vereinigen konnten."

Wir stehen heute wieder vor demselben Problem wie der Knabe
Wolfgang Goethe vor 150 Jahren — dem ersten Buch von „Dichtung
und Wahrheit" sind obige Worte entnommen. Das Problem ist dem
Glauben umso gefährlicher, als es fich nicht nur um Zweifel des
Verstandes, sondern vielmehr um Erschütterungen des Gemütes handelt.
Werden sich Weise und Schriftgelehrte heute eher einigen können als
damals? Ob es sich um Lissabon oder Messina handelt, ob 60,000
oder 150,000 Menschen umgekommen sind, ändert an dem Problem
selbst nichts. Das ist ja die schwerste nnd schmerzlichste Erschütterung
des Gemütes, daß ihm Gott selbst, der gütige Schöpfer und Erhalter,
zum Problem geworden ist.

Es giebt auch heute eine Geistlichkeit, die es an Strafpredigten
nicht fehlen läßt. Nach dem Ausbruch des Mont Pêlêe kam mir ein
Schriftchen in die Hände, das dieses „Rätsel der göttlichen Weltregierung"
zu beseitigen suchte, indem es vermerkte, es sei auf Martinique am
Karfreitag vor dem Unglück znm Spott ein Schwein gekreuzigt worden.


	Der Marxismus und die gegenwärtige Krise des Sozialismus : Teil III und IV

