
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 12

Artikel: Gemeinschaftsglaube und irdischer Besitz

Autor: Campbell

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132050

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132050
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


386 —

SemeinscbaMglauve uncl irSiscder »esitt.
Schauet die Lilien auf dem Felde, wie

sie wachsen; sie arbeiten nicht, auch spinnen
sie nicht. Ich sage euch, daß auch Salomo
in aller seiner Herrlichkeit nicht bekleidet
gewesen ist, als derselbigen eins. So denn
Gott das Gras auf dem Felde also kleidet,
das doch heute stehet und morgen in den
Ofen geworfen wird: sollte er das nicht
viel mehr euch tun, o ihr Kleingläubigen?

Matth, S, 28—so.

DUiese eigenartige und wunderbare schöne Stelle ist aller Wahr-
» scheinlichkeit nach einer der authentischsten Aussprüche Jesu, die

im Neuen Testament vorkommen. Wie uns einige der ersten
neutestamentlichen Forscher unserer Tage bezeugen, ist aller Grund
dazu da, anzunehmen, daß dieser Abschnitt der Heiligen Schrift zu der
ältesten Schicht gehört, die uns die Lehre unseres Herrn aufbewahrt
hat. Wenn sie Recht haben, so ist diese Schicht in Wirklichkeit der
älteste Teil des Neuen Testamentes, sogar älter als die Briefe des

Apostels Paulus. Ihr wisset ja ohne Zweifel alle, daß die Evangelien
in ihrer jetzigen Form späteren Datums sind, als einige der andern
Schriften des Neuen Testaments; aber dies bezieht sich nicht auf die

Worte, die meinen heutigen Text bilden. Nach dem Urteil unserer besten
modernen Forscher stnd wir hier also am Urquell des Christentums.
Dieses herrliche Wort steht allem Anschein nach gerade so da, wie
es ursprünglich von unserm Meister ausgesprochen lourde, ohne irgendwelche

Beimischung anderer Gedanken. Es ist ein einzelnes Bruchstück
der Wahrheit, das einen Teil der Logia oder Worte Jesu bildete, von
denen man annimmt, sie seien von Matthäus, dem Zöllner, aufbewahrt
und nachher in die Evangelien nach Matthäus und Lukas aufgenommen
worden. Dies ist wahres Christentum; dies ist der Geist unseres
Meisters; und dies zeigt, ivelche Art vvn Lebensauffassung er von
feinen Jüngern erwartete.

Aber was sagt es uns? Meint Jesus, daß wir für uns selbst
vollkommen sorglos inbezng auf unsere Zukunft fein sollen, daß wir
uns in unsern Gedanken nicht abplagen dürfen um Nahrung und

*) Wir veröffentlichen diese Predigt des Pfarrers Campbell am City Temple
in London und empfehlen sie der Aufmerksamkeit unserer Leser aus zwei Gründen:
erstens und hauptsächlich, weil sie einen interessanten Versuch darstellt, die
vielumstrittene Stelle der Bergpredigt auf eine neue Art auszulegen, zweitens und
nebensächlicherweise, um auf den berühmten Prediger der „neuen Theologie" und
des religiösen Sozialismus aufmerksam zu machen, dessen Wirksamkeit sich über
die ganze englisch sprechende Welt erstreckt. Wir werden, sobald die Zeit es uns
erlaubt, mehr von ihm und dem religiösen Sozialismus in den angelsächsischen
und romanischen Ländern berichten. Die Predigt ist der religiös-sozialistischen Wochenschrift

„Iiis OKristian OornrnonvsältK" die in London erscheint, entnommen.



— 387 —

Kleidung, sondern es einzig Gott überlassen sollen, uns mit dem Nötigen
zu versorgen wie es die Vögel und die Blumen tun? Ich habe diese

Auslegung schon gehört. Es ist in der Tat von sachkundigen und
durchaus nicht feindseligen Kritikern der Lehre Jesu gesagt worden,
daß wir hier ein Beispiel vor uns hätten von dem, was wir seinen
unpraktischen Idealismus nennen. Aufgewachsen in einer lachenden
Gegend, sagen sie, wo alle Lebensbedürfnisse leicht und ohne viel
Arbeit befriedigt werden konnten, vermochte Jesus nicht, sich eine Welt
wie die unsrige vorzustellen mit ihren schroffen Gegensätzen von Reichtum

und Armut uud ihren Zehntausenden von Hungernden. Es war
in Galiläa wie in einigen tropischen Ländern von heutzutage: eine

sehr geringe körperliche Leistung genügte, um das zum Leben
Notwendige zu beschaffen, und wenn einer einfach war in seinen
Ansprüchen, konnte er sie auch sicher befriedigen. Unser Text könnte
daher von diesem Gesichtspunkt aus als eine Mißbilligung der
Begehrlichkeit und Warnung gegen die Mühen und Sorgen, die sich so leicht
mit der Anhäufung materieller Güter einstellen, aufgefaßt werden. Auf
der andern Seite gibt es heute Leute, Anhänger der christlichen Wissenschaft

nnd andere, welche behaupten, daß Jesu Ausspruch wörtlich zu
verstehen sei. Gott wird für unsere leiblichen sowohl als für unsere
geistigen Bedürfnisse sorgen, wenn wir ihm bloß vertrauen und den

letzteren in uusern Gedanken mehr Raum geben als den ersteren.
Man muß zugeben, daß beide Auffassungen sehr viel für sich

haben. Es ist wahr, daß der junge galiläische Bauer nichts von den

Verhältnissen der modernen industriellen Zivilisation wußte. Er sprach

nur von dem, was er kannte, vvn dem, was er um sich her sah und
nicht von dem, was nach Jahrtausenden geschehen oder nicht geschehen
konnte. Aber, geben wir auch zu, daß dem so gewesen sei, so liegt
der Fall doch nicht ganz so, wie es den Anschein hat. Das schöne Galiläa
kannte eben die grausen Gespenster Hunger, Schmutz und Krankheit.
Die Unzufriedenheit der Zeit, welche das Volk sehnsüchtig ausschauen
ließ nach dem Kommen des Reiches Gottes, hatte ihre Ursache zum
größten Teil in Leiden dieser Art. Und wenn ihr zurückgehet in die
Geschichte dieses Volkes, fo werdet ihr finden, daß es schon oft so

gewesen war und daß beredte Führer des Volkes es ausgesprochen
hatten als Vertreter der Armen und Unterdrückten. Nehmt zum Beispiel
den Bauernpropheten Amos: „Höret und zeuget im Hause Jakobs,
spricht der Herr, der Gott Zebaoth. Ich will beides, Winterhaus und
Sommerhaus, schlagen und sollen die elfenbeineren Häuser untergehen
und viele Häuser verderbet werden. Höret dies Wort, ihr fetten Kühe
von Basan, die ihr auf dem Berge Samarias seid und den Dürftigen
Unrecht tut und unterbietet die Armen und sprechet zu euerm Herrn:
Bringet her, lasset uns saufen. Höret dies, die ihr den Armen unterdrückt

und die Elenden im Lande verderbet und sprechet: Wann will
denn der Neumond ein Ende haben, daß wir Getreide verkaufen und
der Sabbath, daß wir Korn feil haben mögen und den Epha ringern



— 388 —

und den Sekel steigern und die Wage fälschen, auf daß wir die Armen
um Geld kaufen und die Dürftigen um ein paar Schnh unter uns
bringen und Spreu für Korn verkaufen. Der Herr hat geschworen
wider die Hoffart Jakob: Was gilt es, ob ich solcher ihrer Werke
ewig vergessen werde."

Diese Worte wurden in demselben nördlichen Israel gesprochen,
in dem Jesus Jahrhunderte später die Worte meines Textes sprach,
und es war in der letzten Periode bedeutend ärmer als in der ersteren.
Sie haben auch etwas überraschend Modernes. Es ist der Gegensatz
zwischen selbstischem Luxus und hoffnungsloser Armut. Galiläa
hatte schon damals seine Vergnügungsjäger, und ob sie schon keine
Automobile besaßen, fo verfügten sie doch über prächtige Wagen
und Häuser von Gold und Elfenbein. Die fetten Kühe von Basan,
wie der Prophet sie verächtlich nennt, waren schlechte Frauen, die

Maitressen reicher Männer, Harpyen, die die Armen des Nötigsten
beraubten. Es war nicht nur eine schöne Redewendung, sondern eine

einfache Tatsache, daß sich Kornringe bildeten, gerade wie sie jetzt in
Chicago gebildet wurden, die die Preise in die Höhe trieben; die
Lebensmittel wurden gefälscht, wie Amos es sagt, es wurde Geld
gemacht durch Verkauf vou Ausschußweizen. Und, was das Schlimmste
war, die Menschen wurden in die Sklaverei verkauft, weil sie ihre
Schulden nicht zahlen konnten; durch Pfandverschreibungen wurden sie
dem Gläubiger ausgeliefert; und handelte es sich auch um die kleinste
Schuld — der reiche Wucherer konnte immer darauf zählen, daß ihm die

Gerichte zu Willen waren. Zweimal erklärt Amos, daß die Armen
um Silber und die Bedürftigen um ein paar Schuhe gekauft werden
können, und er wußte wohl, was er sagte. Schuldner konnten billig
gekauft werden. Es ist daher klar, daß Galiläa schon lange die ganze
entsetzliche Grausamkeit unserer modernen sozialen Probleme gekannt
hatte, sogar bis auf den feindlichen Gegenfatz zwischen den Vertretern
des Kapitals und der Arbeit. Auch brauchen ivir nicht bis zu Amos
zurückzugehen, um das herauszufinden. Nehmet Jesu eigenes Zeugnis:
„Weh euch, Schriftgelehrte und Pharisäer, ihr Heuchler, die ihr der
Witwen Häuser fresset und wendet lange Gebete vor! Darum werdet
ihr desto mehr Verdammnis empfahen Weh euch, Schriftgelehrte

und Pharisäer, ihr Heuchler, die ihr verzehntet die Münze, Dill
und Kümmel, und lasset dahinter das Schwerste im Gesetz, nämlich
das Gericht, die Barmherzigkeit und den Glauben. Dies sollte man
tun und jenes nicht lassen."

Aus dieser Art von Vorwürfen geht klar hervor, daß es auch in
Jesu Tagen des Leidens und der Nngerechtigkeit genug gab und daß
er die religiösen Führer anklagte, daran mitschuldig zu sein. Wie stimmt
das mit dem kindlichen Vertrauen, das in meinem Text zum Ausdruck
kommt? „So denn Gott das Gras auf dem Felde also kleidet, das
doch heute stehet und morgen in den Ofen geworfen wird, sollte er
das nicht viel mehr euch tun, o ihr Kleingläubigen."



— 389 —

Die Sache liegt nicht so einfach, soweit es fich um den Einzelnen
handelt, und aus Jesu Anklage gegen diejenigen, die ihre Frömmigkeit
zum Deckmantel gransamer Begehrlichkeit machten, geht deutlich hervor,
daß Jesus es wußte. Wie viel würde es den Arbeitslosen helfen, die

diesen Morgen hier sind! Was den praktischen Wert des einfachen
Glaubens anbetrifft, den die Anhänger der christlichen Wissenschaft
und die Theosophen predigen, sich auf Jesus berufend, dürfen wir das
allgemeine Prinzip zugeben, ohne uns darauf zu fehr zu versteifen.
Hätte Jesus selbst es für allgenügend angesehen, so hätte er die Pharisäer

nicht anzuklagen brauchen, daß sie die Armen unter dem
Deckmantel der Frömmigkeit ausbeuteten. In Wirklichkeit verlangen jene,
die durch die Not gedrückt werden und ein Leben eintöniger, mechanischer

Arbeit führen müssen, daß die Last ihnen zuerst von den Schultern
genommen werde, bevor sie auch nur anfangen können, auf Gott zu
vertrauen, wie Jesus es beschreibt. Ihr werdet bald verstehen, wie
ich das meine.

Bis jetzt habe ich mich bemüht euch zu zeigen, daß Jesus die

Probleme der Armut mit ihrem Gefolge von Elend aller Art sehr
wohl kannte. Darum, was immer die Bedeutung des schönen Wortes
ist, das meinen Text bildet, eines ist sicher, daß Jesus nicht meinte,
der Arme brauche nichts zu tun als auf Gott zu vertrauen für Nahrung
und Kleidung, und daß ihm dann alles Nötige zufalle. Wie schon

angedeutet, glaube ich durchaus, daß es wirklich eine Stufe religiöser
Ersahrung gibt, auf der die Menschheit eine absolute Herrschaft über
die sogenannte materielle Welt erreicht und darum sicher sein darf,
alle ihre leiblichen Bedürfnisse im Ueberfluß befriedigen zu können.
Aber wenige haben je diese Höhe erreicht, und der großen Masse der
Menschheit ist sie ein unbekanntes Land. Hieltet ihr es wirklich für
möglich — würde Jesus es für möglich gehalten haben — daß ein
unterdrückter Arbeiter irgend einer unserer großen Bevölkerungszentren,
der Tag und Nacht um einen elenden Hungerlohn zu arbeiten hat,
daß er, erschöpft und unterernährt, seine Seele genügend anzuspannen
vermöchte, um es mit der Verwirklichung dieser höheren Wahrheit
zu versuchen? Nein, es ist nicht möglich, es wäre denn durch ein
Wunder, und Jesus hätte es auch nicht für möglich gehalten und
hielt es auch damals bei so manchen seiner Umgebung nicht für möglich.
Zwinge einen Menschen, das Leben eines Tieres zu leben, und du
erdrückst und lähmst auch das Göttliche in ihm. Jesus wußte das
alles auch, besser als du und ich, und dennoch sagte er: „So denn
Gott das Gras auf dem Felde also kleidet, sollte er das nicht viel mehr
ench tun, o ihr Kleingläubigen!"

Diese Worte sind eben zur ganzen Menschheit gesprochen
worden und von dem Augenblick an, wo wir das erkennen, wird uns
ihr Sinn klar. Es ist eine einfache Tatsache, daß, gerade fo wie es

genug Erde und frische Luft gibt für das Gras und die Blumen, so

auch genug Nahrung und Kleidung da ist für alle, Manu, Frau und



— 390 —

Kind, wenn wir nur einander aus dem Wege gehen oder uns gegenseitig

helfen wollten, statt daß wir einander stoßen und einander vor
dem Licht stehen und umbringen. Es brauchte weder Hunger, noch
Not, noch freudlose Arbeit zu geben, wenn wir es nur dazu brächten,
daran zu glauben und danach zu handeln. Und warum tun wir
es nicht? Weil wir so wenig Glauben haben aneinander, an die

Fruchtbarkeit der Erde, und so wenig Glauben an Gott. Ihr sehet,
Jesus hatte durchaus Recht. Er sah ganz deutlich, wie es um die

arme alte Erde bestellt war, auch wie es heute um sie bestellt ist.
Die Menschen heften ihren Blick auf die Güter dieser Welt, als ob

sie ein Endzweck sein könnten, was sie nie sind und nie sein dürfen.
Es ist etwas Schreckliches und Böses, daß irgend ein menschliches
Wesen sollte den ganzen Tag und jeden Tag daran denken müssen,
sich die Nahrung zu beschaffen. Solche Ueberlegungen sollten im Leben
eines Gotteskindes eine ganz untergeordnete Rolle spielen, wir sollten
an höhere Dinge, als die Befriedigung unserer tierischen Bedürfnisse
denken und denken können. Und es wäre auch keiner mehr aus
Nahrungssorgen zu seelentötender Sklavenarbeit verdammt, wenn nicht
unsere ganze Kultur fich in allererster Linie um zeitliche Güter sorgte.
„Warum sorget ihr um diese Dinge?" sagt Jesus. Sie sind nicht
das Leben. „Das Leben ist mehr denn die Speise und der Körper
mehr denn die Kleidung." Wenn nicht alle Welt dächte und handelte,
als ob der Besitz materieller Güter das Leben ausmachte, fo gäbe es
nicht die entsetzlichen Eiterbeulen, an denen unsere Gesellschaft krankt.
Der Mensch ist in einem furchtbaren Irrtum befangen und die Folgen
sind entsetzlich. Wir haben immer Angst, Angst, daß nicht genng da
sei. Und wir sind begehrlich, darauf aus, so viel von den materiellen
Gütern als nur möglich für uns zu erhaschen und zu behalten und
leben in fortwährender Angst, unser Nachbar möchte sie uns
wegnehmen; so bemühen wir uns beständig, sie vor ihm zu schützen oder
ihn dessen zu berauben, was er schon hat. Und die Folgen dieser
tollen Jagd nach Dingen, die in sick wertlos wären und als Mittel
zum Zweck dienen sollten, starren uns täglich und stündlich ins Gesicht.
Wir haben die Gegensätze von Reichtum und Armut und alle die
moralische und geistige Erniederung, die sie nach sich ziehen. Ja,
Jesus hatte Recht, und so wunderbar Recht, daß er im zwanzigsten
Jahrhundert in Londvn geredet haben könnte, statt vor alten Zeiten
in Galiläa. Was er uns mit diesem Worte sagen will, ist also etwas,
das niemand leugnen kann, der das Problem einmal recht ins Auge
gefaßt hat: daß der Mensch zum mindesten so gnt wie die Blumen
des Feldes ausgestattet ist mit den Gaben der Natur und daß er noch
in einem höheren Sinne fo schön sein könnte, wenn er nur Glauben
hätte an stch, an eine tiefere Bedeutung des Lebens und an den Gott,
der es gibt.

Aber es nützt nichts, davon zu reden, als ob wir dieses
Ideal erreichen könnten, ohne einander zu Hilfe zu kommen, oder als



— 391 —

ob es genügte, den Verkürzten zn predigen, sie sollten aus Gvtt
vertrauen für die materiellen Güter, die wir andern ihnen entziehen.
Wir müssen alle miteinander uns danach richten. Wir müssen
versuchen, es allen Menschen begreiflich zu machen und sie müssen
zusammenstehen, daß dies möglich ist. Wir müssen immer und immer
wieder der Menschheit dieses Wort Christi vorhalten, das auch heute
noch in jedem Herzen antönen würde, wenn wir nur Zeit hätten,
darauf zu hören. Wir find alle eine Einheit, wir sorgenbeschwerten
Kinder des Höchsten, nnd als ein Ganzes müssen wir unsere Vollendung
und Freude suchen. Lasset uns doch statt gegeneinander zu kämpfen
uns zur gegenseitigen Hilfe vereinigen und Gott wird für unsere
materiellen Bedürfnisie sorgen, gerade wie er das Gras des Feldes
kleidet. „Trachtet am ersten nach dem Reiche Gottes und nach seiner
Gerechtigkeit, so wird euch solches alles zufallen." Wie Oliver Lodge
in seinem neuesten Buche „Der Mensch und das Universum", so

schön sagt:

„Es ist soviel angeborene Güte in der Menschheit vorhanden
und um sie zum Treiben und Blühen zu bringen, braucht es nicht
viel mehr als rein äußerliche Sorgfalt, dieselbe Sorgfalt, die man auf
einen Garten in so reichem Maße verwendet. Die Pflanzen selbst
besorgen alles, das Blühen und Reifen, wenn der Gärtner sie nur der Sonne
und dem Licht aussetzt und ihnen Parasiten und Unkraut fernhält. Lasset
dies einmal für die Menschheit geschehen und sie wird reich aufblühen;
sie wird die Pflege hundertmal vergelten."

Ich hoffe, daß wir jetzt ganz erfaßt haben, was Jesus mit diesen
schönen und tief inhaltsreichen Worten meinte. Sie waren nicht der
Ausfluß eines schalen und gedankenlosen Optimismus. Sein Protest
gegen die Pharisäer war eine Aufforderung, das Unkraut und die

Parasiten zu entfernen, die Oliver Lodge als Hemmnisfe des
Seelenwachstums bezeichnet. Gottes Gaben sind reich genug, aber wir
mißbrauchen sie oder enthalten sie einander vor, ohne zu merken, daß wir
dadurch uns selbst arm machen. Laßt die tiefere Seele zu ihrem
Recht kommen, öffne sie der Himmelssonne, räume die giftigen Pflanzen
weg, die um sie her aufschießen, bewässere sie mit menschlicher
Teilnahme nnd brüderlicher Liebe und überlasse das Uebrige Gott. „Schauet
die Lilien auf dem Felde, wie sie wachsen" und lernet daraus. Sie
entfalten sich von innen heraus mit der geheimnisvollen Kraft des

Lebens, von der wir nicht wisfen, wie sie wirkt; sie wachsen dem Himmel
zu, weil das Licht sie ruft, und so tief liegt das Bedürfnis nach dem

Himmel in ihnen, daß, wenn sie in Dunkelheit eingeschlossen find, sie

blindlings nach ihm hintasten. Ist es nicht so mit uns und der ganzen
Menschheit, wie wir ste kennen? Können wir ohne Gott sein? Haben
wir je ohne Gott fein können? Ist nicht die Sehnsucht nach
Vereinigung mit ihm die tiefste Sehnsucht unserer Natur und die innerste
Triebkraft jedes Impulses zum Guten? Wie wenig kennen die Menschen



— 392 —

sich selbst. Es ist ebenso wahr, daß wir alle uns nach Gott strecken,
wie das die Blumen des Feldes dem Gesetze ihres eigenen Selbst
folgend, der Sonne zuwachsen. Fraget, warum jedes kleinste Bächlein
in der Welt dem fernen Meer zustrebt und zueilt und ihr habet
gezeigt, warum die stürmischen Kämpfe unseres menschlichen Lebens fo
sind, wie sie sind. Das Wasser muß seinen Grund finden; der Mensch
muß Gott finden.

Dies ist also der Grundgedanke der weisen und lieblichen Worte
Jesu. „Schauet die Lilien auf dem Felde, wie ste wachsen", und:
schauet auch, wie sie vergehen können. Wir Kinder des Höchsten stnd
hier, damit wir unsere Seelen wachsen lassen oder vielmehr, wir sind
hier, daß Gott sie in uns wachsen lasse und durch uns eine Schönheit
zum Ausdruck bringe, seltener und wunderbarer als die der Blumen
des Feldes. Alles was der ewige Geist braucht, ist Spielraum. Gott
will in dir, wie er es bei den Lilien tut, einen Glanz schaffen, der
nur dir eigen sein kann und der doch sein eigenes göttliches Wesen
ausdrückt. Aber wie, wenn die Seele gefangen ist im Dunkel der
Unwissenheit, materieller Not und freudloser Arbeit? Es gibt in
den Verhältnissen unseres täglichen Lebens heutzutage tausend Dinge,
die unsere Seele einengen, gerade wie in Jesu Tagen, und es
ist heute so wahr, wie er es damals als wahr erkannte, daß der Fehler
an uns liegt. Gottes Reichtum ist so groß wie unsere Bedürfnisse;
wir sind es, die ihn einschränken. Wir reden viel von Materalismus
und viel davon ist ein falsches Gerede. Unter diesen irdischen
Lebensbedingungen braucht die Seele eine richtige und angemessene materielle
Ausrüstung, wenn sie wachsen soll. Hungere ein Kind aus, oder säe
den Samen der Krankheit in seinen Körper; gib ihm eine häßliche
und düstere Umgebung; kette es an eine eintönige, freudelose Arbeit,
mit der es sein tägliches Brot verdiene, laß es in beständiger
Ungewißheit leben, ob es auch nur imstande sei, sie weiterzuführen, laß es

ohne Verteidigungsmittel gegen Krankheit und Alter, und die
Wahrscheinlichkeit ist groß, daß das Tier in ihm mächtiger werde als der
Engel. Es wird eine Pflanze werden, die nicht blüht. Wie könnte
es anders sein! Jesus sah deutlich, wer die Schuld trug an solchen
Dingen in seiner Zeit und er sprach es aus. Gottes Gnade ist auch
inbezug auf die irdischen Güter groß genug für die Bedürfnisse, sowie
die Erde fruchtbar genug ist für das Wachstum der Pflanzen, und
was dem Wachstum der Pflanzen hinderlich ist, verhindert auch das
Wachstum der Seele. Bedenket dies, ich bitte euch, alle miteinander.
Der Sinn der Worte Jesu ist: Gott will das seine tun, wenn ihr
das eure tut. Er hat Gaben im Ueberfluß; das Leben ist reich genug;
wir sind es, die das Wirken der göttlichen Güte einschränken. Wenn
Gott bei den Blumen und beim Gras Schönheit schaffen kann aus
irdischen Dingen, kann er nicht dasselbe tun für die Menschen, o ihr
Kleingläubigen! Ja, er kann es und wird es, wenn nur du und ich

ihm nicht mehr im Wege stehen, oder um es noch besser auszudrücken,



— 393 —

wenn wir ihn dnrch uns handeln lassen, indem wir das menschliche
Leben reiner, klarer und edler machen.

Wollt ihr helfen? „Schauet die Lilien auf dem Felde" — sie

wachsen in frischer Luft und Sonnenschein; die menschliche Natur wächst
unter den gleichen Verhältnissen, tatkräftig unterstützt durch brüderliche
Liebe. Ja, schonet die Lilien auf dem Felde und vielleicht lehren sie

euch mehr, als ihr es euch je gedacht hättet.
„Und das Kind, das ich dir gab?"

Sagte Gott zn mir.
„Das Kind, für das ich gestorben bin
Und das ich dir anvertraut?
Wie sind die Blumen erblüht
Deren Keim ich ihm in die Seele gelegt,
Die lieblichen, lebenden Wunder der Jugend,
Der Hoffnung und Freude und Wahrheit?"

„Des Kindes Wangen sind blaß,"
Sagte ich zu Gott,

„Es weint vor Hunger und Kälte des Nachts;
Seine Füßchen sind müde vom Wandern
Auf den schmutzigen, kalten Straßen der Stadt;
Es hat keine Blumen zum Spielen.
Und die Blumen, die du in die Seele ihm pflanztest, sind tot."

„Du Tor", sagte Gott.

Das ist die Quintessenz der Botschaft Jesu. HierW'sie
eingeschlossen. Wenn die Welt nicht ist, wie sie sein sollte,^ so müssen du
und ich helfen, sie so zu machen, wie sie sein soll undHdazn braucht
es mehr als andern Moral zu predigen. Wir sind selbst fehlbar,
solange wir müßig dasitzen trotz Elend und Erniedrigung Z um'uns her.
Wo immer ihr eine verkümmerte Seele findet, fraget euch,^was Gott
aus dieser Seele hat machen wollen, und was schuld ist, daß sie es

nicht geworden ist. Wenn ihr einen trefft, der einen schlechten
Gebrauch macht von seinen edlen Anlagen, fraget euch, wanden Strom
in das falsche Bett geleitet habe! Wenn ihr jemand zu einem Leben
verurteilt sehet, das euch verhaßt wäre und das für denjenigen, dessen

Los es ist, nicht anders als mühsam und freudlos fein kann, fraget
Gott, ob er von euch erwarte, daß ihr ein wenig Sonnenschein hinein
traget! Wie seltsam, daß die Leute nicht die in die Augen springenden
Widersinnigkeiten sehen, die direkt vor ihnen liegen. Gott wird
verhöhnt, solange ein einziges menschliches Wesen leiden muß, damit ein
anderer emporkommt. Es gibt in unserer heutigen Welt',solviel'schreck-
liches Unrecht, das gesühnt zu werden verlangt, Schändlichkeiten, die

ausgetilgt werden sollten. Wer wird es tun, oder etwas daran tun?
Warum nicht du? Niemand anders hat eine größere Verpflichtung
es zu tun und Gott will, daß es getan werde. Duldet nichts, das
dem Geist Christi zuwider ist, wie althergebracht oder festbegründet
es sein möge. Ihr müßt euch eurer Religion nicht bloß freuen, ihr
müßt sie üben und sie üben heißt mehr als nur eure eigenenMugenden
pflegen, obgleich dies natürlich auch dazu gehört. Es bedeutet einen



— 394 —

Gottesdienst der Liebe, einer Liebe die wie die Liebe Jesu nicht vor
dem Kreuze zurückschreckt, damit eine neue Menschheit aus dem Grabe
der Unwissenheit und des Hasses auferstehen möge und ihr Erbteil
beanspruche an dem Leben, das nie alt wird und nie stirbt, dem
Leben aus Gott. Ueoersetzt von Clara Ragaz.

Zonale «unclscbau.

I^ie ÄettscllätXUNg «er McKe. Au deu Bortrag vou Professur DrewsI am letzten evangelisch-sozialen Kongreß über das Thema: „Die
Kirche und der Arbeiterstand" hat sich eine Diskussion über den

Wert der organisierten Landeskirche angeschlossen, die in der „Christlichen
Welt" ihre Fortsetzung fand. Da diese Diskussion von deutschen
Verhältnissen ausging, wollen wir hier nur wenig auf sie eintreten. Aber
weil die Frage vom Wert und Unwert der Kirche auch unter uns
lebhaft diskutiert wird, so soll hier mit einigen Worten von der
Wertschätzung der Kirche die Rede sein. Vielleicht geben sie Anlaß zu einer
nützlichen Diskussion in den „Neuen Wegen."

Die Fragen sind: Wie soll die Kirche von denen, die in ihr
arbeiten, geschätzt werden? und wie wird sie von denen, für die sie
arbeiten soll, geschätzt?

Die Kirche kann von uns, die wir in ihr arbeiten, nicht hoch

genug geschätzt werden; und zwar aus folgenden Gründen:
1. Einmal gewährt diese Einrichtung einer Anzahl Personen

(möchten es anch immer Persönlichkeiten sein!) die Zeit und die Mittel,
sich ganz mit dem religiösen Problem zu beschäftigen. Das ist in
unserer Zeit der Veräußerlichung nnd Spezialisierung aller Arbeit ganz
unschätzbar.

2. Ferner bietet die Kirche die Möglichkeit, alle Zeit- und
Lebensfragen, unbeeinflußt vvn irgend welchen politischen oder andern
Interessen durchzudenken. Sie ist in den Streitfragen der Gegenwart
die objektive Richterin, indem sie keinen andern Maßstab kennt als die
Wahrheit in der Liebe. Deshalb ist sie in den Stand gesetzt, in vielen
Konflikten das rechte Wort zu finden nnd auf eine Lösung
hinzuarbeiten, die ein Fortschritt ist.

3. Unsere Volkskirche kann auch deshalb nicht leicht überschätzt
werden, weil ihren Berufsarbeitern alle Türen mit wenig Ausnahmen
offen stehen. Und wie wertvoll ist, daß sie die Jugend religiös
beeinflussen kann!

Das alles sind geradezu wundervvlle Möglichkeiteil, neben denen
alles, was an der Organisation der Kirche ausgesetzt werden kann,
mir unbedeutend und kleinlich erscheint. Diese Möglichkeiten sind
freilich ebenso viele Aufgaben, die kurz fo formuliert fein mögen:


	Gemeinschaftsglaube und irdischer Besitz

