
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 12

Artikel: Vom Suchen und Finden Gottes in Kunst und Religion

Autor: Pfister, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132049

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132049
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


370

vom 5ucben una linden Sottes in Kunst
unci «elisioni

DUas menschliche Individuum wird Mensch im Vollsinn des Wortes,
» wenn es zum Gottsucher wird. Ich erfasse meine wahre Be-

stimmung in dem Momente, da ich — nach den Worten Gottfried

Kellers — anfange zu lauschen, „wo des Lebens Quellen rinnen",
ja zu lauschen, wie jener Jüngling, von dem Keller in seinem Gedicht:
Der früh Geschiedene — singt:

„Er war geschaffen, durch das All' zu schweifen,
Mit Hellem Mute und gestählten Sinnen,
Zu lauschen, wo des Lebens Quellen rinnen,
Und forschend jeden Abgrund zu durchstreifen,"

und dann weiter :

„Er blieb gefesselt an das tiefe Moor
Theologie, die Notdurft zu erwerben,
Im Nacken hart der Armut scharfe Klauen,"

„Da öffnet' ihm der Tod das Sonnentor;
Der Jüngling säumte nicht, das Licht zu schauen,
Und jungfräulichen Geistes hier zu sterben!"

In diesem Gedicht wird das künstlerische Sehnen und Drängen,
das uns zu den Quellen des Lebens, zum Urgrund des Alls führt,
gegenübergestellt der religiösen Beschäftigung, die vor allem in der Form
der Theologie und des Pfarramtes eine Fessel bedeute, ein flügellahmes
Vegetieren, eine prosaische Gottferne. Offengestanden, ich habe mich
immer gewaltig geärgert und in meinem tiefsten Wesen gekränkt
gefühlt ob dieser „Keller'schen Schätzung" der Theologie. Denn zum
Ersten sind wir ja alle selber uns des Unterschiedes bewußt zwischen
Theologie als Wissenschaft und religiösem Leben und Erleben. Theologie

kann Fessel sein, religiöses Erleben aber ist — ich will vorläufig
einmal sagen: fo gut ein Suchen der Lebensquellen wie der
künstlerische Aufschwung der Seele. Zum Andern aber (und hier muß ich

Persönliches bekennen) habe ich selber die Entwicklung, den Uebergang
durchgemacht von der Kunst zur Theologie. Nicht Elternwille hat
diesen Entschluß in mir gereift, Theologe zu werden, sondern ein tiefes
Unglücklich- und Unbefriedigtsein mit dem, was das künstlerische Ge-

*) Es folgt hier ein Vortrag, der am 3«. August d, I, in Attisholz bei
Anlas; eines Konventes der solothurn, reformierten Pfarrer gehalten wurde. Er
ist nicht durch mühsame wissenschaftliche Arbeit zustande gekommen, sondern recht
impulsiv aus eigenem Erleben heraus von der Seele geschrieben. Das mag seine
Schwäche sein. Er wird viele Angriffspunkte bieten. Und manchen wird manches
unbegreiflich scheinen — weil sie es nicht so erlebt haben. Den Zweck meines
Vortrages sehe ich erfüllt, wenn nur einige Leser durch ihn zur Ueberzeugung kommen,
daß in den höchsten Fragen nicht das Nachahmen und Kopieren, sondern nur das
eigene Suchen und Erleben Wert hat. B. P.



— 371 —

nießen und Schaffen mir bot einerseits, und ganz bestimmte
Lebenserfahrungen anderseits. Ob es im Wesen der Kunst liegt, den zur
Ewigkeit geschaffenen Menschen nicht völlig befriedigen zu können, oder
ob es an mir lag, die Kunst in ihrer Göttlichkeit nicht gänzlich erfaßt
zn haben? (Beides mag der Fall sein!)

Nun, an einem nebligen Oktvbertage schritt ich mit der Büchermappe

wieder zur Schule, in die dritte Klasse des Obern Gymnasiums
— ein schwerer Gang. Und ich habe Theologie studiert. Habe
ich in diesem Studium das gefunden, was ich suchte? Ja und Nein.
Zuerst das Nein: Das Universitätsstudium hat mir sozusagen alle
festen Positionen genommen, die im Elternhause waren geschaffen
worden. Ja, die Hochschule hat nicht nur am ererbten religiösen
Besitz gerüttelt, sondern hat auch die selber erworbenen und gemachten
Gotteserfahrungeu mir ins Zweifelhafte, Ungewisse verzogen. Der
Historismus mit seiner relativen Schätzung aller weit- und
religionsgeschichtlichen Tatsachen, mit seiner Unmöglichkeit absoluter, ewig gültiger
Maßstäbe, die rein subjektive, anthropologisch-psychologische (ja sogar
pathologische) Betrachtung des religiösen Phänomens, die immer wieder
an objektiver Wahrheit zweifeln läßt — diese Mächte sind wie ein
kalter Reif gefallen aus das Frühlingsland des Glaubens. Und wenn
dann noch zu all' diesen — Ismen die materialistische Beurteilung
alles Wirklichen in unsere Seele sich einschleicht und uns im Banne
hält, dann steht der Theologe wohl am Abgrund, fern von Gott,
taub geworden für das Rauschen der Lebensquellen. Wer von uns
hätte nicht unter diesem negativen Erfolg des Theologiestudiums
gelitten! —

Aber all' diese Kämpfe werden doch reichlich aufgewogen durch
das Große und Herrliche, was die Universitätsjahre uns gebracht
haben, was wir während des Studiums an Gottsuchen und Gottfinden
erleben durften. Freilich, die Gotteserfahrungen selber, sie werden
gemacht unabhängig von der Universität, sie sind unser innerlichstes,
persönlichstes Werden, sie resultieren aus unserer speziellen änßern
und innern Lebensführung, und das Theologiestudium vermag höchstens
diese unabhängig von ihm gemachten Erfahrungen ins klare Bewußtsein

zu erheben, gedanklich zu ordnen, zu reinigen und zu läutern.
Die wissenschaftliche Theologie ist immer nur das Mr^atorium unserer
im praktischen Leben und Kämpfen gemachten sittlichen und religiösen
Erlebnisse.

Das Große, Dankenswerte der Universitätsjahre liegt also nicht
darin, daß ste direkt zum Gottsuchen und Gottfinden uns verholfen
hätten, sondern vielmehr: in einer gewaltigen Befreiung, die sie
uns erleben ließen. Im Theologiestudium wurde uns alles
Nebensächliche in der Religion wie vom Sturmwind hinweggefegt; zuerst
erschraken wir, aber stehe, aus dem leeren Raum, der vorher mit allen
Unwichtigkeiten angefüllt war, trat hervor das Wichtige, das Eine,
worauf es ankommt im religiösen Leben, das Wesen der Sache.



— 372 —

Befreiung von allem Ballast, Finden des Wesentlichen,
Zerschlagen aller Schalen und Hüllen, Gewahrwerden
des Kernes — in diesen Vorgängen sehe ich persönlich den unsagbaren

Gewinn meines Studiums. Es führte mich nicht zu Gott, aber
es erlöste mich vom Komplizierten und öffnete mir das
Auge fürs Einfache im Gottsuchen, und erleichterte und ebnete
mir so den Weg zu Gott. Um statt vielen ein Beispiel zu nennen:
Welche Erlösung für uns war doch das Aufgeben des Verbalinspirations-
glaubens, welches Glück, die Bibel historisch - kritisch lesen zu dürfen;
welche Fülle von Gotterleben vermag aus dem alten Testamente uns
entgegenzuströmen, sobald wir die alten Kategorien der Inspiration be^

graben und mit geschichtlichem Sinn und intuitivem Nachempfinden
die religiöse Entwicklung Israels verfolgen.

Die zweite Wohltat und entscheidende Förderung brachte mir
das Theologiestudium in Schleiermacher, speziell in seinen „Reden
über die Religion." In diesem Buche erschloß sich mir das tiefste
Wesen des religiösen Lebens, die Geburtsstunde, das Anfangsstadium
alles Gottsuchens: Das Erfassen Gottes in Anschauung und Gefühl.
Und wem von uns wäre nicht die „Jmitatio" des Thomas a Kempis,
dieses weltabgewandten, und doch wiederum so praktifchen Mystikers,
ein treuer helfender Freund gewesen in seiner religiösen Entwicklung!

Wir sehen, Theologie ist nicht Fessel, kein sumpfiges Moor, von
dem es kein Aufstiegen gibt, sondern in ihrem oft öden und spröden
Gehäuse, da sprudelt — wenn man nur hineinhört — quellendes
Leben: Suchen und Erfahren Gottes.

Meine eigene Vergangenheit läßt mir das Thema meines Referates
als das Problem meines Lebens nnd Denkens erscheinen: Der Mensch
zum Gottsucher geschaffen — ich wollte Künstler werden und bin
Theologe geworden, aus diesen einfachen, meiner persönlichen
Entwicklung entsprungenen Tatsachen ergibt sich der Titel meiner folgenden
Ansführungen: Vom Suchen und Finden Gottes in Kunst und Religion.

In folgende drei Gedankenkreise suche ich einzudringen:
I. Gott — und das Suchen Gottes.

II. Das Gemeinsame im künstlerischen und im reli¬
giösen Erleben.

III. Die Eigenart und der Fortschritt der religiösen
Erfahrung gegenüber der ästhetischen.

I. «ott — unS Sas Suchen «ottes.

Ich gehe aus von einem in der „Christlichen Welt" jüngst
erschienenen Aufsatze (Nr. 34 dieses Jahrganges) über „Religiöse
Gewißheit." Einleitend wird in diesem Artikel Soeren Kierkegaard
zitiert, jene Stelle in seinen Reden, die über die religiöse Ungewißheit
handelt. Der Grundgedanke dieser Ausführungen ist folgender: „Gott



— 373 —

als Schöpfer dieser fichtbaren Welt ist da, in jedem Augenblick, wenn
ein Sperling stirbt, und wenn der Retter des Menschengeschlechts
geboren wird; aber — er ift ein verborgener Gott, er hält sich still,
als wäre er nicht da: Unwahrheit, Gewalt und Unrecht siegen —
und er sieht zu Ist das nicht das furchtbarste? "

Diese Form der religiösen Ungewißheit durchzittert die ganze
Religionsgeschichte. Sie ist letztlich die Kollision des
Gottesglaubens mit der harten Weltwirklichkeit. Gottes Existenz
und feine Eigenschaften stehen dem Bewußtfein fest, und dieses fertige,
kompakte Glaubens- und Gedankengefüge hat sich nun auseinanderzusetzen

mit den empirischen Vorgängen und Erfahrungen innerhalb
der Wirklichkeit. Der Gottesgläubige steht Leid, Krankheit, Sünde,
findet diese Mächte — nach seiner subjektiven Schätzung wenigstens
— ungerecht verteilt oder zu stark und häufig auftretend, und nun
entsteht der Zweifel, nicht etwa an Gottes Existenz, sondern, im aller-
schlimmsten Falle, an Gottes Güte und Gerechtigkeit: das Problem
der Theodicee.

Erinnern wir uns, wie das Buch Hiob an diesem Problem sich

zerquält, um die Lösung in stummer, aber heroischer Resignation zu
finden, denken wir an die Weltanschauung, gegen die Hiob ankämpft,
an die ebenso glatte nnd bequeme, als gedankenlose und ungerechte
Vergeltungstheorie der Juden, die ja bekanntlich als Schema
der Beurteilung die ganze alttestamentliche Geschichtsschreibung beeinflußt

hat, denken wir an Paulus, der im Römerbrief dieses Problem
der Theodicee auch berührt in besonderer Beziehung auf Sünde,
Gnade, Prädestination. Ueberall in der Menschheitsgeschichte diefer
wühlende Zweifel angesichts der unbegreiflichen ungöttlichen Wirklichkeit.

(In neuerer Zeit mit atheistischer Spitze: Schopenhauer,
Widmann u. a.).

Dieses Problem der Theodicee nnn, es tritt in nnsern Tagen
gänzlich zurück hinter der F r a g e nach der Existenz Gottes. Der
Zweifel an der Gerechtigkeit und Güte des höchsten Wesens ist abgelöst

und überwuchert worden durch den Zweifel an Gottes
Wirklichkeit. Hinter allen Ungewißheiten früherer Geschlechter stand die
strahlende Gewißheit: Gott ist. Dieses eherne Fundament wankte
sozusagen nie, weder im alten Israel, bei Hiob, noch in den Kämpfen
und Fragestellungen der christlichen Kirche.

„Ich glaube an Gott, Schöpfer Himmels und der Erde", dies ist
doch die grundlegende Wahrheit, der unumstößliche Obersatz der ganzen
vor-kcmtischen Theologie, der Ausgangspunkt des Thomas von Aquino,
die Grundlehre auch der religiösen Aufklärung des 18. Jahrhunderts,
das erste Dogma unserer katholischen Schwesterkirche. In Lotze, Aschner,

neuerdings in Bolliger haben wir — allerdings moderne —
Fortsetzer dieser objektiv-theozentrischen Weltanschauung.



— 374 —

Abgesehen von diesen Ausnahmen fußt nun aber der moderne
Protestantismus auf der Erkenntnistheorie Immanuel
Kants, die zu Anfang des 19. Jahrhunderts als Gegenstück der
politischen Revolution in Frankreich eine Revolution im Geistesleben
der europäischen Menschheit bedeutete. Die gauze Wirkung Kants auf
das Denken der Neuzeit möchte ich bezeichnen mit der Formel:
Umwandlung des Objektivismus in Subjektivismus. Die
Grenzen des Erkennens sind bei Kant gesteckt hart vor dem „Ding
an sich", bei Fichte schon wird der letzte Schein eines erkennbaren und
beweisbaren Objektiven hinweggetan, und als erfahrbare Wirklichkeit
bleibt nur zurück das „Ich", das aus sich heraus ein „Nicht-ich"
setzt, diese Welt, die nicht objektiv, unabhängig vom Subjekt existiert,
fondern vom Subjekt, aus seinem Pflichtbedürfnis heraus, selbst
geschaffen ist, als vorobjektiviertes Material der Pflicht, Daß mit
Kant alle Gottes beweise, die bekanntlich im Mittelalter untrügliche

Gültigkeit hatten, gefallen find, sei nur im Vorbeigehen erwähnt.
Und wenn Kant mittels seiner „praktischen" Vernunft, nachdem er
die „theoretische" in ihre engen Möglichkeiten zurückgewiesen hat,
wiederum zu den Größen: Gott, Freiheit, Unsterblichkeit
gelangt, so sind diese Größen eben doch nicht vernunftmäßig, logisch

bewiesen, sondern nur praktisch-sittlich gefordert. Der religiöse
Mensch unserer Tage, der in Kants Denken geschult ist, entbehrt aller
gewissen, objektiven Tatsachen, nach denen er, als Wahrheitssucher
doch auch, zu allermeist, verlangt; und das ist seine Tragik, nach
meiner Empfindung und Erfahrung wenigstens. Ja, diese verzweifelte
Unsicherheit ist durch jene Umwälzung in der Erkenntnistheorie
geschaffen, vielmehr als durch die Errungenschaften und Dogmen der
modernen Naturwissenschaft, vielmehr auch als durch die ganze
atheistische Literatur der Neuzeit.

Der religiöse Mensch nach Kant hat viel Religion, viel religiöses
Empfinden, viel Ewigkeitssehnsucht, viel Gottsuchen, aber alle diese

Dinge flattern — um ein Bild jenes Aufsatzes der „Christlichen Welt"
zu gebrauchen — „hilflos im Winde wie Herbstfäden", sie wehen gen
Himmel und binden sich dort nirgends zusammen; der objektive
Halt fehlt, den der Gottsucher und Wahrheitssucher zugleich unbedingt

fordert. Z.B. Schleiermacher: Seine Dogmatik will nicht mehr
sein, als die Beschreibung des christlichen Selbstbewußtseins, sozusagen
eine „anthropologische Theologie", Ritschl's Lehre ist von Werturteilen
bestimmte subjektive Erfahrungstheologie, Herrmann, in feinem Denken
durchaus Kantianer, stellt seinen ganzen Glauben auf das
religiöspersönliche Experiment. Entspricht all' diesen subjektiven Erfahrungen
eine objektive Wirklichkeit, von der sie herkommen und aus die sie
hinzielen, kurz gesagt: Ist Gott?

Diese unruhigen Fragen begleiteten mich wie ein stilles Leid
während meines Studiums, und wenn dann gar die materialistischen
Ideen, die naturalistischen Theorien, die medizinischen Ansichten über



— 375 —

das religiöse Phänomen den modernen Gottsucher anpacken, dann
möchte er wohl verzweifeln. Entsetzliche Perioden unseres Lebens, da
alles uns sich relativiert, da wir die Erfahrungen der Propheten,
unsere eigenen frommen Gefühle, die Weihestunden unseres Lebens
ausschließlich medizinisch-pathologisch zu erklären versucht waren. Wer
von uns hätte nicht Schleiermacher und Ritschl einmal in der F euer -
bachschen Verzerrung gesehen? Gewiß, der Kampf gegen die
Feuerbachsche Erklärung des religiösen Phänomens gehört zu den
hartnäckigsten und schwersten im theologischen Studium, und er beginnt
immer wieder aufs nene. Wohl, es ist wahr, gerade diese nach-
kantifchen Theologen, sie haben das religiöse Erlebnis der
Reformation, die Tatsache, daß Religion persönliche Gotteserfahrung
und nicht äußerliche Lehre von Gott sei, wieder ausgegraben,
aber mit einem gewaltigen Unterschied: Bei den Reformatoren
war die Wirklichkeit Gottes das Primäre, unzweifelhaft gegebene,
er ist wirklicher als ich, er alles, wir nichts; seit Kant dagegen, der
alle Gottesbeweise gestürzt hat, ift der Mensch und seine subjektive
Erfahrung das Grundlegende und zur Wirklichkeit Gottes gelangt man
durch Beschreibung dieser subjektiv-religiösen Erfahrung. Früher
hieß es: Gott ist, folglich erfahre ich ihn, der Religiosus
nnserer Zeit sagt: Ich erfahre Gott, folglich ist er.*)

Die Probleme und Zweifel, die in dieser letztern Formulierung
stecken, sind oben erwähnt. Menschen, die religiös intensiv erleben
und dabei kein systematisches Bedürfnis und keine kritische Ader haben,
mögen in keine Konflikte kommen; wer aber neben dem subjektiven
Erleben den Drang nach objektiver Wahrheit, nach absoluten
Maßstäben in sich trägt, ein solcher kommt in bedrückende Kollisionen, in
Fragen und Zweifel hinein. Für mich müßte religiöse Erfahrung
sofort jedeu Wert verlieren, wenn Albert Lange recht hätte, der in
seiner „Geschichte des Materialismus" das religiöse Leben ins Gebiet
der (allerdings notwendigen) Illusion verweist, gar erst, wenn
Feuerbachsche Gedanken, die gerade bei Schülern Ritschls etwa durchblitzen,
meiner sich bemächtigten. Die Gotteserlebnisse der Menschheit, meine
eigenen religiösen Erfahrungen, seien sie noch so schön und herrlich,
sie müssen wahr sein, wenn sie mich befriedigen wollen, d. h. ich mnß
glauben können, daß meinem subjektiven Sehnen ein objektives Ziel
der Sehnsucht entspreche, daß das religiöse Wasser, das mich
überströmt, aus einer wirklichen Quelle kommt, daß mein Gottsuchen nicht
nur etwa — um einmal ganz materialistisch zn reden — das zufällig
religiöse Funktionieren meines Gehirnes ist, ich muß glauben können,
mit" Schleiermacherschen Termini gesprochen, daß im frommen Erleben

*) Erinnern wir uns hier, daß der moderne Gottsucher auch stark unter den
Einflüssen der Renaissance, Goethes, auch Nietzsches steht. Der Persdnlichkeits-
kultus, ja die Persönlichkeitsduselei hat uns alle erfaßt, ohne unsern Willen, und
von diesem Gesichtspunkt aus gesehen ist Kants Erkenntnistheorie gleichsam die
theoretische Rechtfertigung dieses modernen Ich-Menschentums,



— 376 —

der „Jndifferenzpunkt" in mir mit dem „Jndifferenzpunkt" außer mir
zusammenstoße.

Das Glaubensbekenntnis der christlichen Kirche beginnt mit dem

Satze: Ich glaube an Gott, den Schöpfer zc Gleichsam von
oben herab wird diese Fundamentallehre als unerschütterlich hingestellt;

Gott, abgesehen vom ich, gewisser als alles, ja wissenschaftlich
objektiv erkennbar. Das Glaubensbekenntnis des modernen Menschen,
es muß anders lauten, es baut sich auf von unten her, es geht den
entgegengesetzten Weg: „Ich glaube an mein Suchen Gottes,
ich glaube an meine religiösen Erfahrungen, ich glaube, daß meinen
göttlichen Regungen die Wirklichkeit Gottes, jene hervorrufend,
entspreche, ich glaube, daß mein subjektives Sehnen ein objektives Ziel
der Sehnsucht hat. Ich lasse mir, mit festem Willensentschluß, meinen
Drang nach Gott, nicht vermaterialisieren, ich kann es nicht ertragen,
daß mein religiöses Heimweh, meine sittlichen Erlebnisse ins Gebiet
der Illusion gehören, bloß schöne Dekoration der harten Weltwirklichkeit;

ich suche Gott, aber ich setze mein Suchen nur fort, wenn ich

weiß, daß er mich von oben her lockt, ich will nur dann religiöses
Leben, wenn es sich zusammenfassen läßt in die subjektiv-objektive
Formel Duhm's: „Ich eile Gott zu, indem ich von ihm gezogen
werde, und doch eile ich". (Vorlesung über das „Wesen der
Religion.")

Und weiter, wenn der moderne Gottsucher auf seine Umwelt
schaut, muß fein Glaubensbekenntnis lauten: „Ich glaube, daß die

Geschichte der Menschheit trotz all' ihrem Irrationalen, trotz ihren
Unbegreiflichkeiten und Grausamkeiten, trotz ihren Triumphen der
Ungerechtigkeit und Gemeinheit, daß diese Geschichte einen Sinn hat,
ein Ziel, unter Zweckgedanken vorwärts geht, .teleologisch' fich
entwickelt; ich glaube, und will glauben mit Paulus Röm. 11: Gott,
von ihm, durch ihn, zu ihm sind alle Dinge Ich glaube, daß die

ganze Weltgeschichte im Gruude genommen Religionsgeschichte ist,
d. h. ein großes Ahnen, Tasten, sich Ausstrecken und Suchen nach den
Quellen des Lebens, nach Gott; ich glaube, daß der Wissenschaft letztes
Ziel das Fühlen des Ewigen ist, wenn sie ,im Gewirr der Meinungen
dem Rythmus des Geschehens lauscht (,sub spsois asterriitatis' in
Windelbands Präludien), ich glaube, daß alle Künstler, bewußt oder
unbewußt Gott suchen, wenn sie im Stillen Anschauen das Ewige im
Vergänglichen aufspüren, oder in spontanem Schaffensdrang dieses

Ewige auf Leinwand, in Marmor oder in Tönen wirklich werden lassen;
Ich glaube, daß die Kunst in ihrem tiefsten Wesen nicht Spielerei,
nicht Unterhaltung, auch nicht bloßes Können, bloße Technik sei, sondern
Lauschen auf die Quellen des Lebens. Ich glaube, daß das historisch
sich entwickelnde religiöse Leben innerhalb der Geschichte hoch oben
ein Ziel hat, immer weiter hinaufführt in das Verstehen Gottes,
(der ist!) bis wir ihn schauen; die Religionsgeschichte nicht nur eine

Phase, etwa gar eine Kinderkrankheit der Menschheit, sondern ein



— 377 —

wirkliches Hinaufsteigen zu Gott, der uns zu sich zieht.
Ja, ich glaube, daß die ganze Menschheitsgeschichte von den Uranfängen
an ihrer innersten Bestimmung nach ein Fragen ist nach dem Urgrund
alles Seins, ein Versuch, frei zu werden von der Vergänglichkeit und
dem zeitlichen Wesen, in ihrem letzten Grund ein Suchen, und —
wenn fie am Ziel ist — ein Gefundenhaben Gottes.

Uns heutigen Menschen ist das Glauben unendlich
schwer gemacht. Frühere Geschlechter Huttens einfacher, denen die
Wirklichkeit Gottes unerschütterlich seststand. Wir müssen sie
ableiten von unten her aus der oft fo harten Weltwirklichkeit.
Wenn der moderne Mensch glaubt, dann ist sein Glaube nie ein
bequemes Fürwahrhalten, sondern ein mühsames, immer von Neuem
stch Aufraffen, ein Willensakt, der durch keinen Naturalismus,
Relativismus und Materialismus beirrt, an der Echtheit seines Gottsuchens
und in der Folge davon am Sein Gottes festhält, ein trotziges Dennoch,
das allem Schein, allen Widerständen entgegen sprechen kann: Zu ihm
sind doch alle Dinge.

Fest steht der moderne Gottsucher in dieser Welt nur dann,
wenn er seine subjektiven Erfahrungen als wahr erkennt,
und sie zu binden vermag an eine objektive, überweltliche
Macht."

Damit schließe ich meinen ersten Gedankenkreis über „Gott, —
und das Suchen Gottes." Ich gehe über zum zweiten Teil, indem
ich ihm folgende, ich denke, von jedem befürwortete These an die
Spitze stelle: Die vornehmsten Pfadfinder zu Gott sind die
Künstler und die Religiosi. Aesthetisches Erleben und religiöse
Erfahrung erfassen die Wirklichkeit Gottes am tiefsten. Sie gehen in
ihrem Suchen Gottes ein Stück weit miteinander, dann trennen sich
die Wege. Ich hätte also zunächst zu reden:

II. von Sem gemeinsamen im Ikünstlerlscven uns religiösen erleben.

„Und wenn du ganz in dem Gefühle selig bist,
„Nenns Glück, Herz, Liebe, Gott,
„Ich habe keinen Namen,
„Gefühl ist alles, Name ist Schall und Rauch,
„Umnebelnd Himmelsglut."

Diese Worte Goethes beschreiben das ästhetische Erleben, find aber
zugleich der reinste Ausdruck religiöser Erfahrung, wenigstens eines Teiles
dieser Erfahrung ihrer Geburtsstunde. Das Suchen Gottes beginnt
(allerdings verallgemeinere ich hier subjektives Erleben!) im Gefühl.
Die „Ahndung" von Fries, „Anschauung und Gefühl des Unendlichen"
Schleiermachers, das Hinunterlaufchen nach den Quellen des Lebens,
das Wittern des Einen hinter und über dem Vielen, des ewigen
Urgrundes hinter den vergänglichen Wechselfällen der Welt, das
Unmittelbare, das Unbewußte und Unterbewußte, mit einem Worte:
die Mystik ist die Mutter aller Kunst und eine wichtige



— 37« —

Teilerscheinung des religiösen Lebens. Ich möchte zwar
nicht behaupten, daß der mit diesem mystischen Sinne nicht Begabte
(denn um Gabe, um „Gnade" handelt es sich!) zu Gott nicht kommen
könne. Wir wollen keine Methode der Gotteserfahrung; aber das
steht mir doch fest, daß jedem, dem dieses Mystische, das Schauen
und Ahnden abgeht, tiefe Freuden im Gotterleben vorenthalten
sind. Man mag dies sträflichen religiösen Egoismus
nennen, geistliche Genußsucht; mit solchen Schlagworten hingegen wird
man die Tatsache nicht aus der Welt schaffen, daß die größten
Gottesmänner Mystiker waren und solche Weihestunden kannten, und
daß zum Mindesten eine „mystische Periode" in jeder tiefern religiösen
Entwicklung sich finden wird. Wer Begegnungen mit dem Unendlichen,
wie sie Schleiermacher als „bräutliche Umarmung" schildert, in seiner
Entwicklung erlebt hat, wen die gottinnige Mystik eines Angelus
Silesius schon selber bezwungen, wer in der „Einleitung" Boelsches

zu seinem „Angelus" sich selber gefunden hat, wer schon untergetaucht
ist in die tiefe Mystik des Mittelalters, der weiß sich in dieser Mystik,
in diesem Schauen und Ahnden, eines Gottesbesitzes sicher, den er
nicht entbehren und verlieren möchte.

Darin besteht das Gemeinsame des ästhetischen und religiösen
Erlebens: In der Berührung des Gefühls, im Erwachen des innern
Auges, im geruhigen Anschauen des Bleibenden im Wechsel, des reinen
Bildes aller Dinge, in der Ahnung des Seins hinter dem trüben
Schein, im Suchen und Finden der wahren, ewigen Wirklichkeit hinter
der trügerischen vergänglichen Weltwirklichkeit.

Ich rede also hier vom künstlerischen Erleben und nicht
vom künstlerischen Schaffen. Ich rede von der Knnst als
passivem Empfinden, und nicht vom spontanen Heraussetzen dieses
Empfindens, Das Aktive, das „Können" in der Kunst macht
allerdings den Künstler zum Künstler. Die Verobjektivierung, das
Herausstellen des innern Erlebens, gleichsam das Technische ist ja das
Merkmal des Künstlers. Die ganze greifbare, sichtbare und hörbare
Kunst ist nicht entstanden durch das passive ästhetische Erleben,
sondern durch das aktive spontane Schaffen. Millionen fühlens, und
zehn Vermögens zu sagen und zu malen und in Töne umzusetzen.

Dennoch halte ich das „Können" in der Kunst für das Sekundäre,

ich stelle das Heraussetzen des künstlerischen Erlebnisses aus der
Welt des Subjekts in die objektive Wirklichkeit in zweite Linie. Das
Passive, dieMystik, sie sind, wenn ich so sagen darf, der
Mutterfchoß, die Quelle aller Kunst, eine wichtige
Teilerscheinung nicht aller, aber gerade der tiefen religiösen
Entwicklung.

Wie sieht nun der Aesthetiker, der künstlerisch
empfindende Mensch die Wirklichkeit an? Ein Bild, das der
berühmte Steinhausen in einem Vortrag gebrauchte, möge hier zur
Veranschaulichung dienen: Auf dem Kehrichthaufen einer Dorfstraße



- 379 —

liegt eine Glasscherbe. Der Philister geht vorüber: Scheußlicher
Kehrichthaufe, häßliche Scherbe! Das ästhetisch geschulte und schauende

Auge aber freut sich an dem Farbenspiel, das die Sonnenstrahlen in
der Glasscherbe hervorgezaubert haben. Mit tiefer Liebe versenkt sich

dieser mystische Aesthetiker in die unscheinbarsten, nebensächlichsten,
dem Prosaiker verachtenswert scheinenden Phänomene der Wirklichkeit,
und verklärt sie mit dem goldenen Schein des Schönen, der in seinem
eigenen Gemüte wohnt. Er schaut, und schaut, und vertieft sich, und
so wird sein Glaubensbekenntnis, wenn das Schauen ihm überhaupt
Zeit läßt zum Formulieren, ein monistisches, oder religiös ausgedrückt,

ein p a nth e isti sch es. Ueberall, auch im Dunkelsten und
Schwärzesten, sieht er „der Gottheit lebendiges Kleid". Dieses ästhe-
tisch-pantheistische Glaubensbekenntnis ist ja bekanntlich klassisch

zusammengefaßt in den viel zitierten Worten Goethes:

„Was war' ein Gott, der nur von Außen stieße,

„Im Kreis das All' am Finger laufen ließe!
„Ihm ziemts, die Welt im Innern zu bewegen,
„Natur in sich, sich in Natur zu hegen,
„Sodaß, was in ihm lebt und webt und ist,
„Nie seine Kraft, nie seinen Geist vermißt,"

Es liegt in dieser künstlerisch-monistischen Lebensauffassung
etwas überaus beglückendes für das schauende Gemüt;
und wäre das Ziel des menschlichen Lebens das Glück, die in sich

selber versöhnte Stimmung des Ich, dann wollte ich persönlich
beständig beharren in diesem friedevollen monistischen
Glaubensbekenntnis: Gott ist überall und alles, alles ist von der Gottheit
durchwaltet. Eine immermährende Seligkeit wohnt uns inne, wenn
wir imstande sind, diesen ästhetisch-religiösen Monismus als die unser
ganzes Leben begleitende „Musik" festzuhalten, und ich beneide

Boelsche, den Mystiker unter den Naturphilosophen, wenn er reden
kann von diesem „Sonnenglauben", der jede Scherbe im Straßenkot
zu einem Brennpunkt des Alls macht, der zu allen Menschenscherben,
dem Betrunkenen im Rinnstein, dem nackten Irrsinnigen in seiner
Tobsuchtszelle und dem fliehenden Mörder spricht: „Auch in dir ist
Gott", der zu der Dirne am Zaune spricht: „Siehst Du nicht, wie
über deinem Kinde die Engel singen!"

Haben wir bei diesen letzten Worten nicht unwillkürlich an Jesus
denken müssen, an seine Art, durch die scheinbar schmutzigsten Hüllen
hindurchzuschauen, und den göttlichen Funken, der in allem Lebendigen
schlummert, aufzuwecken? Hat nicht dieses Sehen des Vaters allüberall,
in allen Naturvorgängen, in der Blume wie im fliegenden Vögelein,
etwas von diesem ästhetischen Monismus, von diesem religiösen
Pantheismus an sich? Nur, daß dieser Glaube Jesu an die Immanenz
Gottes getragen war von der mächtigen Ueberzeugung
seiner Transcendenz. Ob die Weltanschauung und Naturbetrachtung

Jesu, ob seine Art, die Wirklichkeit zu schauen und die Menschen



— 380 —

zu behandeln, dieses ästhetische Moment in sich trägt? Ich lasse die

Frage offen.
Der ästhetisch begabte Mensch ist Monist inbezug auf die Natur

und die ganze ihn umgebende Wirklichkeit; er legt in alles hinein das
Schöne, und dieses Schöne ist ihm Gott, der allem innewohnt. Alles
den Sinnen Wahrnehmbare wird vom künstlerisch Schauenden verklärt.
Kunst ist verklärte Sinnlichkeit, dieses Wort im iveitesten
Sinne. Mit dem einen Schönen wird die mannigfaltige Vielheit des

Wirklichen wie mit einem Heiligenschein umrahmt. Der Aesthetiker
ist Monist und Pantheist inbezug auf die Außenwelt, Monist auch —
in seinem ethischen Empfinden uud Denken.

Eine dualistische Ethik, die Kluft zwischen Gut und Böse,
ein Kampf zwischen sich entgegenstehenden Mächten erträgt die
künstlerische Lebensauffassung nicht. Der Aesthetiker
will Frieden, und Frieden findet er nur in der Schließung alles
Zwiespältigen, in dem Schauen und Fühlen einer Kraft, nnd wenn
er überhaupt die Tatsache des Böseu anerkennt, so muß er es, seinem
innersten Bedürfnisse nach, auffassen und definieren als ein „noch nicht"
des Guten, wie es der ästhetisch-empfindende, zu Pantheismus so sehr
geneigte Schleiermacher getan hat. Bei diesem Punkte fühlen wir
als religiöse Menschen, als Christen: Das Bündnis des
künstlerischen mit dem religiösen Erleben fängt an sich zu
lockern. Der Anfang des Weges ist durchaus derselbe: Kunst und
Religion werden geboren im Gefühl, im Unbewußten und
Unterbewußten. Die Mystik als Ahnen, Snchen und Erfahren des Einigen
im Vergänglichen, sie ist die Wiege der Kunst; und einem religiösen
Werdegang ohne diese Stunden des „Eins-Seins mit dem Unendlichen,
des Ewigseins in einem Augenblick", ohne diese, wenn auch leis
rauschend, mystische Unterströmnng, mangelt ein Hauptsächliches.

Aber schon in der Art, wie der Künstler die
Wirklichkeit ansieht, vor allem aber, wie er
ethisch empfindet, entfremdet er sich von dem
Werdegang der Religion und bleibt hinter ihm
znrück. Damit berühre ich nun allerdings bereits den dritten
Gedankenkreis meines Referates. Das pantheistische Glaubensbekenntnis,
der Monismus in Natur und Weltanschauung, vor allem aber das
monistische Denken in ethischen Fragen, dies alles wird beim religiös
wachsenden Menschen höchstens vorübergehende Weltbund

Lebensauffassung sein, einem Gemütsbedürfuis
entsprungene Zugabe, höchstens das Vorrecht gewisser
Weihestunden, liebliche Musik, die Ruhepausen des Lebens ausfüllend.
Wäre das Ziel meines Lebens die Erfüllung meiner persönlichen
Neigungen und menschlichen Wünsche, dann würde ich mir einen
herrlichen Landsitz kaufen, um dort das geruhige Leben eines schauenden
Aesthetikers zu führen. Ich glaube, man fände einen Frieden
im monistisch - pantheistischen Denken. An goldigem Sommerabend



— 381 —

unter rauschenden Bäumen „Religion machen",*) in mystischer
Versenkung eine Begegnung suchen mit dem Unendlichen, mitten in der

Endlichkeit — das brächte Befriedignng, inneres Glück, zweifellos.
Der religiöse Mensch aber, vvr allem der vom Evangelium Jesu

erfaßte, er bleibt hier nicht stehen; den großen Frieden, das Gvtt-
erleben, das als Ahnung und Bestimmung zugleich in seiner Seele

ruht, hat er noch nicht. Er fühlt es: die künstlerische Gotteserfahrung
berührt deu Kleidfaum der Gottheit. Ihn treibt es weiter, zum
Herzen Gottes. Es brennen so viele Fragen in seiner Seele,
die durch die Kunst vertuscht oder in täuschende
Antworten umgewandelt iv erden. Er steht unter dem

sein Gewissen treffenden Eindruck: Die Kunst breitet den
trügerischen Schleier der Schönheit über die ganze Wirklichkeit hin; ich will
den Schleier wegreißen und dann doch, ohne diese Verschleierung,
zu Gott kommen!

Inwieweit ästhetisches und religiöses Gotterleben eins sind,
darüber mag man sich streiten; ich habe meine Ansicht ausgesprochen.
Aber dies steht doch wohl fest, daß das Suchen und Fiuden Gottes
in der Religion, vorab in der Religion des Evangeliums, an einem
Punkte, früher oder später, dem ästhetischen
Gotterleben sich entfremden muß, um eigene Wege zu
gehen.

Das Thema meines Referates wird fich also erschöpfen mit
einem dritten und letzten Abschnitt, den ich überschreibe:

IN. vie Eigenart unâ «er Fortschritt «er religiösen Lttahrung
gegenüber aer ästhetischen.

In drei Punkten will ich diesen letzten Abschnitt behandeln:
1. Ich gehe aus von einer Stelle in Prof. Bertholets Vortrag

über „ästhetische und christliche Lebensauffassung," gehalten an der
XIII. Studentenkonferenz in Aarau 1909. Dort sagt Prof. Bertholet
(S. 29 des jüngst erschienenen Berichtes, Verlag von A. Franke, Bern) :

„Ich ging an einem Winternachmittage durch tiefen Wald. Die
hohen Buchen standen schon wie verträumt, eingewiegt vom geisterhaften

Wehen eines dämmerigen Schleiers, in den die bereiften Aeste
der Wipfel ihre silberne Schönheit hineingewoben. Er deckte den Zauber
der kommenden Nacht, die feierlich schön wie ein großes Schweigen,
aus der Erde aufzusteigen schien. Die Luft war kühl, jeder Atemzug
eine Lust, jeder Blick ein Genuß, und das Gehen wurde mir unsagbar
leicht. Mir war, als wollte ich lange, endlos genießend weitergehen.
Und wie ich mir diese Lust dachte, immer und immer nur so weiter
und weiter, da mit einem Male ergriff es mich, wie das Gefühl eines

Jene Stelle vom „Religion machen" in Schleiermachers Briefen läßt
allerdings noch eine andere Erklärung zu, als die oben vertretene.



— 382 —

Verstoßenen und Bettelarmen, wenn nicht der Wald so vieler Schönheit
sich einmal lichte und ein warmer Lichtschein aus der Behausung eines
Lebendigen mir entgegenleuchte, der mir etwas von Menschlichkeit
künde und von Freundlichkeit wie den Gedanken an ein Vaterhaus,
wo mir aufgetan wird, und wo mir die Liebe entgegenströmt,
persönliches Lieben persönlich, jenes Letzte, Höchste, nach dem
die menschliche Seele dürstet ,Abba, lieber Vater'."

Und noch eine kleine Stelle aus Bertholets Vortrag (S.28 uuten):
„Kunst wir können zu ihr kein Herz fassen, und sie hat kein

Herz sür uns. Wir stehen ihr gegenüber, wie Michelangelo seinem
Mose, in den er seine ganze Kunst gelegt hat: er bestürmt ihn:
.päi-Is,' sprich', und er bleibt stumm. Wir müssen zu dem Letzten,
zu dem wir unsere Zuflucht nehmen, sprechen können: ,ich laße dich
nicht, du segnest mich denn.'"

Wenn ich diese Gedanken Prof. Bertholets kurz zusammenfassen
will, so sage ich: Das Suchen Gottes kann nicht stehen bleiben beim
ästhetischen Pantheismus; die Probleme und Nöte der menschlichen
Persönlichkeit müssen zu ihrer Linderung und Lösung gleichsam eine

„Gegenpersönlichkeit" finden; nicht nur einen schönheitdurchwalteten
Allgeist, sondern — ein Vaterherz.

Und hier stehen wir — mit einem Schlag — im Zentrum
desEvangeliums Jesu. Das Durchbrechen durch den ästhetischen
Pantheismus, und der durch einen Willensakt, durch eine
Glaubenstat bewerkstelligte Anschluß an den persönlichen

Gott, der, wenn auch immanent, dennoch von allem
transzendent über dem Weltgeschehen erhaben, Freund und Vater ist,
dies — meine ich — sei der erste gewaltige Schritt der
religiös-christlichen Erfahrung über die bloß ästhetische
hinaus. Der persönliche Gott darf also nicht „von oben herab"
Dogma sein, sondern er ift das notwendige Postulat des
religiösen Individuums, das im Glauben an die
unpersönliche Allgottheit der Kunst den vollen Frieden nicht
findet.

2. Aber nicht nur deu Pantheismus überwindet der christlichreligiöse

Mensch dadurch, daß er durch das Unpersönliche des Kunstideals

hindurchdringt zum persönlichen Gott, nein, auch über die
ästhetisch-monistische Betrachtungsweise der Wirklichkeit
schreitet die religiöse Erfahrung hinaus. Dem
christlichreligiösen Menschen steht die Wahrheit über der Schönheit. Der Künstler
sieht die Welt, wie es seiner „schönen Seele" entspricht, der Religiosus
will die Welt sehen, wie sie ist. Der Aesthetiker schaut die
Wirklichkeit im Dämmerlicht der Schönheit, der Christ
im blitzartigen Tageslicht der Wahrheit. Kunst ist
Morgendämmerung, alle Phänomene der Wirklichkeit stehen iu
derselben, helldunklen Beleuchtung, keine Gegensätze, alles mit dem aus
der schwindenden Nacht und dem nahenden Tag gewobenen Schleier



— 383 —

bedeckt. Religiöse Erfahrung anf ihren höhern Stufen ist Tag, die

Sonne der Wahrheit ist aufgegangen; wer im Evangelium Gott
zu erleben sucht, der nennt die Dinge der Wirklichkeit bei ihrem
Namen, er sieht in der ihn umgebenden Welt Risse, Sprünge,
Gegensätze, sich bekämpfende und sich gegenseitig ausschließende
Tatsachen. Der ästhetische Monismus waudelt sich in der
christlichen Erfahrung zu einer der Wahrheit weit
mehr entsprechenden dualistischen Betrachtungsweise

der Weltwirklichkeit.
Wenn dieser künstlerische Monismus in der Beurteilung der

objektiven Welt eine Unwahrheit in sich birgt, so ist er in Anwendung
auf das spezielle Gebiet des Ethischen Lebens eine direkte Gefahr,
und — nach meiner Meinung wenigstens — die gewaltigste Hemmung
sittlichen Fortschrittes. Ich persönlich muß Ethisch duali

st isch denken, sonst gehe ich Ethisch zu Grunde.
Das pauliuische Schema von Fleisch und Geist, das Bild Platos von
den beiden Pferden, deren eines, weiß, fenrig, aufwärts stürmt, während
das andere, das Schwarze, müd' und trüg', den Wagen zurück- und
hinunterreißen will, der Dualismus, wie ihn Foerster so lebendig in
seinen Schriften fixiert hat, — in diesen Gedankengängen sehe ich für
mich persönlich die beste und einzige Möglichkeit, sittlich zu wachsen.

Die Ueberzeugung von der Wichtigkeit des ethischen Wachstums
muß den Gottsucher, entgegen seinen Gemütsbedürfnissen, entgegen
seinen ästhetischen Allüren, immer wieder zur radikalen Spaltung in
„gut und böse", „rein und unrein", veranlassen. Das monistische
Bedürfnis muß unterdrückt werden zu gun st en des
ethischen Individuums, das zu seinem Fortschreiten
die dualistische Betrachtungsweise postulieren muß.

Allerdings will ich hier einräumen, ohne nach meiner Meinung
mit dem Vorhingesagten in Widerspruch zu kommen, daß das Auge
Gottes, der Blick der allerhöchsten Wahrheit, möglicherweise die ganze
Wirklichkeit, auch die ethische, wenn ich mich so ausdrücken darf,
„monistisch sieht". Aber für uns Menschen, so lange wir nvch auf
dieser Erde sind und zu kämpfen haben, ist es notwendige Wahrheit,
die Welt und ihre Geschichte dualistisch zu sehen, und auf dem
Gebiete der Ethik ist diese dualistische Betrachtungsweise sogar Lebensund

Wachstumsbedingung.
Dieser Gedankengang ließe sich auch noch so formulieren, durch

Herbeiziehung eines bis jetzt noch nicht genannten Begriffs: Die
Sünde hat im künstlerischen Erleben keine Bedeutung und keine

Stätte, das erhellt schon ans dem bekannten Worte, daß es keine
Sünde gebe, als die Sünde wider den guten Geschmack. Die
Religionsgeschichte aber, und ich denke, unser aller Leben beweist, daß die
Sünde in der religiös-sittlichen Entwicklung einen Hauptfaktor bedeutet.

Nur im Vorbeigehen möchte ich noch anf einen wichtigen, mit



— 384 —

dem Gesagten zusammenhängenden Punkt aufmerksam machen und ihn
zu bedenken geben: Kennt das ästhetische Suchen Gottes die Forderung

der Selbstverleugnung, diesen Grundbegriff des
Evangeliums Jesu? Liegt nicht hier vielleicht der fundamentalste
Unterschied zwischen der monistischen Ethik des
Künstlers und der dualistischen der Religion,
Griechentum und Christentum, Goethe und Jesus! Denken wir an die
scharfen Worte des Heilandes vom Ausreißen des Auges und vom
Abschlagen der Hand. Lieber häßlich und gut, als ästhetisch
vollkommen und schlecht. Sind diese Worte Jesu nicht eine harte Forderung
an uns moderne Menschen, der christlich-sittlichen Gotteserfahrung
wegen das ästhetische Suchen Gottes fahren zu lassen. Hierüber
ließe sich vieles denken und sagen. Ich verweise auf die diesbezüglichen

Ausführungen von Or. Joh. Müller iu seinem Bnche: die
Bergpredigt, Seite 138, ff.

Fasse ich diesen zweiten Punkt noch einmal kurz zusammen:
Die religiöse, chri st lich-sittlicheEr fahrung schreitet
über die bloß ästhetische hinweg durch die von der
Wahrheit geforderte dualistische Betrachtungsweise

der Wirklichkeit, insbesondere aber durch
den von der sittlichenNot desJndividuums postn-
lierten Dualismus in der ethischen Beurteilung.

3. Wir kommen zum Dritten und Letzten und zugleich Wichtigsten,

was die Eigenart und den Fortschritt des religiös-christlichen
Gotterlebens gegenüber dem bloß künstlerischen ausmacht. Ich will
diesen letzten Punkt, weil ohne weiteres jedem einleuchtend, so kurz
wie möglich zu formulieren suchen:

Das ästhetische Erleben Gottes bleibt doch
schließlich eingeengt in den Rahmen des Ich, ist
von Haus aus egoistisch und aristokratisch. Abgesehen
davon, daß das künstlerische Erleben das Vorrecht Weniger, einer
Elite der Menschheit ist, abgesehen davon, daß die Kunst in ihren
Werken doch nur den Besitzenden oder geistig Höchststehenden sich

mitteilt, abgesehen von alledem: der genießende Aesthetiker ist Egoist.
Jener junge Theologe hatte eine feine Beobachtungsgabe für die
Vorgänge seines Inneren, als er in einer Diskussion über diese

Fragen, wenn auch in einer gewissen jugendlichen Unreife, äußerte:
ich setze mich so gern ans Klavier und spiele Schumann und Mozart,
auch ist es mir eine Lust, selber zu komponieren, aber immer, wenn
ich mich künstlerisch beschäftige, spüre ich, wie die Liebe zum
Nebenmenschen in mir erkaltet.

Das ästhetische Gottsuchen verharrt im egoistischen Aristokratismus,

das christlich-sittliche Wachstum findet feinen
Abschluß, seinen Gipfel, feine Krone im Sozialismus,

d. h. in der Bruderliebe. Es brennt ein Haus:



— 385 —

der Aesthetiker ergötzt sich am wogenden, farbensprühenden Flammenmeer,

der Christ eilt, sucht zu löfchen und rettet.

Vom Suchen und Finden Gottes in Kunst und Religion. Zum
Schluß möchte ich noch zwei Männer der Vergangenheit vor unser
geistiges Auge stellen: Franciscus von Assisi und Ie r e m i a,
der Prophet. Des Franciscus ästhetisch-religiöse Weltbetrachtung
wird heute viel gerühmt. Sein Gottsehen allüberall, in der ganzen
Wirklichkeit. Wie ein Kind soll er durch die Welt gegangen sein,
Schönheit aufnehmend und Schönheit ausstrahlend. — Aber das Leben
dieses Franciscus weist noch andere Kräfte und Werte auf: Seine
Sündenerkenntnis, seine sittliche Not, seine sittlichen Siege, und als
Vollendung, seine selbstverleugnende Bruderliebe. Naumann hat recht,
wenn er in seinen „Sonnenfahrten" sagt, daß von Franciscus nur
die schöne Seele übrig geblieben sei. Und Naumann steht im Geiste
diesen Franciscus, wie er irgendwo in einer Ecke der Kirche zu Assisi
kniet und unsichtbar betet, daß der Geist der Bergpredigt Jesu in der
Welt nicht gänzlich untergehe, der Geist der Bergpredigt, der im
sittlichen Kampf und in der Bruderliebe das Gottfinden ermöglicht.

Jeremia, die andere Gestalt: Dieser Prophet, der geborene Lyriker,
von Haus aus eine künstlerische Natnr, eine „schöne Seele" im Tiefsinn

des Wortes. Aber seine Liebe zum Volk, sein Eifer für Jahve,
sein Brennen für Wahrheit und Gerechtigkeit, sie haben ihn herausgerissen

aus seinem harmlos-naiven Leben der schönen Neigung, und
ihn hineingestellt in eine mühevolle Märtyrerwallfahrt. „Da er wohl
hätte mögen Freude haben, erduldete er das Kreuz." Liegt nicht
gerade in dieser Geschichte des Märtyrers unter den alttestamentlichen
Propheten die Eigenart und der Fortschritt des religiös-sittlichen
Gotterlebens gegenüber dem bloß ästhetischen Suchen Gottes besonders
klar zu Tage, als historische Wirklichkeit? Ja, das Kreuz, und
zumal das Kreuz auf Golgatha, ist doch der Weisheit letzter Schluß
und die Lösung unseres Lebensproblems. Im Verstehen und Ueben
des Kreuzes sind wir Gott am nächsten.

Wenn ich vor Jahren im Symphoniekonzert in Basel mitspielte,
und die Klänge mich umrauschten, und ich schwelgte in der Schönheit
der Töne, da geschah es etwa, daß in meinem Innern einer aufstand,
ein aus der Jugendzeit altbekannter Freund, der Mann von Nazareth,
und es war mir, als sähe ich ihn durch den hellerleuchteten Saal
wandeln, einfach und ernst, und er winkte mir mit der Hand, und
ich hörte sein Wort: „Komm', und folge mir nach." B. Pstster.


	Vom Suchen und Finden Gottes in Kunst und Religion

