
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 11

Artikel: Eindrücke vom dritten schweizerischen Katholikentag in Zug (Schluss)

Autor: Staub, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132043

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132043
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 325 —

uns manches in einem völlig veränderten Lichte zeigen, sie kann Idole
entlarven und im Schutt vergrabene Edelsteine hervorziehen, daß sie

in ungeahntem Glänze leuchten. Es kann ihr dabei mancher fatale
Mißgriff passieren, und es geht nie ohne Beunruhigung oder
Erschütterung des Gemütes ab, wenn sie uns zwingt, nnser Urteil zu
revidieren. Aber schließlich wird doch alles bloß Scheinende vor ihr
vergehen, und was vor ihr bestehen bleibt, wird das Ewige fein, das
was allein Wert und Kraft hat; sie wird uns näher znr Wahrheit
führen und unmittelbarer vor die Wirklichkeit stellen, und nur aus der

Wirklichkeit spricht der lebendige Gott zu uns. Wer der Forschung
Halt gebieten möchte, weil er fürchtet, daß seine Autoritäten verblassen
könnten, der möge bedenken, daß Autoritäten, die von ihren Gläubigen
geschützt und gerettet werden müssen, in ihrem Fundament untergraben
sind. Rechte Autoritäten sind nur die, welche uns so packen, daß wir
ihnen nicht entrinnen können. Und wir sind überzeugt, daß Jesu
Macht über die Menschenherzen durch keine historische Untersuchung
verkürzt wird.

Wir zeichnen zuerst einige Bilder aus dem religiösen Sehnen und
Leben der römischen^Kaiferzeit und behandeln dann einige Fragen über
den Einfluß dieses Milieus auf das werdende und wachsende Christentum.

(Forsetzung folgt.) R. Liechtenhan.

CinSriicke vom Sritten schweizerischen

Katholikentag in Xug.
(Schluß.)

IRie Kritik, welche die beiden Konfessionen an einander üben, ist,I soweit sie überhaupt ernst genommen zu werden verdient, ein
Kampf widerstreitender Prinzipien. Es kommt darin die bestimmte

Eigenart der beiden Kirchen zum Ausdruck. Die Stellung der katholischen

Kirche in allerlei theoretischen und praktischen Fragen werden
wir niemals begreifen, wenn wir uns nicht gegenwärtig halten, daß
sie in wesentlichen Punkten von völlig andern Voraussetzungen
ausgeht, als die unsre. Und doch ist solches Begreifen unerläßlich für
den gegenseitigen Verkehr. Zum mindesten nach dem Grundsatz:
tout «omprsndrs o'sst tout pärdornisr. Mehr noch: wenn die

gegnerische^Kritik zur fruchtbaren Selbstkritik anregen soll.
Alle "die uns unverständlichen Urteile des Katholizismus, seine

uns anstößigen Anschauungen und Bräuche, führen zurück auf einen
grundlegenden Unterschied in der Auffassung von der Kirche, und der
verschiedene Kirchenbegriff wieder wird seinen letzten Grnnd haben in



— 326 —

verschiedener Auffassung vom Wesen der Religion selbst in den beiden
Konfessionen. Der Hrecheît>àer evangelischen Kirchengemeinschaft steht
die Autorität der katholischen Kirche gegenüber. Diese kann ihrem
Prinzip nach fchwer darauf verzichten, ihre Autorität durch äußere
Macht zu stützen, und, wenn ihr selbst keine Mittel zu Gebote stehen,
wenigstens die Staatsgewalt sür ihre Zwecke zu gebrauchen. Das
macht uns erklärlich, daß vom Katholiken die Straflosigkeit Widmanns
und die Freisprechung Richters durch das Bundesgericht als schweres
Unrecht empfunden wurde, das seiner Kirche angetan worden sei.

Wir dagegen verstehen, daß der Staat nicht anders handeln konnte,
um seinetwillen nicht, und um der Religion willen nicht. Uns ist der
Glaube viel zu sehr persönliche Ueberzeugung und freie Entschließung
des Willens, als daß er polizeilichen Schutzes bedürfte.« Uns ist die
Glaubens- und Gewissensfreiheit nicht bloß Staatsgesetz, sondern
zugleich religiöses Postulat, indem wir dafür halten, daß das Wesen
des Glaubens alteriert werde durch jeden Zwang, daß die Wahrheit
sich selbst durchsetzen müsse durch die ihr innewohnende Macht. Je
höher uns dieser Grundsatz steht, um so gewissenhafter sollten wir
freilich auch prüfen, ob nichts in unseren kirchlichen und staatlichen
Einrichtungen im Widerspruch sei mit demselben. Ist nicht das Verbot
öffentlicher kirchlicher Prozessionen in gewissen Kantonen eine
Inkonsequenz vom Standpunkte der Glaubensfreiheit aus, ein Fossil
aus der Zeit eines überlebten Staatskirchentums, da der Protestantismus

die Grundsätze der Reformation noch nicht zu Ende gedacht
hatte? Das Jesuitenverbot hat seine Geschichte in unserm Vaterland
und läßt sich mit der politischen Tätigkeit dieses Ordens rechtfertigen.
Vom religiösen Standpunkt aus wird auch diese Bestimmung nicht
unanfechtbar sein.

Nicht daß wir wähnten, mit solchen oder ähnlichen Zugeständnissen

die Anerkennung der katholischen Kirche gewinnen zu können.
Es sind verschiedene Prinzipien, welche sie und uns bestimmen. Und
unsre Eigenart wird ihr fremd bleiben. Gerade der katholischen^Kirche
wird es besonders schwer werden, den Gegner zn würdigen,^ weil sie

mit dem Anspruch auftritt, die allein seligmachende zu fein, und die

absolute göttliche Wahrheit zu verwalten. Uns sollte es leichter sein,
auch dem Gegner gerecht zu werden. Die sreie Geschichtsforschung,
welche aus dem Geist der Reformation stammt, hat uns gezeigt, daß
die beiden Konfessionen, wie auch die ungezählten andern Erscheinungen

der christlichen Kirchengeschichte, ihr relatives Recht haben.
Das Licht der christlichen Wahrheit erscheint darin durch^das^Prisma
des Zeitgeistes gebrochen und in seine Farben zerlegt. Hier mögen
diese, dort jene Strahlen vorherrschen, wohl gar bis zur Trübung
oder zum völligen Verschwinden einzelner anderer. Die^ Geschichte
des Christentums zeigt uns, daß keine Kirche und keine Zeit
umfassend genug war, die sämtlichen Strahlen göttlicher Wahrheit in
voller Schärfe zu fasten und so harmonisch in sich zu vereinigen, wie



— 327 —

sie in Jesu Person und Evangelium ursprünglich vereinigt waren.
Die einzelnen Kirchen nähern sich dem Ideal des Gottesreiches in dem

Maße, als es ihnen gelingt, die christlichen Gedanken und Kräfte
allseitig zu fassen und in harmonischer Einheit zum Ausdruck zu
bringen im Leben. Im Ausgleich dieser Kräfte unter sich liegen
Probleme für die Christenheit; in der Auswirkung derselben in der Welt
Aufgaben, welche jede Kirche nach ihrer Eigenart zu lösen haben wird.
Dieses Recht der Eigenart werden wir nicht allein für uns in
Anspruch nehmen, sondern es auch den andern Kirchen einräumen, sofern
wir in der persönlichen Eigenart, in der individuellen Verschiedenheit,
etwas gottgewolltes sehen.

Zunächst das bereits angedeutete Problem: Kirche und Persönlichkeit,

das in jeder Religionsgemeinschaft und zu allen Zeiten der
christlichen Kirchengeschichte, wenn auch unter veränderter Form,
wiederkehrt. Das Pendel der Geschichte schwingt zwischen den beiden

Extremen, und schwingt in der katholischen Kirche stärker nach der
Seite der Gemeinschaft und straffen Organisation, während es im
Protestantismus weiter in der Richtung der Persönlichkeit und persönlichen

Freiheit ausholt. Aber jede Konfesston bedarf zur Ergänzung
des Rückschlags nach der entgegengesetzten Richtung; sonst bleibt
sie stehen.

Es ist in den Verhandlungen des Katholikentages wiederholt
tadelnd vom Persönlichkeitskultus und schrankenlosen Individualismus
der protestantischen Welt geredet worden. Wir blicken mit Stolz auf
die frei entfalteten persönlichen Mächte in der evangelischen Kirche,
in denen wir nicht bloß ein Erbe der Renaissance und Reformation
sehen, sondern etwas echt christliches, ein Werk dessen, der uns den

ewigen göttlichen Wert einer jeden Menschenseele glauben lehrte. In
der ungehemmten Entfaltung freier christlicher Persönlichkeiten erkennen
wir die besondere Aufgabe der evangelischen Kirche, von der wir nicht
abstehen können, durch keine Versprechungen äußerer Macht und
geschlossener Einheit für unsere Kirche. Aber durch die Kritik des

Katholizismus wollen wir uns doch mahnen lassen zu prüfen, ob
über der Betonung des persönlichen die Wertung der Gemeinschaft
bei uns nicht zu kurz komme. Vergessen wir niemals, daß nur in der
Gemeinschaft die Person wird. Die Gemeinschaft darf darum nicht
verachtet werden. Die scharfe Kritik, welche Hermann Kutter und
Hans Faber an der Kirche üben, will freilich nur Raum schaffen für
wahre religiöse Gemeinschaft. Aber es steht zu befürchten, daß sie,

ohne es zu wollen, auch das notwendige und berechtigte Moment
religiöser Gemeinschaft und kirchlicher Form in weiten Kreisen der
Mißachtung preisgeben und einen enthusiastischen unklaren Individualismus

fördern. Denn ein solcher steht hinter Kutters Sozialismus.
Wir dürfen, auch als Träger des reformatorischen Persönlichkeitsideals,



— 328 —

die Berechtigung der religiösen Gemeinschaft — nenne man sie nun
Kirche oder sonstwie — nicht übersehen. Wir sind ihr Pietät schuldig;
denn sie ist uns unentbehrlich und hat ihr Recht, nicht als'Herrscherin
der Seelen, wohl aber als Erzieherin, die in ihrer Arbeit an den

Menschen auf deren Freiheit zielt.
Daß das Problem, wie Kirche und PerfönlichkeitDch vertragen,

dem Katholizismus zu schaffen macht, ist nichts neues sür denjenigen,
der sich auch nur flüchtig mit der katholischen Kirche beschäftigt. ^.Die
ganze geistige Bewegung, die mit dem barbarischen Wort „Modernismus"

bezeichnet zn werden pflegt, zeugt deutlich genug davon. Mas
jedoch den fremden Besucher des Zuger Katholikentages überraschte
und wohltuend berühren mußte, das war die Einsicht, mit welchem
Ernst der Katholizismus sich mit diesen Fragen auseinandersetzt.
Wenn nicht der offizielle, kirchliche Katholizismus/ so doch der gebildete
Katholik. Ganz besonders wertvoll war mir in dieser Hinsicht der
Besuch der „Sektionsversammlungen", welche weit mehr als die

öffentlichen Versammlungen Einblick gewährten in die Gedankenwelt
des modernen Katholiken. Der beim ersten Katholikentag in Luzern
vor sechs Jahren gegründete schweizerische katholische Volksverein
zerfällt in eine Anzahl von Sektionen; ich greife anfs Geratemohl einige
heraus: die Sektion für inländische Mission, die historische, die
naturwissenschaftliche, die juristische, die Sektion für Erziehung und Unterricht,

die Charitassektion u. f. w. Dieselben hielten nun ihre
SpezialVersammlungen in Zug, an denen wissenschaftliche und praktische
Themata zur Behandlung kamen. Da am Montag'Vormittag, der
mir für den Besuch dieser Sektionssitzungen verfügbar war, mehrere
Sektionen gleichzeitig tagten, mußte ich mir unfreiwillige Beschränkung
auferlegen und wohnte teilweise den Verhandlungen der
literarischbelletristischen und der theologisch-philosophischen Sektion bei. Bevor
ich einzelnes darüber mitteile, bemerke ich, daß die Verhandlungen
sowohl inhaltlich als formell auf einer bemerkenswerten Höhe standen.
Auch dem fremden Teilnehmer kam es nicht als eitle Ueberhebung
vor, wenn der Vorsitzende der theologisch-philosophischen Sektion,
Prof. Dr. Gisler in Chur, nach Verdankung an Referenten ° und
Votanten mit der Bemerkung schloß: er habe in den letzten Jahren
an mehreren internationalen Kongressen teilgenommen und dürfe
sagen, daß die heutigen Verhandlungen den Vergleich mit den dort
gepflogenen wohl aushalten.

In der literarisch-belletristischen Sektion sprach ein junger
Schriftsteller, Eduard Corrodi aus Zürich, über „Die Stellung der
Katholiken in der neuern Schweizer Literatur". Es war ein tüchtiges,
von bemerkenswerter Belesenheit zeugendes, etwas pathetisch
vorgetragenes Referat. Eingehend wurde zu Anfang der Gegensatz der
beiden deutsch-katholischen literarischen Gruppen, der reichsdentschen und



— 329 —

der österreichischen, erörtert. Die erstere lege das Hauptgewicht auf
den literarischen und künstlerischen Wert der Erzeugnisse. Ihr Organ
ist das „Hochland", herausgegeben von Karl Muth in München, das
eine Art Bindeglied zwischen katholischer und protestantischer Kultur
sein sollte, und auch Protestanten zu Mitarbeitern zählt. Die
österreichische Gruppe, vertreten durch die Zeitschrift „Der Gral" (Herausgeber

Franz Sichert, Wien), trägt strenger konfessionellen Charakter.
Der Vortragende findet es nicht nötig, daß der Schweizer in dem

Kampf, der zwischen den beiden Richtungen entbrannt ist, Partei
ergreife. Doch macht er kein Hehl daraus, daß er mit seinen
Sympathien im wesentlichen auf Seiten der freiem reichsdeutschen Gruppe
steht. Unbefangen würdigt er die deutsche und schweizerische
protestantische Literatur; redet von Goethe mit höchster Verehrung; zeigt,
wie der Geist des Christentums, freilich in der einseitigen Prägung,
den die Reformation ihm gegeben habe, in Albrecht von Haller,
Pestalozzi, Gotthelf, C. F. Meyer wirksam sei, und weist die Bedeutung
dieser Männer auch für die katholische Literatur nach. Meyer, der i.

echte Protestant, ift ihm sympathischer als Gottfried Keller. Als
Aufgabe der katholischen Literatur bezeichnet er es, daß sie stets
Höhenluft atme, im Gegensatz zu den Niederungen, in welchen fich
z. B. die französischen Romane mit ihrer gequälten Psychologie bewegen.
Aber das spezifisch Katholische dürfe keine beengende Schranke werden;
denn kein wahrer Dichter wolle sich das Recht nehmen lassen, auf
das ganze Volk zu wirken.

Besonders instruktiv war die auf das Referat folgende
Diskussion. Ein erster Votant, bischöflicher Kanzler Dr. Vincenz in Chur,
stellt sich in ziemlich scharfe Opposition gegen die freiern Tendenzen
des Redners. Er postuliert, daß für die katholische Literatur ein
religiöses Centrum gefucht werde; aber es müsse ein unverwaschener
Katholizismus sein, welcher darin zum Ausdruck komme. Wenn in
einem Roman nur ein Satz stehe, der mit der katholischen Anschauung,

z. B. mit der Auffassung von Ehe nnd Sittlichkeit, nicht in
Einklang stehe, so könne dadurch großer Schaden gestiftet werden.
Auch er anerkenne Goethe, aber man müsse zwischen dem Dichter
Goethe uud seiner Weltanschauung wohl unterscheiden (beiläufig gesagt,
eine Forderung, die doch ihre Schwierigkeiten hätte!). Interessant
war die Klage des Votanten, es sei schade, daß mancher Katholik,
wenn er einmal in der Oeffentlichkeit Anerkennung gefunden habe,
nicht mehr voll auf dem katholischen Standpunkt glaube stehen zu k

dürfen, oder ganz vergesse, Katholik zu sein. s

Als zweiter ergriff Kantonsrat Bättig in Luzern das Wort:
Man dürfe in unsrer Zeit, wo im Gegensatz zum Mittelalter das
Laienelement sich der Schriftstellerei zuwende, nicht sofort mit „Ketzer-
riecherei" kommen, wenn ein Schriftsteller in Käs einen andern
Standpunkt einnehme als die hochwürdige Geistlichkeit. Durch die

Hetzen, wie sie etwa vorkommen, werden die kleinen Talente einge-



— 330 —

schüchtert, und die großen treten neben aus. Bei Abweichungen von
der korrekten katholischen Auffassung sollte die Kirche sich nicht ohne
weiteres auf den Jnquisitionsstuhl setzen, und jedenfalls ihr Urteil
dadurch beeinflussen lassen, ob der Verstoß dona oder mala ticls
gemacht worden sei. Heute müsse sich eben jeder seinen Pfad durch
die moderne Kultur selbst suchen, und da seien gelegentliche Mißtritte
unvermeidlich. Um so mehr sollte man die Geister znr Freiheit erziehen.

— Gewiß tapfere Worte, die nns fast protestantisch anmuten.
Von anderer Seite wurde gefordert, daß in katholischen

Gymnasien mehr, als es früher geschehen sei, Gotthelf, Keller, Meyer
behandelt werden; ohne dies könne der Literatur-Unterricht nicht für
vollständig gelten, da die Werke dieser Männer Ausdruck schweizerischer

Kultur seien. Da sei Gelegenheit, mit der Jugend die großen
religiösen und kulturellen Probleme zu besprechen, und ihr so zur
Klarheit des Urteils fürs spätere Leben zu helfen.

Ein Kapuzinerpater, eine sympathische Erscheinung mit klugem
gutem Gesicht, bemerkte, es sei bei aller Anerkennung des „Hochland"
zu tadeln, daß darin zuweilen das religiöse Gefühl verletzt werde;
auch gehe es doch nicht an, daß die Katholiken sich ihre Probleme
durch Protestanten — und seien es noch so gute — lösen lassen.
Vom „Gral" urteilt er, daß gewisse Arbeiten, die er darin gelesen,

zum größten Schund gehören, der ihm je zu Gesicht gekommen; man
werde den Eindruck nicht los, daß es schwache Talente gebe, die den

Schild der Religion vorhalten, sich dadurch zu decken.

Fein vermittelnd zwischen kirchlicher Autorität und persönlicher
Freiheit sprach der bekannte Professor Meyenberg in Luzern, der Typus
eines feingebildeten Katholiken, in dem die katholische Lehre, in allen
Richtungen durchgearbeitet, zum innern Besitz der Persönlichkeit
geworden ist. Die poetische Form werde von innen heraus geschaffen,
aus der Gedankenwelt des Dichters. Die schöne Seele, die Goethe
fordere, sei aber, im vollen Sinn, nur die christliche Seele, die Seele
von Sünde gereinigt durch das Sakrament, vorwärtsstrebend im Guten.
Die Künstlerseele solle durch das Evangelium und durch die Philosophie,
speziell diejenige des heiligen Thomas, zur klassischen Ruhe geklärt
werden. Korrekt katholische Gedanken — richtige Einblicke in das
Leben Jesu und in die Geschichte der Kirche — müffen als Ferment
im katholischen Dichter vorausgesetzt werden. Was er dann schaffe

aus seinem Geiste heraus, das sei seine Sache. Er dürfe dann wegen
abweichender Meinungen nicht sogleich verurteilt werden, sondern solle
Freiheit genießen, wenn er nur zur Kommunion gehe und praktizierender
Katholik sei. t

Die gemütvolle Seite des Katholizismus repräsentierte in der
Diskussion befonders Redaktor Baumberger in Zürich. Er fand, es

werde in der Kirche etwas zu viel viviseziert, und sie sei auf dem

besten Wege, in der Kritik stärker zu werden, als im positiven Schaffen.
Der katholische Künstler — Literat oder Musiker oder Maler —



— 331 —

müsse vor allem christlich empfinden. Wie unser Volk. Wie unsre
Altvordern besonders, die überall Himmel sahen, überall göttliches
Gesetz der Harmonie in der Schöpfung. In diesem Geist haben Raffael,
Michelangelo, Dante, Manzoni, Deschwanden, geschaffen. Die katholische

Literatur in Deutschland habe sich an der protestantischen (im
weitesten Sinn) emporgerankt. „Wir wollen Parität mit der protestantischen

Literatur erstreben und, wenn möglich, Superiorità."
Die Verhandlungen der literarischen Sektion boten den erfreulichen

Eindruck, daß sich die Geister regen. Sie zeigten, daß der
schweizerische Katholik ein gut Stück demokratisch freien Geistes auch
ins kirchliche Leben hinüberzunehmen gewillt ist. Wir möchten nur
wünschen, daß die kirchliche Zensur diesen frommen und freien Geist
nicht hemme. Wenn die katholische Schweiz uns Männer schenkt, die

unter voller Wahrung des katholischen Glaubens, uns meisterhaft —
wie Gotthelf und C. F. Meyer — Menschen zeichnen und
Menschheitsprobleme darstellen, so wollen wir solcher Gaben uns von Herzen
freuen. Die schöne Literatur könnte so ein Band werden, das die
beiden theologisch getrennten Teile der deutschen Schweiz verbindet,
und jedem Teil die Gedankenwelt des andern erschließt.

Nur eine Unterfrage des Problems Kirche und Individuum, das
in den Verhandlungen der literarischen Sektion in katholischer
Beleuchtung uns entgegentrat, ist die an der Zuger Tagung bald bloß
gestreifte, bald eingehend erörterte Frage nach dem Verhältnis des

Katholizismus zur modernen Kultur und Wissenschaft. Die Ueber-
lieferung der katholischen Kirche, die im wesentlichen antike und
mittelalterliche Weltanschauung weitergibt, muß sich auseinandersetzen mit
den modernen Bildungselementen, welche durch den Katholiken des
20. Jahrhunderts unaufhaltsam eindringen in die Kirche. Die Kirche
aber kann sich solchen Einflüssen nicht entziehen auf die Dauer. Denn
sie ist nichts für sich, weiter nichts als die Summe ihrer Glieder, der

frühern und der gegenwärtigen; und der Geist der Lebenden spricht
lauter als der Geist der Toten. Aus diesen Gründen kann die Kirche
nicht von der Tradition leben, sie muß auch mit der Neuzeit leben.
Sie muß sich mit den außerhalb des heiligen Bezirks neu gewachsenen
Gedanken auseinandersetzen, sich entscheiden, was sie davon in ihr
Heiligtum verpflanzen wolle, was sie draußen wolle stehen lassen, was
sie ausreuten wolle. Tradition und moderne Kultur — auch die
evangelische Kirche kennt das Problem, eigentlich seit der Zeit der

Aufklärung; es mußte sich einstellen, weil auch sie ihren Schatz in den
irdenen Gefäßen der alten Weltanschauung übernommen hat. Auch
für die evangelische Kirche wars eine brennende Frage, bis sie sich

darauf besann, daß sie nicht eine Tradition zu hüten, sondern christliche

Charaktere zu erziehen habe; die Frage ist sür sie noch nicht
gelöst, aber die Richtung, in der sie zu lösen ist, ist ihr gegeben.



- 332 —

Die Kulturfrage schien die Katholiken auf der Zuger Tagung
lebhaft zu beschäftigen; kaum ein Redner, auch in den öffentlichen
Versammlungen, ging daran vorüber, ohne sie wenigstens anzutönen.
Vieles mochte freilich über die Köpfe weg geredet sein, denn der Großteil

der Znhörer schien aus derjenigen Bildungsschicht zu stammen,
für welche kein Kulturproblem existiert, weil sie von Kultur, Kunst
und Wissenschaft noch unberührt ist. — Volkstümlich und gut redete
am Sonntag in der Festhütte der österreichische Reichstagsabgeordnete
Dr. Drexel von Dornbirn, ein Kleriker, von der Pflicht der
gegenwärtigen Generation sich mannhaft zu zeigen und so zu wirken, daß
der spätere Geschichtsschreiber einmal ihr das Zeugnis ausstellen könne,
sie habe ihre Aufgabe erfaßt und erfüllt. Unsere Zeit habe neue, große
Aufgaben. Jeder Katholik finde nach Art und Neigung Gelegenheit
zur Mitarbeit für die Kirche. Es sei kurzsichtig, wenn z. B. ein katholischer

Vater seinem Sohn nicht erlauben wolle, Ingenieur zu werden.
Ob Ingenieur oder Opernsänger, wenn er sich nur als Katholik
bekenne. Man müsse sich freuen, wenn auf irgend einem Gebiet ein
Katholik etwas Großes leiste! — So wurde also ausdrücklich zum
Wettbewerb des Katholiken in der modernen Kulturarbeit aufgefordert.
Freilich ließ die weitherzige und packende Rede doch die Frage offen,
ob hier der Katholizismus ein inneres Verhältnis zur Kultur gewonnen
habe, ob er zu einer positiven Würdigung derselben im Verhältnis
zum Gottesreich vorgedrungen sei. Einzelne Stellen der Rede mußten
doch fast den Verdacht wecken, als ob Beteiligung von Katholiken an
der Kulturarbeit und berühmte katholische Namen mehr als wirksames
Propagandamittel gewünscht würden; so das sonderbare Geständnis
des Redners, es hätte ihn gefreut, wenn unter den bahnbrechenden
Geistern anf dem Gebiet der Luftschiffahrt Katholiken gewesen wären.

In der theologisch-philosophischen Sektion, in deren Verhandlungen

ich mich von der uterarischen aus begab, kam ich eben recht,
um noch die paar letzten Sätze eines Referates über den „Seelenbegriff

nach Wundt" zu hören, worin kritisiert wurde, daß Wundt
die Seele nicht als Substanz, sondern als bloße Tätigkeit faste,
wodurch eigentlich eine Zusammenfassung der einzelnen Seelentätigkeiten
in einheitlichem Bewußtsein unmöglich wäre.

Aus der sehr gehaltvollen Diskusston, die sich an den Vortrag
schloß, hebe ich einige Hauptgedanken hervor. Sämtliche Votanten
wiesen übereinstimmend auf die Bedeutung des Aristoteles und Thomas
von Aquino hin. Der Vorsitzende gestand, das Studium Mündts
habe ihm erst recht die Größe und den bleibenden Wert der aristotelischen

Philosophie gezeigt. Von verschiedenen Rednern, u. a. von
einem Kleriker, der selbst bei Wundt gehört und in dessen Laboratorium

gearbeitet hatte, wurde die Notwendigkeit betont, daß das
junge theologische Geschlecht gründlich mit Experimentalpsychologie stch



— 333 —

beschäftige, um den Gegner mit feinen eigenen Waffen bekämpfen zu
können. Von den da gewonnenen Anschauungen aus müssen dann
auch die aristotelisch-thomistischen Begriffe geprüft und, wenn nötig,
neu formuliert werden. Es wurde beklagt, daß moderne Naturwissenschaftler,

wie Wundt, den Aristoteles nnd Thomas nicht oder nur
oberflächlich kennen. Besonders die Philosophie des Mittelalters sei

dem modernen Menschen fast fremd. Gebe es doch philosophische
Lehrbücher, welche von der Philosophie des Altertums sofort zu Giordano
Bruno überspringen! Man müsse übrigens bei solchem Bildungsgang
und bei der gewaltigen Arbeit, welche die exakte Naturforschung
erfordere, begreifen und entschuldigen, wenn der moderne Forscher oft
wenig Verständnis für die Philosophie und besonders für die
mittelalterliche habe. — Es mag etwas wahres daran sein, daß die genauere
Bekanntschaft mit der Scholastik auch für den Protestanten nicht
nutzlos wäre, und daß die landläufige Unterscheidung zwischen der

produktiven Philosophie des Altertums und der Neuzeit und der bloß
weiterbildenden der Scholastiker doch nicht so ohne weiteres
zutreffend ist.

Interessant war mir, wie in der Diskussion über den alten und
neuen Seelenbegriff stch ganz wie von selbst der Gegensatz Aristoteles
(Thomas) und Kant herausdestillierte. ,MaAÌstsi> locutus sst" (der
Meister hat gesprochen): das gehe bei den Katholiken auf Aristoteles,
bei den Modernen auf Knut — wurde bezeichnend genug gesagt, und
gefordert, auch der Katholik müsse Kant studieren, um den modernen
Strömungen auf den Grund zu kommen. Kants weltbewegende
Bedeutung wurde durch diese Darstellung stillschweigend anerkannt. Daß
er nur als Gegner gewürdigt wurde, ist nichts als konsequent. Hier
liegen in der Tat die verschiedenen Grundlagen der beiden Konfessionen
klar zu Tage. Was Jesus und die Reformatoren vom Wert der
Menschenseele und von der Freiheit eines Christenmenschen gesagt
hatten, daraus hat Kant uns die wissenschaftlichen Konsequenzen
gezogen. Die empirische Beobachtung des Menschen und seiner Psyche
ist der Schlüssel zum Verständnis der Welt; der modernen Theologie
auch zum Verständnis Gottes. Darum kennt diese keine fertigen
objektiven Wahrheiten, welche unverändert weitergegeben werden
könnten. Nur Wahrheiten, welche durch ein Zusammenwirken von
Objekt und Subjekt entstehen, und darum etwas Werdendes und in
der Zeit sich Wandelndes sind. Nicht bloß die flüchtige Welt der

Erscheinungen, auch die ewigen Wirklichkeiten der Geisteswelt müssen
von jedem Subjekt neu erfaßt werden. L!icht durch Kirchenlehren, /
sontz.eM..durch persönliches Erleben^ werden wir Gottes gewiß; mchr /
durch theoretisches Denken und metaphysische Spekulation, sondern in
der praktischen Vernunft. Auf dem Gebiet des Willens wird der
Entscheidungskampf zwischen Glauben und Unglauben ausgefochten. Wie
ja letztlich alle „Wirklichkeit", die höchste wie die einfachste, durch
Wirken und Wirkenlasfen, nicht durch Denken, erfahren wird. So



— 334 —

lehrt Kant uns die Religion beurteilen: und das stimmt mit Jesu
Urteil überein: „So jemand will dessen Willen tun, der wird dieser
Lehre halber erkennen, ob sie aus Gott sei, oder ob ich aus mir selber
rede." (Joh. VII, 17.) Uns ist Kant im Verständnis Jesu und in
der Begründung unsres Glaubens ein wertvoller Führer, Bahnbrecher
sreier Persönlichkeit und freier Wissenschaft. Weshalb wird er von der
katholischen Theologie verschmäht? Weil der kantische Subjektivismus
uns Recht und Pflicht gibt, in den religiösen Erscheinungen zu
unterscheiden zwischen menschlichem und göttlichem, zwischen zeitlichem und
ewigem. Und das widerspricht den Ansprüchen der katholischen Kirche,
die Tradition ewiger unfehlbarer Lehre zu haben.

Es war ein hoher Genuß gewesen, in der Sitzung der
philosophisch-theologischen Sektion den gedankenreichen und klaren Boten
zu folgen und so in katholische Geistesarbeit hineinzublicken. Aber
bei aller Hochachtung, die man gewann vor der gründlichen Bildung
dieser katholischen Gelehrten und der würdigen sachlichen Kritik, die
sie dem Gegner angedeihen ließen, blieb ein unbefriedigender Eindruck.
Es herrscht in der katholischen Theologie doch noch die Scholastik,
welche fertige Resultate, die alten fertigen Wahrheiten mit neuen
Methoden stützen will; welche empirische Psychologie und Kant studiert,
aber im Grunde nur, um den heiligen Thomas verteidigen zn können.
Wenn auch einige Ergebnisse der modernen Wissenschaft anerkannt und
aufgenommen werden, so will das nicht viel bedeuten da, wo doch
das ganze Denken sich in antiken und mittelalterlichen Formen bewegt.
— An der St. Oswald-Kirche in Zug sind ringsum auf den Flächen
zwischen den Fenstern gotische Statuen von Heiligen angebracht.
Einige derselben, die im Laufe der Jahrhunderte mochten schadhaft
geworden sein, sind durch Barockstatuen mit den charakteristisch
geschwungenen Linien ersetzt worden, welche einfach auf die alten
gotischen Konsolen gestellt wurden. Verhält es sich nicht ähnlich in
der katholischen Theologie mit der modernen Wissenschaft, die doch
nicht recht auf die mittelalterliche Grundlage und neben die
scholastischen Sätze paßt? Zudem möchten die neueu Wahrheiten den morschen
Trägern aus dem Mittelalter bald zu schwer werden!

Doch könnte man einwenden: auf die theologischen Formulierungen

und Begründungen kommt es eigentlich doch nicht an; darüber
sollten nicht viele Worte verloren werden. Nun, die kirchlichen und
theologischen Fragen gehören zum Außenwerk, das ist richtig; nnd die
religiöse ist die zentrale Frage. Aber ebenso richtig ist, daß die Religion

sich ihre Theologie und Kirche selbst schafft, und daß diese
umgekehrt auf die persönliche Religiosität wieder zurückwirken.

Was war nun das für eine Art von Frömmigkeit, die der
Katholikentag in Zug dem Beobachter offenbarte? Ich muß wenigstens
versuchen, zum Schluß ein Bild davon zu geben. Einzelne Züge



— 335 —

katholischer Frömmigkeit sind da und dort in der Berichterstattung
beleuchtet worden. Auch ist bereits erwähnt worden, daß es für den

Reformierten, der für kurze Stunden in die ihm fremde katholische
Umgebung kommt, schwierig ist, sich aus dem, was er sieht und hört,
ein zutreffendes Bild zu machen von dem innersten Leben und
Erleben, von den Beweggründen, von den Strebungen und Zielen, den

Hoffnungen und Befürchtungen, Freuden und Leiden aller jener
anderen, andersgearteten, andersgläubigen Menschen. Die Seele des

Nächsten, ja die eigene Seele, ist ein Geheimnis. Es wird dabei
bleiben: der Mensch sieht was vor Augen ist, Gott aber sieht das
Herz an. Doch es drängt uns immer von neuem, die Seele anderer

zu ergründen; es ist nicht Neugierde, nicht Sucht zu richten; wir
wissen, daß wir nie ein abschließendes Urteil fällen können über das
Wesen eines Anderen. Aber der Geist muß andere Geister berühren,
damit er sich stärke an ihnen, an ihrer positiven oder negativen
Polarität. Es scheinen im Katholizismus zweierlei religiöse Strömungen
neben einander herzugehen, zwei Arten von Frömmigkeit neben einander
zu wohnen, wovon die eine unserer evangelischen Art verwandt ist,
die andre uns fremd anmutet. Kurz gesagt: magische und persönliche

Auffassung der Religion. Ob nicht stellenweise in der katholischen
Kirche selbst die Frömmigkeit in einer heimlichen Umbildung begriffen
fei, stch selbst unbewußt, das ist eine Frage, die durch Beobachtungen
am Katholikentag leise, leise angeregt wurde.

Geradezu auffallend war es für den Reformierten, wie wenig er
in allen den Veranstaltungen und Reden, auch den populären, die

Heiligen und M^M^uennen hörte. Man konnte fast auf den
Gedanken kommen, daß sich der schweizerische Katholizismus von der
Peripherie auf das Zentrum des Glaubens zurückzuziehen beginne,
anf Gott und Jefum Christum, wenn er auch den umgebenden bunten
Kranz der Heiligen nicht auswischen möge, weil noch vieler Augen
die schreienden Farben der Heiligenlegenden lieber sehen und besser

verstehen als das schlichte innige Jesusbild der Evangelien. Oder
war's ein bloßer Zufall, der diesmal die Heiligen zurücktreten ließ?
Wie sehr bei vielen Katholiken die Heiligen noch Gottes Stelle vertreten,
und daß man «x sileiUi« nicht zu große Schlußfolgerungen ziehen dürfe,
zeigte beiläufig ein Probeheftchen, das in der Festhütte aufgelegen hatte:
„Kleine Afrika-Bibliothek. Illustrierte katholische Monatsschrift,
herausgegeben von der St. Petrus-Claver-Sodalität". Da schreiben gleich auf der
ersten Seite des mir vorliegenden Heftchens die „Schwestern der göttlichen
Vorsehung in Madagaskar" von der Gründung einer neuen Missionarstation:

„Wir vertrauten sest auf St. Petrus Claver, daß er uns diesen

neuen Beweis seiner Liebe zu den armen Schwarzen in Afrika geben
werde. Wir riefen mit Inbrunst die heilige Theresia an, denn auch
sie hatte ja große Schwierigkeiten bei ihren Gründungen, Endlich
setzten wir unser Vertrauen auf den heiligen Gerhard Majella, durch
welchen wir schon viele Gnaden erhalten haben ..." Es paßt zu



— 336 —

dieser Auffassung der Religion, wenn in ebendem Artikel mit breiter
Ausführlichkeit beschrieben wird, wie die Missionarin bei den Heiden
Mit der „Lehre des Kreuzzeichens" beginnt: „Sie glauben garnicht,
in welch hohem Grade interessant und rührend es ift. Die Hände
all dieser guten alten Männer und Frauen müssen eben wie die der
Kinder geführt werden, sie würden es fönst nicht zustande bringen
und verzagt werden ..." Solche Schilderungen wirken nun ja
geradezu abstoßend für protestantisches Empfinden. Wir wollen aber
nicht vergessen, daß auch unsere Missionstraktate z. T. so populär
gehalten sind, daß wir sie nicht gerne von andern als Beleg für
protestantische Theologie oder Frömmigkeit benützt sähen. Wir müssen
uns auch stets gegenwärtig halten, daß der Katholik diese Dinge alle,
die uns fremd und vielleicht widerlich anmuten, nicht mit dem
kritischen Verstand betrachtet, fondern mit dem liebevollen Blick der
Gewohnheit, und daß er sie mit dem Gemüt erfaßt. Auch unser protestantisches

und so leicht protestierendes Gefühl konnte die Poesie und
Innigkeit des Katholizismus empfinden, wenn an der malerischen
gedeckten Treppe, die zum Kapuziner Kloster hinaufführt, die in Nischen
angebrachten Bildstöcke, Maria und der heilige Franziskus mit dem

Jesuskind, jedes, der Feier des Tages zu Ehren, eine frische Hortensten-
blüte von unbekannter Hand erhalten hatte. Es hatte etwas
Anmutendes, am Morgen in der Messe zn St. Oswald zu sehen, wie
ein munterer Zuger Knabe mit seinem vierjährigen Brüderchen an
der Hand, als ob er da zu Hause wäre, in die Kirche stürmte und
hinaus und wieder herein, und wie der Kleine, der kaum mit dem

großen Bruder Schritt halten konnte, im Vorbeigehen mit lieblicher
Unbeholfenheit feine Verbeugung vor dem Altar einübte.

Die magische Auffassung der Religion, welche materielle Dinge,
Kruzifix, Weihwasser, Altarsakrament zc. in einer Weise verselbständigt,
und ihnen eine Bedeutung zuschreibt, welche das Vertrauen auf den

unsichtbaren Gott und die Anbetung im Geist und in der Wahrheit
beeinträchtigt, wird uns trotz allem poetischen Zauber, der ste umgibt,
fremd bleiben. Wir können uns die Kirche nicht mehr als Spenderin
supranaturaler Kräfte denken, an die der Mensch gebunden wäre, anders
als dnrch geistige Gemeinschaft mit ihrem geistigen Besitz.

Die persönliche geistige Religion erwies stch daneben als lebendige
Kraft. In einer außerordentlich sympathisch berührenden Ansprache
„über das Segenswerk der inländischen Mission" (die unsrem
protestantisch-kirchlichen Hilfsverein entspricht) begründete der Zuger Pfarrhelfer
Franz Weiß die Tätigkeit des Vereins folgendermaßen: die inländische
Mission sei Seelsorge. Sorge für unsterbliche Seelen sei das höchste,
was es gebe. Aber jede Seele wolle in ihrer Eigenart erfaßt und
behandelt sein; das sei aber nicht möglich, wenn in der Diaspora
3000—4000 Seelen auf einen Geistlichen kommen. Drum mehr Geistliche!

Und würdige Gotteshäuser! Die Kirche müsse als Wohnung
des „eucharistischen Gottes" schmuck sein und müsse durch schmuckes



— 337 —

Aussehen zum Geiste des Besuchers sprechen. Das Problem der
inländischen Mission sei nnr ans ökonomischer Grundlage zu lösen. Zu
dessen Lösung müsse aber tiefer gegraben werden, bis zur Quelle der
Heilandsliebe. Das echte Heilandsbild der Evangelien zeige ihn in
feiner unantastbaren Göttlichkeit und in seiner Menschenfreundlichkeit.
Die Seelenliebe Jesu, die ihn in den Tod trieb, soll den Christen
beseelen, Opfer der Heilandsliebe zu bringen. — Das sind zum großen
Teil nicht spezifisch katholische, sondern echt christliche Gedanken. Es
ist beiläufig gesagt bei dem Thema, das eigentlich dazn einlud, nicht
ein Wort der Polemik gegen die Andersgläubigen gefallen. Ebenfalls
warm religiös, ethisch vertiefend, kraftvoll nach vorwärts gerichtet,
war die Ansprache des Sekretärs der deutschen Katholikentage. Er
fordert Zusammenschluß aller Katholiken. Die ganze Persönlichkeit
des Katholiken soll Apologie der vielfach angefochtenen katholischen
Kirche sein. Nicht lamentieren und nörgeln, sondern arbeiten für die

Sache Christi und des Gottesreiches. Mutig vorwärts in die Zukunft
mit dem allmächtigen Gott! Das waren Worte, die auch einen
Protestanten erbauen konnten.

Daß in der katholischen Kirche viel religiöse Kraft lebt, konnte
der Protestant am Zuger Katholikentag mit Freuden wahrnehmen.
Das zeigte ihm der Einblick in die Gedanken- und Gefühlswelt der
katholischen Christen an manchen Punkten, das zeigte der Blick auf
die gewaltige, praktische und soziale Arbeit auf allen Gebieten, die
der katholische Volksverein mit feinen Organen treibt, und über welche
von seinem Sekretär Bericht erstattet wurde.

Die praktische Tätigkeit der katholischen Kirche ist ja nicht
unbekannt. Es lag Mir hier daran, den Prinzipien nachzugeheu, auf deuen
der moderne Katholizismus sich aufbaut, den treibenden Kräften, aus
denen heraus er wirkt.

Die nähere Bekanntschaft mit katholischem Denken und Leben,
die der Katholikentag vermittelte, ließ wohl oft kräftigen innern Widerspruch

wach werden, förderte aber nichtsdestoweniger die Einsicht, daß
die beiden Konfessionen in unserem Vaterland eine gemeinsame Aufgabe
haben, eine jede an ihrem Teil, mit den ihr von Gott verliehenen
Gaben und Kräften und trotz ihren menschlichen Schwächen zu wirken
in unsrem Volke, daß Gottes Reich komme.

Walther Staub, Affoltern a./A.

MissionMagen.
F 7 Vir hatten vergangenen Winter in den Neuen Wegen den Ver

such gemacht, in möglichst unbefangener Weife, ohne irgend
welche dogmatische Einengung, die Frage der Heidcnmission

zu besprechen. Nicht in der Meinung, daß diese Riesenaufgabe der


	Eindrücke vom dritten schweizerischen Katholikentag in Zug (Schluss)

