
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 11

Artikel: Aus der Werdezeit des Christentums. I., Einleitendes

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132042

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132042
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


52

8 K

«US aer AerSe^ett Ses ebrlstenlums.
I. Clnleittnâes.

WUMan hat das 19. Jahrhundert schon das historische genannt. Auf
I den im 18. Jahrhundert herrschenden Rationalismus, der seine

>» > « Erkenntnisse und Ideale mit der ewig unwandelbaren Vernunft
allein finden wollte, folgte eine Gegenströmung, welche erkannte, daß
wir zum größten Teile vom geistigen Erbe der Vergangenheit leben,
daß wir keinen Neubau aufführen, sondern nur an dem Haus weiterbauen

können, das unsere Vorfahren begonnen haben. Erstaunlicher
Fleiß wurde an die Erforschung der frühern Zeiten gewendet, von
der Geschichte wollte man lernen. Wenn nicht die Anzeichen trügen,
gehen wir jetzt wieder einer unhistorischeren Zeit entgegen. Wir kehren
zwar nicht zum alten Rationalismus zurück, der Ertrag des Historizismus
wird nicht verloren gehen; aber man möchte los von der historischen
Belastung, man sucht mehr Unabhängigkeit vom historisch Gewordenen,
man hebt das Recht der Gegenwart gegenüber der Vergangenheit
stärker hervor, man sucht seine geistige Nahrung weniger mehr im
Ueberlieferten als in den verheißungsvollen Kräften der Gegenwart.
Man lebt unter dem Eindruck ungeheurer Umwälzungen, des Kommens
neuer Zeiten, die auch neue Bedürfnisse nnd Aufgaben bringen.

Diese geistige Situation zeigt sich auch auf religiösem Gebiet.
Suchte das vorletzte Jahrhundert die natürliche Vernunftreligion, so

verfolgte das letzte die historische Erscheinung des Christentums auf
ihren Ursprung zurück, deckte mit vielem Fleiß die Quellen auf und
trachtete an ihnen zu trinken. Aber gerade die gesteigerte Feinheit
der historischen Methode, die Kunst, eine Erscheinung in ihrer Eigenart
zu erfassen und aus ihrer Zeit heraus zu begreifen, offenbarte auch
den Unterschied der Zeiten und die Erkenntnis, daß wir nicht einfach
die Anfänge in die Gegenwart verpflanzen können. Es schärfte fich
der Blick für das, was uns Heutige von Jesus und den Aposteln
trennt. Man konnte aber auch die Veränderungen, die das Christentum

im Laufe der Zeiten erfahren hat, nicht einfach als Abfall be-



— 322 —

urteilen, man lernte sie als notwendige Entwicklung verstehen und
erkannte darum auch der unserer heutigen Lage entsprechenden
Ausgestaltung des Christentums, die man gern als die moderne bezeichnet,
dem Urchristentum gegenüber ihr eigenes Recht zu. Und doch ist
wiederum unverkennbar die überragende Größe, Kraft und Reinheit
der ersten Erscheinung, von der die ganze Bewegung ihren Ausgang
genommen hat; wir stehen unter dem Eindruck eines Reichtums, dessen
kein späteres Stadium sich mehr rühmen kann, einer Höhe, die seither
nicht mehr erreicht worden ist. Die neuen Zeiten bringen neue
Aufgaben, aber das Beste, die Kraft zu ihrer^Bewältigung, empfangen
sie doch aus der ursprünglichen Quelle. Wir finden zu den verschiedenen

Zeiten die verschiedensten Ausgestaltungen des Christentums,
die mannigfaltigsten Kombinationen mit allen möglichen geistigen
Bewegungen, und doch ein Gemeinsames, doch das Gefühl, daß^bei
Gefahr der Verflachung und der Versandung die Anpassung nie ein
gewisses Maß überschreiten darf, daß wir, sobald gewisse Elemente
verloren gehen, vor einer Verkümmerung stehen: die Orientierung an
den Ursprüngen, der Einklang mit dem innersten Urteilen und Wollen
des Stifters ist einfach unentbehrlich. Und doch müssen wir auch
wieder denjenigen Recht geben, welche nach Gegenwartsreligion dürsten,
welche sich nicht damit begnügen, daß Gott vor Zeiten zu den Vätern
geredet habe, welche seine Stimme vernehmenlund seine Hand fpüren
wollen im Leben und Schaffen, im Wachsen und Werden der Gegenwart.

Es stellt sich uns die überaus schwierige Aufgabe der Scheidung

von Schale und Kern, von Ruhendem und Beweglichem, von
Ewigem und Vergänglichem, von Wesentlichem nnd Unwesentlichem.
Ich maße mir selbstverständlich nicht an, diese Aufgabe mit ein paar
Federstrichen zu erledigen. Sie läßt sich überhaupt nicht auf dem
Papier lösen, sondern nur im Kampf mit den Problemen des Lebens;
da gilt es, die Lebensaufgabe fo zu erfüllen, daß wir von dem Wollen
und der Kraft des Ursprungs soviel als möglich in uns^aufnehmen
und uns bewahren und zugleich unsere Zeit verstehen und ihr dienen.
Was hülfe die schönste theoretische Lösung, wenn sie nicht Leben und
Wirklichkeit würde!

Dieses Problem ist nicht erst uns Heutigen gestellt; wir empfinden
es vielleicht besonders lebhaft, weil wir, mit unserer Jugend noch in
einer historisch orientierten Zeit wurzelnd, jetzt von einer Welle un-
historischen Denkens und Fühlens erfaßt werden. Aber es stand schon
vor jener Generation, die, im griechisch-römischen Heidentum
aufgewachsen, das Evangelium der Sendboten Jesu Christi vernahm und
ihm Recht geben mußte, ohne doch, so radikal der BruchZsein^mochte,
ihre Vergangenheit völlig verleugnen zu können. Aus jener Zeit
möchte ich einiges erzählen, das gerade im Lichte unserer heutigen
Aufgabe Interesse bieten dürfte.

Mit großer Energie hat fich die gelehrte Arbeit vor? allem auf
die Erforschung des Bodens geworfen, dem das ChristentumZentsprossen



— 323 -
und desjenigen, auf den es verpflanzt worden ist. Das Judentum
der Zeit Jesu und die griechisch-römische Welt der ersten Jahrhunderte
sollen wieder lebendig gemacht, alle die sich kreuzenden Fäden, die hin und
her wirkenden Einflüsse aufgedeckt werden. Da wird Jesus oder das
Urchristentum nicht als isolierte Erscheinung, als clsus sx maoliing,
verstanden, da wird die Geschichte der Christenheit nicht mehr als
bloßer Eroberungszug einer geschlossenen Macht oder die Geschichte
der christlchen Lehre als Selbstentfaltung der christlichen Idee gefaßt.
Unendlich viel komplizierter wird die Aufgabe, ein Arbeitsfeld für
ganze Generationen von Gelehrten; aber auch immer reicher und
interessanter wird das Bild, das sich da auftut. Gerade die Religionsgeschichte

der letzten vorchristlichen und ersten christlichen Jahrhunderte
fesselt die Forscher, die Philologen nicht minder als die Theologen.
Aber auch dabei bleibt die Forschung nicht stehen, sie ergründet auch
die ganze damalige Kultur, das Milieu, in dem die christliche Kirche
groß wurde, und seine ökonomischen Verhältnisse. Deißmann
durchforscht Inschriften, Papyrusfetzen und Thonscherben, um auch die
unliterarischen Schichten reden zu lassen.

Wir sehen hier den gewaltigen befruchtenden Einfluß der Milieutheorie

und der ökonomischen Geschichtsbetrachtung. Es gilt allerdings
zu unterscheiden zwischen der Weltanschauung des historischen
Materialismus und dem Forfchungsprinzip der ökonomischen
Geschichtsbetrachtung. Erstere erklärt ohne Ausnahme jeden Menschen
völlig als Produkt seiner Umgebung, schließt die selbständige
Wirksamkeit von Ideen, von geistigen Faktoren, von religiösen und ethischen
Motiven aus und macht sie zum Niederschlag, zur rein passiven
Begleiterscheinung ökonomischer Verhältnisse. Sie streicht somit das
Schöpferische aus der Geschichte und macht sie zum reinen Mechanismus.

Aber auch die Forscher, welche diese Weltanschauung, und zwar
mit vollem Recht, ablehnen, handhaben mit schönstem Erfolge die
ökonomische Methode, d. h. sie gehen den materiellen Ursachen, den
ökonomischen Faktoren überall nach und spüren ihrem Einfluß auf
das geistige und religiöse Leben nach; sie machen nicht das
Ökonomische zur einzigen treibenden Kraft, aber sie leugnen feine
Wirksamkeit nicht. Es gibt allerdings immer wieder Stimmen, welche
auch das als unfromm betrachten und keine andern bewegenden Kräfte
anerkennen wollen als allein das innere Recht und die Wahrheit des

Christentums und keine andern Ursachen als den göttlichen Ratschluß.
Sie weisen etwa hin auf die Versuche von Kalthoff und Kautsky,
durch konsequente Anwendung dieser ökonomischen Geschichtsbetrachtung
die Gestalt Jesu überhaupt aus der Geschichte zu streichen. Aber es

fragt fich eben, ob diese Forscher dabei nicht allzu konsequent gewesen
sind, d. h. ob sie nicht den Tatsachen Gewalt angetan haben. Doch
auch wenn sie Recht hätten, darf die Angst vor dem möglichen
Ergebnis eine richtige Methode ausschalten? Und sie widerspricht gar
nicht einem lebendigen Gottesglauben. So gut wir auf dem Gebiet



— 324 —

der Natur gelernt haben, daß die Anerkennung natürlicher Ursachen
die Wirksamkeit Gottes nicht ausschließt, daß Gott nicht neben, fondern
in den natürlichen Ursachen und durch sie wirkt, so gut sollten wir
auf dem Gebiet der Geschichte es fassen können, daß Gott wirtschaftliche

Faktoren dazu braucht, geistige Fortschritte herbeizuführen. Dürfen
wir sür die Geschichte von geistleiblichen Wesen, die wir nun einmal
sind, etwas anderes überhaupt erwarten? Wir leugnen nicht die

schöpferischen Persönlichkeiten; aber sobald wir ihren Wirkungen
nachgehen, fo stoßen wir auf diese materiellen Ursachen; sie aufzudecken
ist nicht unfromm, da es nie unfromm sein kann, den wirklichen
Wegen Gottes nachzugehen. Und schließlich wird es sich auch da
bestätigen, daß die gründliche Durchackerung des Erforschlichen nicht zu
einer satten und dünkelhaften AUeswisserei, sondern gerade vor die
Geheimnisse, vor das Unberechenbare und alles Begreifen Uebersteigende,
vor das wahrhaft Schöpferische hinführt, daß hinter jedem gelösten
Problem zwei neue fich auftun, so daß es der Weisheit letzter Schluß
bleibt, das Unerforschliche still zu verehren.

Aber gerade die Ehrfurcht, meinen viele, müsse abhanden kommen,
wenn eine Erscheinung wie das ursprüngliche Christentum in seiner
klassischen Gestalt, zu der wir in einem religiösen Verhältnis stehen
und auch stehen sollen, wissenschaftlich zergliedert werde und wenn
man alle die zum Teil ganz profanen Faktoren aufdecke, die zu ihrer
Entstehung und ihrem Wachstum beigetragen haben. Wenn man sich

kühl objektiv forschend und analysierend feinem Gegenstand gegenüberstelle,

könne man ihn nicht zugleich mit warmer Andacht umfassen.
Diese Meinung wird nicht nur von ängstlichen, der Wissenschaft
mißtrauisch gegenüberstehenden Gläubigen, sondern auch von einzelnen
Forschern, wie z. B. dem vor einigen Jahren verstorbenen Basler
Kirchenhistoriker Overbeck, geteilt. Es muß ihr aber entgegnet werden,
daß z. B. der Physiker, der in der Spektralanalyse das Sonnenlicht
auf fein Wesen hin untersucht, sich deshalb nicht weniger an der
Wärme und Leuchtkraft der Sonnenstrahlen erfreut als andere Leute;
auch der Botaniker lustwandelt gern in einem Park voll Blumenduft
und -Pracht, auch der Chemiker atmet die Luft und genießt die

Nahrung, die er auf ihre Zusammensetzung untersucht. Gerade so können
wir die historische Erscheinung des Christentums in ihrem Zusammenhang

mit ihrer Zeit und ihrer Abhängigkeit von derselben erforschen
und darstellen, ohne daß wir im Geringsten gehindert sind, uns unter
den Einfluß ihrer Lebensmacht zu stellen und uns dadurch innerlich
zu stärken und zu bereichern. Die historische Untersuchung selbst
macht natürlich noch nicht fromm, so wenig wie der Chemiker von
der Analyse der Nahrungsmittel leben kann. Aber wie dieser durch
seine Forschungen dazu kommen kann, gewisse Speisen zu meiden und
andere zu bevorzugen, fo kann auch die historische Forschung die
wunderbare Kraft und Schönheit mancher Erscheinung offenbaren und
dadurch ihre Wirkung auf Gemüt und Willen verstärken. Sie kann



— 325 —

uns manches in einem völlig veränderten Lichte zeigen, sie kann Idole
entlarven und im Schutt vergrabene Edelsteine hervorziehen, daß sie

in ungeahntem Glänze leuchten. Es kann ihr dabei mancher fatale
Mißgriff passieren, und es geht nie ohne Beunruhigung oder
Erschütterung des Gemütes ab, wenn sie uns zwingt, nnser Urteil zu
revidieren. Aber schließlich wird doch alles bloß Scheinende vor ihr
vergehen, und was vor ihr bestehen bleibt, wird das Ewige fein, das
was allein Wert und Kraft hat; sie wird uns näher znr Wahrheit
führen und unmittelbarer vor die Wirklichkeit stellen, und nur aus der

Wirklichkeit spricht der lebendige Gott zu uns. Wer der Forschung
Halt gebieten möchte, weil er fürchtet, daß seine Autoritäten verblassen
könnten, der möge bedenken, daß Autoritäten, die von ihren Gläubigen
geschützt und gerettet werden müssen, in ihrem Fundament untergraben
sind. Rechte Autoritäten sind nur die, welche uns so packen, daß wir
ihnen nicht entrinnen können. Und wir sind überzeugt, daß Jesu
Macht über die Menschenherzen durch keine historische Untersuchung
verkürzt wird.

Wir zeichnen zuerst einige Bilder aus dem religiösen Sehnen und
Leben der römischen^Kaiferzeit und behandeln dann einige Fragen über
den Einfluß dieses Milieus auf das werdende und wachsende Christentum.

(Forsetzung folgt.) R. Liechtenhan.

CinSriicke vom Sritten schweizerischen

Katholikentag in Xug.
(Schluß.)

IRie Kritik, welche die beiden Konfessionen an einander üben, ist,I soweit sie überhaupt ernst genommen zu werden verdient, ein
Kampf widerstreitender Prinzipien. Es kommt darin die bestimmte

Eigenart der beiden Kirchen zum Ausdruck. Die Stellung der katholischen

Kirche in allerlei theoretischen und praktischen Fragen werden
wir niemals begreifen, wenn wir uns nicht gegenwärtig halten, daß
sie in wesentlichen Punkten von völlig andern Voraussetzungen
ausgeht, als die unsre. Und doch ist solches Begreifen unerläßlich für
den gegenseitigen Verkehr. Zum mindesten nach dem Grundsatz:
tout «omprsndrs o'sst tout pärdornisr. Mehr noch: wenn die

gegnerische^Kritik zur fruchtbaren Selbstkritik anregen soll.
Alle "die uns unverständlichen Urteile des Katholizismus, seine

uns anstößigen Anschauungen und Bräuche, führen zurück auf einen
grundlegenden Unterschied in der Auffassung von der Kirche, und der
verschiedene Kirchenbegriff wieder wird seinen letzten Grnnd haben in


	Aus der Werdezeit des Christentums. I., Einleitendes

