
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 10

Artikel: Zur gegenwärtigen Umgestaltung des Christentums

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132038

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132038
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5S

iß

Zur gegenwärtigen Umgestaltung Ses

Lbristentums.)
Geehrte Versammlung!

U^s ist mir die Aufgabe geworden, an dieser Hochschule systematische
und praktische Theologie zu lehren, das heißt also, untheologisch
geredet, in akademischen Formen an der theoretischen und praktischen

Ausgestaltung des Christentums nach dem bescheidenen Maß meiner
Kräfte mitzuarbeiten. Da mag es wohl am Platze sein, daß ich Ihnen,
so gut ich kann und soweit die mir zur Verfügung stehende Zeit es

erlaubt, zu zeigen versuche, in welchem Sinn und Geist ich das zu

*) Die nachfolgenden Ausführungen bildeten eine akademische Antrittsvorlesung,

die ich zu Beginn des vergangenen Sommersemesters gehalten habe. Ich
veröffentliche sie, trotz verschiedener Bedenken, um Laien von einer neuen
Auffassung des Christentums, wie sie heute in vielen arbeitet, eine allerdings nur sehr

dürftige Vorstellung zu geben. Ich sage Laien, denn die Theologen kennen sie ja
im allgemeinen. Für das rechte Verständnis dieser Ausführungen muß ich aber den
Leser bitten, folgendes zu bedenken: In drei Viertelstunden — soviel Zeit wird in
Zürich einer solchen Vorlesung eingeräumt — läßt sich von einem so großen Gegenstand

nur eine Skizze geben. Es können nicht alle „Wenn" und „Aber" erörtert
werden und die Beweisführung darf bloß andeutend sein. Auch habe ich mich,
was ich besonders stark betone, auf die Darstellung derjenigen Punkte beschränkt,
wo gegenwärtig sich mir eine Umwandlung des Denkens und der Stimmung zu
vollziehen scheint und von dem Bleibenden nicht weiter geredet. Daß ich an einen
persönlichen, heiligen Gott, an sein naturüberlegenes Walten, die Ewigkeitsbedeutung

des Guten und ein ewiges Ziel auch des individuellen Lebens, an die
Offenbarung Gottes in Jesus Christus glaube, meinte ich nicht extra betonen zu müssen,
als Professor der Theologie. Wenn überhaupt meine eigene religiöse Position mit
Zurückhaltung behandelt wird, so ist zu bedenken, daß es sich nm eine wissenschaftliche

Vorlesung, nicht um eine Predigt handelte. Wer etwas von religiöser Keuschheit

weiß, versteht, daß solche Zurückhaltung vor einem akademischen Publikum
nicht Mangel an Bekennermut ist. Ich darf mich doch wohl darauf berufen, daß
ich auch schon anderes veröffentlicht habe, als diese Vorlesung, und dort mein
religiöses Bekenntnis zu finden ist. Das alles sage ich für die Leser, die guten Willens
sind und nur an solche wende ich mich. An einer Stelle habe ich einen größeren Zusatz
in den Text eingefügt, statt ihn als Fußnote zu bringen. Er ist bloß eine
Unterstreichung, keine Aenderung.



— 290 —

tun gedenke. Daß die geistige Lage uns nicht erlaubt, ja gar nicht
ermöglicht, in dieser Arbeit einfach altvertraute Pfade zu gehen, ist
wohl ohne weiteres klar. Wir stehen denn auch bereits, wenn nicht
alle Zeichen trügen, mitten in einer Umwandlung christlichen Denkens
und Handelns, deren Tragweite noch kaum recht zu übersehen ist.
Ich möchte versuchen, einige Hauptpunkte zu bezeichnen, in denen sie

zu besonders deutlichem Ausdruck kommt. Ich kann ja nur eine
andeutende Skizze geben, bei deren Beurteilung Sie nicht vergessen wollen,
daß es sich um Werdendes handelt, das noch nicht leicht in feste

Formen gebracht werden kann.
Die gegenwärtige Umgestaltung des Christentums scheint mir

nur die Konsequenz und Vollendung, sozusagen die reife Frucht, einer
religiösen Krisis zu sein, deren erste Ursachen weit zurückreichen, bis
in die Reformationszeit hinein. Wenn ich für die religiöse Entwicklung,
die das abendländische Christentum in den zwei letzten Jahrhunderten
und mit besonderer Intensität in der zweiten Hälfte des neunzehnten
Jahrhunderts durchgemacht hat, eine Formel finden sollte und dafür,
unter Vorbehalt sofortiger begrifflicher Erläuterung, ein Bild gebrauchen
dürfte, so möchte ich sagen: Was in den letzten Jahrhunderten
sich vollzogen hat, ist ein Herabsteigen der Religion
vom Himmel auf die Erde. Ich will versuchen, diese Deutung
der. uns in ihren einzelnen Erscheinungsformen wohlbekannten
Entwicklung kurz zu erläutern und zu beweisen.

Das Christentum, wie die alte Orthodoxie es gedankenmäßig
geformt hatte, stellte sich dem allgemeinen Bewußtsein dar als die
Lehre von einer übernatürlichen Welt, zu der Zutritt
zu haben zeitliches und ewiges Heil verschaffte und deren
Anerkennung einen Menschen zum Christen machte. Diese übernatürliche
Welt erschien nicht bloß als der menschlich-sinnlichen, empirisch faßbaren
innerlich überlegen, qualitativ von ihr verschieden, sie wurde
vielmehr äußerlich von ihr getrennt, zu ihr in einen gleichsam
räumlichen, sinnlichen Gegensatz gebracht. Sie kümmerte sich wenig um
ihre Gesetze und Ordnungen; sie erkannte ihre Werte nicht an; sie

verlegte das Ziel des Lebens von der Erde weg ins Jenseits. Es
war eine allem Kämpfen und Werden entnommene, fertige, ruhende
Welt. Die Aufgabe des Christen war bloß, durch die Hemmungen
des Weltwefens im Glauben zu ihr durchzudringen und an ihr
festzuhalten. — Man darf wohl sagen, daß diese Auffassung, die in ihren
mächtigen und anschaulichen Formen durch so viele Jahrhunderte den
Gemütern eingeprägt wurde, immer noch das christliche und antichristliche

Denken beherrscht, wenn auch oft nur halb bewußt.
Wir wissen nun, wie darüber eine Krise, ja Katastrophe gekommen

ist. Die religiöse Entwicklung der letzten zwei Jahrhunderte stellt
sich zunächst eben als der Zusammenbruch diefer übernatürlichen
Welt des Christentums und damit in den Augen Vieler des Christentums

selbst dar. Ich brauche ihre einzelnen Stadien bloß zu nennen.



— 291 — ^
Die Hüterin dieser heiligen Welt war die Kirche gewesen. In ihre
Umwallung hatte die Reformation jene gewaltige Bresche gelegt, durch
die eine neue Welt eindrang. Die Anathemen, die der protestantischen
Orthodoxie zur Verfügung standen, erwiesen sich zu schwach, um das
Dogma gegen ihre Wellen zu schützen. Das Dogma als solches, als
ein Produkt der Kirche, ein Stück Kirchentnm, hat ohne die Kirche
kein inneres Recht und darum keineu festen Halt mehr. Es fetzte sich

die kopernikanische Auffassung unseres Sonnensystems durch — damit
schien das Jenseits und der jenseitige Gott bedroht. Der Begriff des

Naturgesetzes, überhaupt der Gefetzmäßigkeit alles Geschehens, wurde
immer klarer herausgearbeitet und allseitiger angewendet — damit
schien das Wunder im alten Sinn, in dem das Christentum doch sein
Leben zu haben glaubte, beseitigt, alles naturüberlegene Schaffen
Gottes geleugnet zu sein. Es kam der Sturm der Entwicklungslehre

— die ewige Welt schien sich in einen Strom stetigen Werdens
zu verwandeln, worin alle festen Wahrheiten in Relativitäten aufgelöst
wurden. Die theologische Wissenschaft selbst zog in ihrer Bibelkritik
und religionsgeschichtlichen Methode die Konsequenzen dieser neuen
Gedanken und schien so das Heiligtum gänzlich zu zerstören, das zu
schützen sie doch in erster Linie berufen war. Die Natur und die
Geschichte, auch die sogenannte heilige, wurde aus natürlichen, menschlichen

Faktoren erklärt, damit — so schien es — die Offenbarung
beseitigt und Gottes Walten unnötig gemacht. Es schien überhaupt
der Gottesglaube und mit ihm die ganze heilige Welt zerstört zu
werden. Was sich aber als das Gefährlichste von allem darstellte:
es kam eine neue Kultur auf, eine Politik, Kunst, Wissenschaft, Ethik,
die ganz an der Welt und am Diesseits orientiert waren. War die

Religion damit nicht unnötig geworden? Konnte man nicht ohne sie

leben?
Es ist, wie ich schon bemerkt habe, unnötig, diese geistige

Katastrophe — den Zusammenbruch der alten übernatürlichen Welt des

Christentums — eingehender zu schildern. Wir kennen sie alle in
ihren großen und kleinen Formen, ihren Kämpfen, ihrer gewaltigen
Tragik. Viel weniger deutlich geworden ist den Geschlechtern, die diese

Entwicklung erlebt haben, ihre andere, positive Seite. Darauf aber
möchte ich nun nachdrücklich Ihren Blick hinlenken; denn es handelt
fich hier um Evolutionen der Geistesgeschichte, die meines Erachtens
von viel größerer Tragweite sind, als alles andere, was mit seinem
Lärm die Welt erfüllt.

Dem Zusammenbruch ist ein Aufbauen parallel gegangen, dem

Vergehen einer alten das Aufbrechen einer neuen Welt. Die
übernatürliche Welt, die in der alten Form zusammengebrochen ist, kehrt
in neuer Gestalt wieder; sie wächst, wenn ich wieder ein Bild
brauchen darf, aus der Natur, aus der empirischen Welt
selbst empor und über sie hinaus. Ich kann auch diese
Entwicklung nur mit einigen Strichen schildern. Die moderne Philosophie,



— 292 —

deren Tendenzen in mancher Hinsicht am besten durch den Namen
des Deskartes bezeichnet werden, arbeitet allerdings die kausale und
mechanistische Denkweise nnd Welterklärung heraus und verschafft dem
Begriff des Gesetzes seine weittragende Bedeutung, aber, sie wird doch
in ihren größten Erscheinungen zum Idealismus, d. h. sie proklamiert
den Geist als Grund der Natur, als beherrschende Macht der
Wirklichkeit, und führt diese in allen Formen auf den Geist zurück, Kant tut
die umgekehrte Tat Kopernikus: er gibt dem Menschen, dem räumlich
aus dem Mittelpunkt des Weltalls vertriebenen, seine zentrale Stellung
zurück. Denn er ist es, der der Natnr das Gesetz gibt, der die Welt
aus seinem Geiste heraus schafft. In Goethes Weltanschauung und
Lebensauffassung geht Gott in die Welt ein, um sie mit seiner Kraft
und seinem Geist zu erfüllen, um, statt von außen her zu stoßen, von
innen her vorwärts und aufwärts zu schaffen. An Schleiermachers
Namen knüpft sich vorzüglich die Betrachtungsweise, die im übrigen
dem ganzen Idealismus eigen ist, daß Religion nicht eine Lehre und nicht
eine Einrichtung sei, sondern zunächst eine notwendige Aeußerung der
Menschennatur, die als solche allerdings aus den Tiefen der Wirklichkeit
stamme und ihr Wesen offenbare. Der Jmmanenzgedanke setzt

sich endgültig im religiösen Denken fest, ohne übrigens die Ueberweltlich-
keit Gottes auszuschließen. Die neu entstandene Kultur, die in der
Humanitätsidee gipfelt, sucht sehr ernstlich eine religiöse Vertiefung.
Sie empfindet sich in Kant, Herder, Fichte, Hegel, Schelling durchaus
als eine Erfüllung des Christentums — und wir müssen ihr jedenfalls

zugestehen, daß sie ihm wenigstens wahlverwandt ist. Die
geschichtliche Betrachtung der Dinge, die mit Herders „Ideen" zum
ersten Mal in großem Stile einsetzt, geht darauf aus, den ganzen
Weltprozeß als die Entfaltung einer göttlichen Idee anzusehen, die

in einem vollendeten Reich des Geistes und der Freiheit zu sich selbst
komme. Die ganze Geschichte wird eine heilige Geschichte, von der
die christliche nur den Gipfelpunkt bildet. In etwas veränderter Form,
aus dem Idealistischen ins wenigstens formell Materialistische, besser

gesagt: aus dem formell Religiösen ins Oekonomische übersetzt, ist es
diese Idee, die im Marxismus die fortreißende Glut der modernen
Arbeiterbewegung bildet. Hier entfaltet sich besonders deutlich ihre
vorwärtsdrängende, auf Weltumwandlung zielende Tendenz. — Damit
find wir auch schon zur Gegenwart gelangt. Von ihr dürfen wir
wohl sagen, daß sie im Tiefsten bewegt ist durch die Hoffnung auf
eine Umwandlung des Weltwesens und insbesondere des Menschentums

im Sinne einer Erlösung und Erhöhung durch das siegreiche
Aufbrechen und Vordringen reinerer und stärkerer Kräfte des Geistes
und Lebens. Daß sie dabei die Erde im Auge hat, beweist die Wucht
der sozialen Bewegung; daß sie dafür aber doch auch eine Begründung
in einer naturüberlegenen Ordnung der Dinge sucht, beweist
der Umstand, daß der sozialen Bewegung eine religiöse parallel geht.

Das ist also der Gang der Entwicklung gewesen, wie ich ihn



— 293 —

sehe: die äußerlich übernatürliche Welt des Christentums ist zusammengebrochen,

dafür hat eine Bewegung eingesetzt, die von der Welt her,
in formell weltlichen und natürlichen Formen, aber freilich mit
ihr innerlich überlegenen Kräften, sowohl das Weltbild als
vor allem die Welt felbft ergreifen und verwandeln will. Das ist das
Herabsteigen der Religion vom Himmel auf die Erde.

Diefe ganze Entwicklung scheint mir in dem Erneuerungsprozeß,
den gegenwärtig das Christentum durchmacht, ihren Abschluß zu finden,
ihren letzten Sinn zu enthüllen. Natürlich ist es von der geschilderten
Krise schon lange ergriffen und beeinflußt worden. In zwei Formen
machte sie sich vor allem geltend: auf theoretischem Gebiete in dem,
was man zusammenfassend die Auseinandersetzung zwischen Glauben
und Wissen nennen kann, auf praktischem als die Summe der
Bestrebungen, die man als praktisches Christentum kennt. Der
Orientierungspunkt oder auch Streitpunkt ist in beiden Fällen die

Stellung zum Uebernatürlichen im alten Sinne. Die Heerlager
gruppieren sich innerhalb und außerhalb der Kirche fo, daß die Einen es
mit mehr oder weniger Eifer augreifen, die Andern es mit mehr oder
weniger Nachdruck verteidigen. Zwischen den beiden Hauptlagern
bewegen sich daun vermittelnde Gruppen hin und her. Das ist das
Zeichen, unter dem die kirchlichen Kämpfe eigentlich bis auf diesen Tag
stehen. Die darin auftauchenden Parteiungen: Orthodoxie, Rationalismus,

Liberalismus, Vermittlungstheologie und bis zu einem gewiffen
Grade auch die sogenannte moderne Theologie, bewegen sich auf diesem
Gebiete. Das gleiche gilt von den meisten der Bestreiter des Christentums.

Sie bemühen sich um die Behauptung, richtige Fassung oder
Beseitigung des Uebernatürlichen und sie bewegen sich dabei im Bannkreis

des Intellektualismus, fei es, daß sie ihn, wenn auch unbewußt,
vertreten, sei es, daß sie ihn bestreiten.

Die Losung vom praktischen Christentum aber bildet die

Ergänzung zu diesem Streit und zugleich seine Illustration. Sie will
der Einsicht Ausdruck geben, daß es gelte, vom Intellektualismus und
der einseitigen Orientierung auf das Jenseits zu loszukommen. Aber diese

Losung wirft gerade ein Helles Licht auf die ganze christliche Orientierung:

man muß dem Christentum einen praktischen Anhang geben,
weil es als wesentlich nicht praktisch verstanden wird. Sonst müßte
ja das Wort vom praktischen Christentum als erstaunlicher Pleonasmus
erscheinen.

Ich kann meinerseits alle diese Kämpfe uud Bemühungen, deren
Ernst und Wichtigkeit zwar niemand verkennen wird, nur als
Vorbereitung zu einer von Grund aus veränderten Orientierung des

christlichen Denkens und Handelns auffassen. Diese taucht heute, wie
mir scheint, in ihren, wesentlichen Linien deutlich vor uns auf und ich

möchte nun versuchen, diese Linien zu zeichnen, oder doch wenigstens
anzudeuten.



— 294 —

Geehrte Versammlung! Die Sache, die wir mit einem freilich
sehr vieldeutigen und etwas verbrauchten Namen Christentnm
nennen — es weiß ja heute jedermann, daß zwischen dem Christentum
und der Botschaft Jesu ein großer Unterschied besteht — hat
ursprünglich und wesentlich mit Weltanschauung nichts zu tun.
Sie ist keine Lehre, Theorie oder spekulative Idee. Sie kümmert
sich außerordentlich wenig um die Streitfragen, die von alters her
die Philosophie beschäftigt haben, wie die nach dem Bau des Weltalls,
dem Verhältnis von Geist und Materie, Leib und Seele, Mechanismus

und Teleologie, der Entstehung und Entwicklung der Natur.
Ob Kopernikus, Deskartes, Darwin recht haben, vder ihre Gegner,
ist ihr zunächst recht gleichgültig. Wenn darüber von ihren Freunden
und Gegnern die leidenschaftlichsten Kämpfe gestritten werden, in der
Meinung, es gehe ihr ans Leben, so schaut sie kühlen Blutes zu, im
Gefühl, daß diese Kämpfe sie eigentlich wenig berühren, daß sie vielfach

nur die Aufmerksamkeit von ihr ablenken. Es handelt sich dabei
nicht um ihr zentrales Wollen. Worin besteht dieses denn?

Das Christentum, möchteich zuerst sagen, ist nicht irgend
eine, seis übernatürlich, seis natürlich begründete
Weltanschauung, sondern ein Versuch, die Welt praktisch
umzugestalten, wurzelnd im Glauben, daß solches möglich
und notwendig sei. Das ist aber freilich ein recht allgemeiner
und farbloser Satz; ich mnß sofort versuchen, ihn zu erläutern, zu
vertiefen und anschaulich zu machen.

Das Christentum, möchte ich zu diesem Zwecke weiter sagen, ist
sich bewußt, nicht eine feste Einrichtung, oder eine philosophische Idee
zu sein, sondern ein Geschichte, eine lebendig vorwärtsschreitende,
sehr reale Geschichte, deren Träger Gott und Mensch sind und die
auf ein bestimmtes praktisches Ziel zustrebt. Damit ift aller
Intellektualismus auf die Seite geschoben; das Christentum ist, vom Standpunkt

des Menschen aus betrachtet, eine Sache des Willens. Das
praktische Ziel, das es im Auge hat, muß im Glauben ergriffen
und durch Arbeit und Opfer verwirklicht werden. Allerdings ist
es auf der andern Seite, und in noch stärkerem Maße, eine
Verheißung. Denn die innerste Triebkraft der Geschichte, von der wir
reden, find die schöpferischen Kräfte und Impulse, die von einer
überlegenen Welt herkommen; sie ist Offenbarungsgeschichte, heilige Ge^
schichte, Entfaltung eines höchsten Willens und Gutes, also
Gottesgeschichte; aber sie ist zugleich völlig Menschengeschichte, und
verläuft in den Formen, die wir natürlich nennen. Ihr Organ ist in
der Hauptsache die sittliche Persönlichkeit, deren Wesen fich freilich ins
Geheimnis und Wunder verliert, namentlich in ihrer höchsten Steigerung

: im Propheten, Heiligen, Erlöser. Das Christentnm glaubt, daß
die innerste Linie dieser Geschichte — die wir im übrigen heute mit
der ganzen Weltentwicklung zu identifizieren geneigt sind, mit Aufgabe

der alten Beschränkungen — über die Propheten Israels uud



— 295 —

Jesus laufe und von hier in die Entwicklung des Christentums hinein,
allerdings nicht ohne sich hier zeitweilig unter fremdem Material fast
zu verlieren.

Und welches ist nun das Ziel dieser Geschichte? Es gibt dafür
ein altes Wort, das allerdings einer gewissen dogmatischen Versteinerung

erlegen ist, wie es solchen alten grvßen Worten oft geht, das
aber doch immer noch am besten, auch am menschlichsten, die höchste
Absicht des Christentums bezeichnet; es heißt Erlösung. Erlösung
ist aber das höchste Wort für Befreiung. In der Tat kann man
nun das Wollen des Christentums nicht besser ausdrücken, als wenn
man es die zentrale Freiheitsbewegung der Menschheit
nennt. Das mag manchen paradox genug klingen, beim Blick auf
manche Partien der christlichen Geschichte, aber an solchen Paradoxien
ist die Wirklichkeit, insbesondere die Geschichte, reich; sie sind ihre Würze.

Worin besteht denn diese Befreiung? Sie ist zunächst nicht etwa
politischer und sozialer Art, trotzdem sie sich auch ins Politische und
Soziale hinein auswirken will. Sie bewegt sich zunächst auf der
innersten Linie, um hier einmal den entscheidenden Sieg zu
gewinnen. In mannigfacher Weise hat der Mensch ja in dem großen
Kampf zwischen Natur und Geist, aus dem seine Geschichte besteht,
für seine Freiheit gerungen: durch Begründung einer materiellen nnd
geistigen Kultur, durch Erfindung von Werkzeug und Waffen, Schaffung
von staatlicher Ordnung, Gesetz und menschlicher Sitte. Aber trotz
der hierin errungenen Siege unterlag er einigen fchwersten, innersten
Hemmungen, die ausgedrückt werden durch die Worte: Weltangst,
Todesnot, Egoismus, Sinnlichkeit, Schuldqual. Hier die innerste
Befreiung zu schaffen, ist der Sinn aller Religion und aller Religionen.
Das Christentum, als die Erfüllung dessen, was alle Religion im
Geheimen will, hat diesen innersten Kampf mit der allergrößten Leiden-
schaft aufgenommen und es hat das Bewußtsein, daß auf dem Höhepunkt

seiner Geschichte, in der Tat Jesu, der entscheidende Sieg gewonnen,
die Erlösung gefunden sei. Das ist seine frohe Botschaft. Sie darf
sich wohl so nennen, denn sie ist eine Freiheitsbotschaft und welche
Kunde klingt Menschenherzen freudiger als Freiheitskunde? Von diesem
innersten Sieg soll Erlösung ausgehen auf alles Weltwesen, es von
Gewalt, Unrecht, Lüge und Finsternis zu befreien, Kräfte ursprünglichen,

freien, gotteskindlichen Lebens aufzuschließen. Für dieses Ziel
hat einer der größten Vertreter dieser Sache das strahlende Wort von
der herrlichen Freiheit der Kinder Gottes geprägt. Es ist bezeichnend,
wie auf den Höhepunkten der christlichen Entwicklung die Freiheit in
den Mittelpunkt rückt. So war es in der franziskanischen Bewegung:
Freiheit von der Welt, speziell der massivsten Fessel der Welt, dem
Besitz, war ihre Losung, Freiheit für die Seele zur Gottes- und
Bruderliebe. „Von der Freiheit eines Christenmenschen" nennt Luther
diejenige seiner Schriften, die seine tiefsten religiösen Gedanken enthält.
Eine bis jetzt noch in keiner Weise widerlegte These behauptet, daß



— 296 —

der Strom der politischen und sozialen Freiheitsbewegung, der durch
die letzten Jahrhunderte zu uns her kommt, seine Hauptquelle in der

Reformationsbewegung des sechzehnten und siebzehnten Jahrhunderts
habe, und zwar merkwürdigerweise gerade in derjenigen ihrer Formen,
die von einer oberflächlichen Aufklärung stets als pfäffisch uud
despotisch verschrieen wird: im Calvinismus, insbesondere der durch ihn
beherrschten englischen Reformation des siebzehnten Jahrhunderts.
Jedenfalls läßt sich das Wirken dessen, auf den das Christentum sich

in letzter Instanz doch immer berufen muß, unter keine besfere Kategorie

bringen als die eines Befreiers. Sein ganzes Wirken kommt in
ein klares Licht und ordnet fich zu einem ebenso schlichten als
großartigen einheitlichen Bild, wenn man diesen Gesichtspunkt gewonnen
hat. Er kam, die Menschen zu lösen von Banden des Egoismus,
des Hasses, des Mammons, der seelischen und leiblichen Not, der Welt-
uud Lebensangst, der Theologie und Religion, der Menschen- und
Gottesblindheit und er tat es, indem er sie'zur Quelle der Freiheit
führte und von dorther Ströme wahren Lebens erschloß. Sein oberstes
Wort für Gott und den Menschen und das Verhältnis zwischen Gott
und Mensch und zwischen Mensch und Mensch ist: Liebe. Das ist
aber zugleich das oberste Wort der Freiheit. So ist Erlöser sein

rechter Name; er ist der größte Befreier, den die Erde gesehen hat.
Man wird das erst dann recht erkennen, wenn die geistige Entwicklung

einmal in ihren großen Linien überschaut wird, oder wenn seine
Gedanken eines Tages wieder lebendigere Mächte werden, als sie

jetzt sind.
Das Christentum also der tiefste Schrei der Menschenseele nach

Freiheit, ein Aufatmen von den auf ihr lastenden dunklen Mächten,
ein Auftauchen der höchsten Gipfel ihrer Bestimmung, ein kühnes
Erfassen ihrer höchsten göttlichen Ziele, und das alles nicht nur eigene
Tat — wenn zwar auch dies! — sondern Verheißung, Gnade,
Ausstrahlung einer höheren Welt, das Herabsteigen Gottes in die

Menschenwelt.
Dieses Ziel ist aber der Natur der Sache nach nicht bloß dem

Einzelnen gesetzt, sondern auch der ganzen Welt, darin er lebt. Es
muß zuletzt für die ganze Menschheit gelten, die das Korrelat des
Einen Gottes ist, es kann, mit E. W. nur in einem Reiche, d. h.
einer solidarischen Gemeinschaft der Menschen, verwirklicht werden.
So gelangen wir zu dem Worte vom Reiche Gottes, das, nachdem
Jesus es zum Gefäß für seine Botschaft gemacht hat, doch in allen
Zeiten der beste Ausdruck für das eigentliche Wollen des Christentums
sein wird. Im Reiche Gottes vollzieht sich die Erlösung. Aber das
Reich Gottes ist zugleich Menschenreich, die völlige Befreiung und
Adelung des Menschen. Schon da, wo es zuerst auftaucht, wenn auch
nicht dem Namen, so doch der Sache nach, bei den Propheten Israels,
ist sein charakteristisches Merkmal die Betonung der religiösen Humanität.

Nicht Tempel- und Altardienst, sondern Gerechtigkeit, Rein-



— 297 —

heit und Güte sind echter Gottesdienst, und zwar ist es vor allem
der Fremdling, die Waise und Witwe, das arme, gedrückte Volk,
das Gott anliegt. Eine gewaltige Wendung: der Mensch als solcher
wird der eigentliche Gegenstand des religiösen Tuns, das religiöse
Heiligtum, und zwar besonders seine Verbindung mit dem
Mitmenschen. Jesns hat dann vollends Menschendienst und Gottesdienst
auf ewige Weise in Eins gesetzt, den Menschen in die höchste Höhe
gehoben und doch völlig mit dem Bruder verbunden, besonders mit
dem geringen und geringsten. Und nun sollte man sich besser, als
es gewöhnlich geschieht, klar machen, was das eigentlich bedeuten will.
Wir sehen diese Gedanken viel zu sehr in rein kirchlichem Lichte; ste

haben etwas Hieratisches*) und Unwirkliches für uns. Aber es handelt
sich um sehr reelle Dinge. Es handelt sich nicht um irgend welche

religiösen Besonderheiten, sondern ganz einfach um den Menschen.
Vom Menschen wird hier Großes gesagt, in seinem Aufstieg soll es

hier eine mächtige Stufe höher gehen. Wenn man in einem modernen
Ausdruck nicht ohne weiteres eine Profanierung alter Wahrheit
erblickt, darf man wohl sagen: die Befreiungsbewegung, die das Christentum

seinem innersten Wesen nach ist, hat zum Ziele die größte
Erhöhung des Menscheu. Nicht so, daß daß es einfach den

natürlichen Menschen vollendete — ihn zerbricht es in gewisser Hinsicht

— aber fo, daß es ihn zum Übermenschlichen erhebt und ihn
dadurch allerdings erst recht menschlich, weil natürlich, schlicht, ganz frei,
mit Einem Wort: kindlich macht. Nach alter christlicher Anschauungsweise

ist der Erlösungsprozeß Mensch werdung Gottes, die zugleich
Gottwerdung des Menschen ist. Denn was in Jesus, dem Christus,
geschah, soll in allen, die an ihm Teil haben, geschehen. Man wird
diese Gedanken eines Tages vielleicht wieder besser verstehen. So viel
ist klar, daß bis jetzt noch keine andere Losung erschienen ist, die den

Menschen zu solchen Höhen wiese. Wenn dieser Sinn des Christentums

wieder verstanden würde, wenn die darin eingeschlossenen,
erstarrten, hieroglyphisch gewordenen Wahrheiten und Verheißungen
lebendig würden, dann wären darin alle hohen Ahnungen, die heute
die Herzen bewegen, erfüllt und überboten, aber alles — zum Unterschied

von vielem modernen Wesen — großartig schlicht, quellfrisch,
demütig und kindlich.

Das Christentum ist also eine lebendige Geschichte, die zwischen
Gott und Mensch spielt und auf die Erlösung des Einzelnen und der
Gesamtheit geht, also eine Sache nicht der Theorie, der Weltanschauung,

sondern des Tuns und Erlebens — und zwar des individuellen
und des kollektiven, ja zuletzt des universellen — eines Tuns und
Erlebens, das keine Theorie ganz zu fassen vermag.

Das ist nun nichts Neues. Das Christentum hat immer gewußt,
daß es Geschichte fei, Offenbarungs- und Heilsgeschichte, daß es auf

*) Hieratisch nennt man feierlich gebundenen religiösen Stil,



— 298 —

großen geschichtlichen Tatsachen ruhe und großen geschichtlichen
Tatsachen entgegengehe. Aber es kam über das glühende Leben dieser
Geschichte früh schon eine gewisse Erstarrung. Vom Griechentum
her kam sie, dem Volk des Intellektualismus, der philosophischen Idee.
Diese Geschichte wurde zu einer Lehre und Institution. Die Wahrheit
von der Menschwerdung Gottes in einer Welt, ivo Gottes Wille geschähe

„wie im Himmel", wurde in das christologische Dogma gepreßt. Aus
dem Christus, der in der Menschenwelt kämpfend, leidend, erlösend
Gestalt gewinnen sollte, wurde der Gottmensch der Kirche. Auch über
den Gottesbegriff kam die Erstarrung. Der Gott Jesu uud der
Propheten ist ein schaffender, lebendig vorwärtsschreitender Gott, ein Gott
des heiligen Willens, vom Griechentum her aber kam die Auffassung
Gottes als eines ruhenden Seins, einer philosophisch-abstrakten Idee,
und legte sich auf alles Denken von Gott. Die Gottesgeschichte, von
der wir geredet haben, wurde in eine Lehre gefaßt, wurde selbst zur
Lehre. Von der Annahme dieser Lehre hing das Heil ab. Der rechte
Glaube in diesem theoretischen Sinne wurde das Kennzeichen des

Christen; die Liebe wurde in den Hintergrund geschoben. Der
Intellektualismus kam aus in Gestalt des Orthodoxismus und in andern Formen
— und im Gefolge davon alle jene Erscheinungen des Religionshafses,
der Ketzerrichterei, der Unterdrückung der freien Bewegung des Geistes,
die wir alle nur zu gut kennen. Gleichzeitig hatte in der katholischen
Weltkirche die alte Gottesreichshoffnung eine Art Erfüllung gefunden.
Sie wurde damit selbst zu einem Weltreich, das weltliche Mittel brauchte.
Aus dem Weltverwandlungsdrang wurde Welteroberungsdrang, aber
die Welt hatte innerlich gesiegt. In Kirche nnd Dogma
erstarrte die vorwärtsdrängende Bewegung des Gottesreiches.

Die Folgen brauche ich nicht zu schildern.
Dann kam das Erwachen. Es kam die gewaltige Erschütterung des

alten religiösen Denkens, die wir anfangs geschildert haben; es kam das
Sehnen und Drängen einer neuen Welt; es kam die Frühlingswärme eines
neuen religiösen Empfindens; es kam das Hämmern der biblischen Kritik,
deren wesentliches Verdienst darin besteht, das wahre gottmenschliche
Leben der Geschichte aus der dogmatischen und hieratischen Verhüllung
befreit zu haben. Wir lernten in den Propheten Israels eine

Religion kennen, die im Walten der geschichtlichen Mächte den Schritt
und die Stimme des lebendig schaffenden Gottes erkennt. Wir lernten
in Jesus wieder göttliches Leben in menschlicher Form verstehen. Die
Gottesreichshoffnung leuchtet in ihrem alten Sinne wieder auf. Das
geschah sicher auch unter dem Einfluß der großen geistigen Bewegung
der Zeit, besonders der sozialen Umwälzung. Aber wie es nun auch
gekommen sei: die Erstarrung ist gewichen. Dogma und Kirche zerbrechen,
zerschmelzen vollends und verjüngt steigt empor die Wahrheit von der
Menschwerdung Gottes, dem Gottesreiche, dem Christus, der in der
Menschenwelt erlösend fortarbeitet. Die Erstarrung ist auch vom
Gottesbegriff gewichen. Gott ist uns nicht mehr das ruhende, absolute



— 299 —

Sem, sondern der starke, schaffende, persönliche Gott, der die Welt
verwandeln will, der in der Geschichte einherschreitet und besonders
in ihren Stürmen und Katastrophen seine Stimme erhebt.

Von dieser neu erwachten Erkenntnis und Empfindung aus
ergeben fich eine Fülle von Veränderungen christlichen Denkens und
Fühlens, von denen ich nur drei ein wenig ausführlicher darstellen
möchte.

Es ist klar, daß die Geschichte, von der wir geredet haben,
auf die Erde gerichtet ist. Das scheint heute zwar recht
selbstverständlich zu sein, bedeutet aber doch einen gewaltigen Bruch mit
der christlichen Vergangenheit, Denn zu den entscheidendsten Ereignissen

der christlichen Entwicklung hat es gehört, daß diese Geschichte

von der Erde zum Himmel abgelenkt wurde. Das Gottesreich
wurde ein jenseitiges. Statt daß der Himmel zur Erde Herabkommen
sollte — was der ursprüngliche Gedanke des Christentums ist — sollte
die Erde zum Himmel emporgehoben werden. Der „Himmel" wird
die entscheidende Bestimmung des christlichen Denkens. Dort liegt das
Ziel. Das Leben des Diesseits wird entwertet. Die diesseitige und
weltliche Kultur empfängt vom Christentum nicht die ursprünglich
beabsichtigte Befreiung und Erhöhung. So sehr nun auch
Lebensstimmung und Lebensideal ihre alte Jenfeitsrichtung verloren haben, auch
im christlichen Denken und Empfinden, so ist doch noch keine
durchgreifende und bewußte neue Orientierung da. Auch die Bestreiter
des Christentums stellen sich meistens noch auf den alten Boden, auch
ein Nietzsche, bei dem doch eine bessere Erkenntnis manchmal durchblitzt.
Sie reden von der Jenseitigkeit, Sinnenfeindschaft, Weltverneinung
des Christentums, dem sie ihr monistisches Diesseitigkeitskredo
entgegensetzen. Sie behalten auch recht, soweit sie dabei das historisch
gewordene Christentum in seiner Breite vor Augen haben. Aber ins
Unrecht geraten sie, sobald sie sich dabei auf das Griechentum mit
seiner Diesseitigkeit und Sinnenfreude berufen. Jede tiefere Geschichtserkenntnis

stellt uns vor die Tatsache, daß die prinzipiell
sinnenfeindliche Stimmung und mehr noch die herkömmliche Jenseitsorientierung
nicht von Jesus und den Propheten, sondern vom Griechentum,
besonders von Plato her, ins Christentum gekommen ist.*) Platos Werk
ist die Ablenkung des Blickes von der irdisch-sinnlichen Scheinwelt zu
dem jenseitigen Reich der Ideen, aber die Stimmung des Urchristentums

ist durchaus konzentriert in der Bitte: „Dein Reich komme."
Es gehört zu den gesichertsten Ergebnissen der Erforschung des
Urchristentums, daß es auf einen neuen Himmel und eine neue Erde
wartete, worin Gerechtigkeit wohne, auf eine neue Welt, die allerdings
vom Himmel her komme, aber die Erde zu ihrem Schauplatze mache.

*) Ob Plato darin richtig «erstanden worden ist, kann hier nicht untersucht
werden. Was ich sagen will, ist bloß, daß diese Wirkung geschichtlich vor allem
mit den platonischen und besonders den neuplatonischen Gedanken sich verbunden hat.



— 300 —

Es ist eine den irdischen Lebensformen und auch dem Tode überlegene
Welt, gewiß; sie ist nicht aus irdischem Stoff; aber sie soll die Erde
verwandeln, soll an Stelle der irdischen Gewalten, speziell des römischen
Imperiums, dieser kolossalen Verkörperung des Prinzips der Macht
und Gewalt, die Herrschaft Gottes setzen.

Es ist Aufgabe einer den wirklichen Problemen gerecht werdenden
Darstellung der christlichen Geschichte, zu zeigen, wie dieser Sinn des

Christentums mehr oder weniger zugedeckt worden ist. Bedeutungsvoll
war in diesem Prozeß das Eindringen jenes Pessimismus, der die menschliche

Natur und alles Weltwesen für von Grund aus durch die Sünde
verderbt hält und darum mehr geneigt ist, seine Auflösung in Flammen
des Gerichtes zu erwarten, als seine Umwandlung zu einer Welt, in der
Gottes Heiligkeit und Liebe Gestalt gewonnen hätte. Auch dieser Geist
ift im Grunde dem Griechentum eigentümlicher als dem Evangelium
Jesu. Er findet nur in diesem einen wahlverwandten Zug, da auch
es gegen die bestehende Welt geht. Schon Paulus, der erste Theologe der
Christenheit in großem Stil, vertritt mit Macht diefe Stimmung, die
seither den Geist des Christentums entscheidend beeinflußt hat bis auf
diesen Tag. Dazu gesellte sich der Intellektualismus, der das christliche

Tun auf das Gebiet theoretischer Kämpfe, und der Individualismus,
der es einseitig ins Innere des Menschen verlegte und über der

Sorge um das persönliche Heil die um das Heil der Welt übersehen
ließ. Das sind alles Faktoren, die den stärksten Einfluß auf das
christliche Denken und Empfinden gehabt haben; Männer wie Augustinus

und Luther leben in diesen Gedanken und Stimmungen. Allerdings

hat der Katholizismus in Form der Kirche doch den alten
Gottesreichsgedanken bewahrt, nur daß er gerade damit auch wieder
vor der Welt kapitulierte. Der Protestantismus wollte umgekehrt
durch Aufhebung der Kirche den christlichen Geist freisetzen, kapitulierte
dann aber in anderer Weise vor der Welt, indem er ihre vorhandenen
Ordnungen zu stark respektierte. Kurz: es ist eine große, vielgestaltige
Geschichte, die dazu führte, daß der Weltumgestaltungsdrang des alten
Christentums zwar nicht erstarb, aber zurücktrat. Sicher hat auch
diese Geschichte Großes in sich getragen, Großes geschaffen. Sie ist
nicht fruchtlos geblieben; sie war vielleicht in mancher Hinsicht
notwendig. Befonders ist vom Himmelsglauben, der Himmelssehnsucht, der
Orientierung an der Ewigkeit zu sagen, daß sie in ihrer Art eine
gewaltige Kraft geworden ist, eine Kraft, ohne die auch der
Weltumgestaltungsdrang des Christentums ohnmächtig geblieben wäre. Denn
um die Welt aus den Angeln zn heben, bedarf es überweltlicher Kräfte.
Vielleicht war die einseitige Himmelsorientierung ein Mittel, solche
anzusammeln. Aber die Ablenkung vom Sinn des Christentums trat
ein, sobald diese Kraft nicht das leistete, was sie sollte: eben eine
Triebkraft für die Verwandlung des Weltwesens zu sein, sondern eher
das Gegenteil wirkte.

Da kam die Diesseitigkeitsbewegung der durch Renaissance und



— 301 —

Reformation entfesselten Welt, kam der neue Drang, die Erde durch
den Geist zu bewältigen, der neue Glaube an ein Reich befreiter und
gehobener Menschlichkeit auf Erden. Und nun gewinnt das Christentum

sein altes Strombett langsam wieder. Mit steigender Zuversicht
faßt es die Welt an. Es verliert die asketische Geringschätzung der
weltlichen und materiellen Arbeit. Ein neuer Begriff von Christentum und
Christsein bildet sich heraus. Es ist uns eindringlich deutlich geworden,
daß nicht der Mann, der Glaubensbekenntnisse unterschreibt, der asketischen

Hebungen obliegt oder theologischen Spekulationen, der die Messe
liest oder Kirchenbücher führt, dem Ideal des Jüngers Jesu entspricht,
sondern der Mann, der Not und Elend angreift, für soziale Gerechtigkeit
kämpft und im Glauben Berge des Bösen versetzt. Auch die Kreise, die
sich gegen diese Tendenz im Namen des sogenannten inneren Lebens
wehren, können sich dem Zwang des neuen Fühlens nicht entziehen.
Die Fragen, die heute die christliche Welt in Anspruch nehmen, sind
nicht dogmatischer, sondern ethischer Natur, die von Tolstoi und
Nietzsche angeregten und vor allem die Frage der Fragen, die soziale.
Damit stellt sich eine neue Stimmung gegenüber aller Weltarbeit ein.
Sie wird nicht nur mit gutem Gewissen getan — das hatte schon die
Reformation geschafft — sondern es gibt heute eine wachsende Zahl
von Menschen, die mitten in der scheinbar materiellsten Arbeit, z. B.
in der Beteiligung am Genossenschaftswesen, in der Schaffung besserer
Wohnungsverhältnisse, sich freudig als Christen uud Arbeiter für
das Gottesreich empfinden. Das ist die Stelle, wo in den Kirchen
der Gegenwart ein neuer Enthusiasmus aufschlägt, ein neues
Frühlingsgefühl, die doch weit entfernt sind von leichtem Fortschritts-
optimismus, da sie die entgegenstehenden Mächte nur zu wohl kennen.
Aber allerdings weicht damit jener Bann des Pessimismus, der sich,
wie wir gesehen haben, früh schon auf die christliche Stimmung gelegt
hatte. Der Mensch und das Weltwesen erscheinen, trotz aller schweren
Belastung mit Not und Sünde, doch als Gottes Werk, also auf das
Gute hin geschaffen, als fähig, diesen ursprünglichen Sinn ihres Wesens
zu entfalten, wenn nur der Hauch wahrhaft göttlicher Kräfte des Guten
über sie geht.

Zweierlei kann dieser neue Ausblick leisten, was die Gegenwart
vor allem nötig zu haben scheint: er gibt ihrem chaotisch gewordenen,
des inneren Einheitsbandes entbehrenden Streben ein Zentrum und
ein Ziel, eine höchste Orientierung, und zugleich verheißt er ihr
einen Znstrom von fo notwendiger Kraft. Vor ihren großen Nöten,
Aufgaben und Gefahren sehnt sie sich nach helfenden, erlösenden Kräften.
Solche zu kennen, ist die Behauptung des Christentums — nach nichts
scheint aber die heutige Welt heißer zu begehren, als nach erlösenden
Kräfteu für diese Erde, für die Arbeit, für das leibliche und seelische
Leben.

Daß diese Richtung auf die Erde aber nicht auf sie
begrenzt zu sein braucht, nicht auf sie begrenzt sein



— 302 —

darf, ist selb sto erständlich. Auch diese neue Orientierung hat
eine Jenseitshoffnung, sie macht nicht mit dem Tod und der
gegenwärtigen Weltwirklichkeit den Schlußstrich; aber ihre Jenseitshoffnung

ist uicht eine Hemmung der Diesseitshoffnung, sondern ihre
Fortsetzung. Beide stammen aus einem Quell: dem Glauben an
die hinter den vorhandenen Weltwirklichkeiten schaffende Macht und
Liebe des Gottes der Lebendigen. Freilich wird auch die Form dieser
neuen Jenseitshofsnung sich dem ganzen neuen religiösen Denken gemäß
umgestalten müssen, wovon hier nicht weiter geredet werden kann.

Dieses auf die Umgestaltung der Welt gerichtete Streben muß
aber mit Notwendigkeit die Form der Hoffnung annehmen, denn
es geht auf ein fernes, für den Verstand der Verständigen unmögliches
Ziel. Daraus ergibt sich nun eine weitere große Veränderung der
christlichen Orientierung: Das Christentum verlegt seinen
Schwerpunkt wieder aus der Vergangenheit in die
Zukunft. Die Tragweite dieser Wandlung ist noch kaum zu übersehen.
Die rückwärts gekehrte Art schien dem Christentum wesentlich zu sein,
denn in der Vergangenheit, schien es, lagen die Taten und
Offenbarungen, auf die es sich stützte. Dort war alle Wahrheit erschienen,
was konnten Gegenwart und Zukunft noch bringen? Die heilige Lehre
hatte sich jener Taten und Offenbarungen bemächtigt, sie mit einem
bestimmten Weltbild, bestimmten sittlichen Gedanken und organisatorischen

Formen verbunden. Diese wurden alle geheiligt, wurden
ein geweihtes und unantastbares Gefäß des übernatürlichen Inhalts.
Von diesem Zentrum aus breitete sich die konservierende Tendenz auf
den ganzen Umkreis des Lebens aus. Die Existenz des Christentums
schien mit allem Bestehenden verbunden zu sein; es hing von ihm ab
nnd schützte es. Es wurde in einigen seiner bedeutsamsten Formen
die konservativste, ja reaktionärste Macht der Geschichte, umgab alles
Bestehende mit religiösem Nimbus und war der selbstverständliche
Feind alles Neuen. In dieser Stimmung wurde es durch den vorhin
geschilderten Pessimismus bestärkt. Mag nun diese Art auch einige
Erweichung gefunden haben — und ganz herrschend war sie nie! —
so erscheint diese vielen bloß als eine Konzession an den modernen
Geist, der konservative und rückwärts gewandte Charakter dieser
Botschaft aber als das Ursprüngliche.

Aber zu den bedeutsamsten Ereignissen der letzten Jahrzehnte
gehört die Wiederentdeckung des revolutionären
Charakters des Christentums. Wir wissen es wieder: jene ersten
Christen waren nicht Leute, die eine heilige Vergangenheit hüteten,
sondern svlche, die sehnsüchtig und gespannt des Kommenden
harrten. Wohl hatten sie Großes erlebt, aber dieses war ihnen eine

Bürgschaft des noch Größeren geworden, das kommen sollte. Weit
davon entfernt, Verteidiger der bestehenden Ordnungen zu sein, erwarteten

sie, erhofften sie vielmehr deren Untergang; sie galten dem Staat
als Anarchisten, den Kirchen als Gottlose, der Gesellschaft als Phan-



— 303 —

tasten und Störer der herkömmlichen sittlichen Ordnungen. Sie hatten
eine so große Hoffnung, daß sie sie einander nur ins Ohr sagen und
sie literarisch in jene geheimnisvollen Symbole hüllen mußten, wie z. B.
die sogenannte Offenbarung Johannis sie uns vorführt. Für sie war
die Zeit der Offenbarung nicht fertig — das Größte war noch
vor ihnen. Sie standen in einem frischen Strom des Erlebens
göttlicher Taten und Lebenserweise; die Welt ihres Gottes mit ihren
Wundern schloß sich erst noch vor ihnen auf; vor ihnen lag der
vollere Tag.

Dann kam auch hier die Erstarrung. Der lebendige Fluß, der,
immer voller und tiefer werdend, in die Zukunft strömte, kam in
Dogma und Kirche zum Stillstand. Und das Auftauen geschah dann
unter der Einwirkung der uns bekannten Faktoren. Es waren besonders
auch die Entwicklungslehre und die soziale Bewegung, die das Denken
und Fühlen gleichmäßig darauf hinleiteten, nicht in der Vergangenheit,
sondern in der Zukunft das Heil zu suchen. Däs ist mit Macht auch
über das christliche Denken und die christliche Stimmung gekommen.
Wir gewöhnen uns immer mehr, die geschichtliche Bewegung, die sich

vor allem an den Namen Jesu knüpft, so aufzufassen, daß sie wenigstens

zum Teil Weissagung ist, Weissagung und Hoffnung auf
Dinge, die noch kommen, auf Kräfte und Herrlichkeiten, die noch
aufbrechen sollen. Es ist also nicht alle Offenbarung der Wahrheit in
der Vergangenheit abgeschlossen; die Offenbarungsgefchichte
geht vorwärts und das Beste liegt vor uns. Gottes Worte find
noch nicht alle gesprochen und sein Leben hat unendliche neue Morgen.
Die Propheten und Jesus haben ja von einem lebendigen Gott
geredet. Sein Reich kann also nicht ein fertiges System, eine
Institution, eine Summe von Lehren sein, es ist vielmehr ein Leben,
das in immer neuen Formen, immer neuen Tiefen und Wunder
offenbarend, jenem Ziele zustrebt, das in dem Wort von der
Menschwerdung Gottes aufgeleuchtet ist. Jene Worte des Johannisevangeliums

müffen in all ihrer Freiheit und Kühnheit wieder auf den

Leuchter gestellt werden, die von dem Parakleten reden, der der
Gemeinde Jesu Wahrheiten enthüllen werde, die Jesus, der Meister selbst,
noch nicht ausgesprochen. Ein Christ ist also nicht Einer, der eine

Reihe von religiösen Theorien für richtig und andere für falsch hält,
nicht Einer, der gegen Darwin streitet oder gegen Marx, nicht bloß Einer,
der an Gott glaubt oder an ein Jenseits — das tut der Bekenner des

Islam auch — sondern Einer, der an den Christus glaubt, der die

Welt erlösen wird, d. h. an Gottes Herabsteigen ans Erden in einer
durch Liebe, Gerechtigkeit und Reinheit befreiten Welt. Nicht die dsati
possidentis aller Art, sondern die Hungernden und Dürstenden, die

um einer großen menschlichen Hoffnung willen Geächteten, die Kämpfer,
die Märtyrer — und hießen sie sich selbst Unchristen oder Antichristen
— gehören zu diesem Typus. Man wird, wenn diese Verwandlung
des Christentums in seine alte Art vorwärtsgeht, den Christen gerade



— 304 —

wie einst nicht mehr Aengstlichkcit, rückwärtsschauende Art vorwerfen,
sondern vielleicht eher Utopismus, Phantastik, Schwärmerei,
revolutionären Radikalismus; Anhängerschaft und Opposition müssen sich

gänzlich verändern. Das Christentum, sv lange der stärkste
Gegner der vorwärtsstrebenden Geister, wird dann als
die Konzentration und Gipfelung aller höchsten und
kühnsten menschlichen Hoffnung erscheinen.

Es ist aber klar, daß diese Entwicklung durchaus ins Laienhafte,

Humane, Sittliche auslaufen muß. Damit nennen wir die

letzte der Veränderungen, die wir im Auge haben. Sie ist selbstverständlich.

Die übernatürliche Welt im alten Sinne hatte zum
notwendigen Korrelat das Kirchentnm; die heilige Lehre bedurfte einer
Institution, die sie hütete und auslegte. Die Trennung zwischen Klerus
und Laien war damit von selbst gegeben. Aber das Reich der Erlösung,
das in Gerechtigkeit, Güte und Reinheit sich auswirkt und nur die

Erfüllung alles höchsten menschlichen Sehnens ist, muß und kann sich

nur in schlichten, menschlich-sittlichen, laienhaften Formen auswirken.
So erscheint es in Jesus. Da ist kein Schatten des Kirchentums,
sogar am Ende der tötliche Konflikt mit ihm. Auch die Reformation
wollte durchaus eine Sekularisierung und Laisiernng des
Christentums. Diese Entwicklung ist seither vorwärts gegangen.
Eine ihrer Stadien wird bezeichnet durch die Trennung von Kirche
und Staat. Nicht daß religiöse Gemeinschaft nun
aufhören müßte, im Gegenteil, aber sie wird immer weniger die Tendenz
haben, sich in besonderen religiösen Formen zu der menschlich-sittlichen
in Gegensatz zu stellen. Die Erkenntnis erfaßt in allen Religionen und
Konfessionen die Geister, daß Religion als Handeln auf die Welt
Sittlichkeit, Humanität ist; daß das Verhältnis zu Gott sich im Verhältnis

zum Menschen auswirken muß, Gottesdienst Menschendienst ist,
das Gottesreich zugleich ein geheiligtes und geeintes Menschenreich — also
auch hierin ein Lebendigwerden der Wahrheit, die in aller Religion
dunkel sich regt, im Christentum aber zur hellsten Entfaltung gekommen
ist, daß Gott Mensch werden will, damit der Mensch vergöttlicht werde.

Die gegenwärtige Umwandlung des Christentums erscheint also
im Lichte dieser Auffassung als ein langsames, durch kleine und große
Kämpfe und Krisen hindurch vor sich gehendes Weichen jenes
Erstarrungsprozesses, der mehr oder weniger über den ursprünglichen
Lebensstrom des Evangeliums gekommen war. Ich glaube, daß
damit wirklich der Gesichtspunkt gefunden sei, der uns den Sinn der
gegenwärtigen religiösen Bewegung im Großen und Kleinen
aufschließt. Er enthüllt mächtige Perspektiven und ist wohl geeignet,
dem Christentum neue Hoffnung und neues Selbstvertrauen zu geben.

In diesen Prozeß werden alle seine Formen hineingezogen und
umgeschmolzen. Er ist in vollem Gange. Dabei geht jedoch nichts verloren,
es wird nur umgeformt. Nicht verloren geht seine wunderbare, innerliche,

naturüberlegene Art, nicht sein Individualismus, seine Verbindung



— 305 —

mit den großen Tatsachen feiner Vergangenheit, sein Ausblick auf eine
der Vergänglichkeit überlegene Welt — alles will vielmehr erst recht
Realität werden, zu vollerem, gegenwärtigerem Leben erwachen. Nicht
Auflösung, sondern Erfüllung heißt dieser Weg. Unsere Ausführungen
bedeuten darum auch keine Geringschätzung oder Verurteilung der
Vergangenheit. Auch sie hat sich so gut um Gott und den Menschen
bemüht, wie die Gegenwart. Auch auf den Wegen, die von der
ursprünglichen Richtung abführten, ja auch auf Irrwegen, hat sie

Großes geleistet und erfahren. Aber es ist keine Geringschätzung der
Knospe, wenn wir uns über das Aufbrechen der Blüte freuen, oder
der Blüte, wenn wir der Frucht harren.

Es wäre nun gewiß eine interessante Aufgabe, zu zeigen, welche
Konsequenzen sich aus der neuen Auffassung für das religiöse Leben,
die kirchliche Praxis und besonders auch die theologische Arbeit ergeben.
Daß sie eine gründliche Umgestaltung der religiösen und kirchlichen
Theorie und Praxis zur Folge haben muß, liegt auf der Hand. Ich
muß mich hier aber vollends mit einigen Andeutungen begnügen.

Es eröffnet sich uns der Ausblick auf ein allmähliches Wegfallen
oder doch Nachlassen dessen, was man Konflickt zwischen Glauben
und Wissen nennt. Die Weltanschauungsfragen verlieren für das
Christentum viel von ihrer Wichtigkeit. Die Christen sind nicht
in erster Linie Lente, die eine Weltanschauung zu vertreten
haben, fondern Leute, die für die Welt Großes hoffen
und dafür auch schaffen wollen. Gewiß behalten an
ihrem Ort auch solche Weltanschauuugsfragen große Wichtigkeit.
Eine Weltanschauung zum Beispiel, die die Selbständigkeit des
Geistes und das Walten des Zweckes in der Welt leugnete, wäre
eine Atmosphäre, worin der Christ mit seinem Hoffen und Glauben
nicht leben könnte. Aber die Aufmerksamkeit des Christen richtet sich

doch nicht in erster Linie darauf. Eine Vergleichung mag uns dieses
Verhältnis anschaulich machen. Wenn einer ein Bürger der Schweiz
ist, der für fein Volk ein Herz hat, so ist es auch nicht die
Weltanschauung, die ihn darin entscheidend bestimmt. Ob er Theist,
Pantheist, theoretischer Materialist, Monist sei — er arbeitet, hofft, kämpft,
denkt für sein Land. So auch, wer Bürger jenes größern Reiches
geworden ist, von dem wir geredet haben. Er grübelt nicht in erster Linie
über das Wesen Gottes oder Christi, über Materie und Geist,
Mechanismus und Teleologie — er arbeitet, hofft, kämpft für die letzten
Ziele dieses Reiches und glaubt gerade darum daran. Denn
aus seinem Arbeiten, Lieben und Hoffen stammt die Weltanschauung
eines Menschen, jedenfalls viel mehr als umgekehrt. Ein Christ lebt
in letzter Instanz von tieferen Quellen, als Weltanschauung, Wissenschaft,

verständiges Denken je erreichen kann: aus dem Leben des
schaffenden Gottes selbst, das ihn ergreift. An dieses reicht keine

Weltanschauung heran, seis verneinend, seis bestätigend. Es ruht
sieghaft und überlegen in sich selbst.



— 306 —

So entwickelt sich ein freies Verhältnis zur W i s s e n s ch a f t. Die
alte Angst ist zum frohen Zutrauen geworden; auch hier ist an Stelle
des Rückwärtsschauens das Vorwärtsschauen getreten. Der so gestimmte
Christ erwartet von der Wissenschaft zuversichtlich, daß sie eine fortschreitende

Aufschließung der Welt seines Gottes sein werde. Er weiß, daß
sie das nnr sein kann, wenn sie unbehelligt ihren eigenen Weg geht.
Sie ist ihm Gottesdienst und Arbeit am Gottesreich, auch wenn sie

formell nichts von Gott wissen will. Sie ist ihm ein Stück Theologie.
Denn alles echte Wissen muß ja im letzten Grund auch Gotteserkenntnis
sein. Es ist eine Aufgabe der Theologie im engeren Sinne, zu zeigen,
wie die Ergebnisse aller sogenannten weltlichen Wissenschaft sich zu dem

Reich verhalten, an das der Christ glaubt. Das Ideal wäre, daß es
einmal keine besondere Theologie geben müßte, weil dieses Verhältnis von
selbst einleuchtete. — Daneben ist die Selbstbesinnung auf das Wesen
des Christentnms wichtig, wie die historische Arbeit an Bibel und
christlicher Entwicklung sie vermittelt. In alledem ist die Hauptaufgabe
der Theologie die Befreiung der Religion von der Theologie
und Zurückführung auf ihre schlichte menschliche Gestalt oder, im Sinne
unserer Ausführungen allgemeiner gesagt: die Auflösung aller
Erstarrungen zu Leben — soweit Theologie das überhaupt leisten
kann; denn die Hauptsache muß das Aufbrechen nenen Lebens aus
der Tiefe her tun.

Was aber die praktische Aufgabe der theologischen Fakultäten
betrifft, so ist klar, daß es ihnen nicht auf Stärkung des Kirchentums,
Herausbildung von routinierten Predigern und Religionstechnikern
ankommen kann, sondern auf Erkenntnis der Aufgaben, die dem Reiche
Gottes überhaupt und besonders in der Gegenwart gestellt sind und
auf Weckung von Kraft und Euthusiasmus zu tapferem Wagen und
stillem Arbeiten und Dulden dafür. Denn es bleibt in allen
Umgestaltungen, den gegenwärtigen und zukünftigen, der eigentliche Sinn
und Wille des Christentums, seine heiße Sehnsucht, daß dieses Reich
komme und damit alle Hilfe und Freude. L. Ragaz.

»er Med.
Ras ist der Fluch in nnsres Lebens Bahn:

Daß wir verhöhnen, was wir achten sollten,
Befangen sind in trügerischem Wahn,
Unbändig lieben, wo wir hassen wollten.

Das ist der Fluch: Daß wir voll Sünde sind
Und deunoch uns nach Gottes Liebe sehnen,
Daß wir voll Trotz sind und wie Rohr im Wind.
Das ist der Fluch, der Anfang aller Tränen.

Paul Altheer.


	Zur gegenwärtigen Umgestaltung des Christentums

