
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 9

Artikel: Gott und die Naturgesetze

Autor: Brenner, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132035

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


5S

Sott uns Sie Naturgeselze/)

MM lie soll man sich Gottes Wirken im natürlichen Weltgeschehen
Vorstellen, in dem doch nach der Ansicht jedes gebildeten und
vernünftigen Menschen einzig und allein die vvn der Wissenschaft

aufgezeigten Naturgesetze Geltung haben?
Es ist das gewiß eine der zentralsten Fragen der Religion, um

die auch der moderne Mensch nicht herumkommt. Mit der Ausflucht,
Gott ist nicht ein Gott der Materie, sondern des Geistes, ist sie nicht
erledigt. Gerade je wirklicher Gott in der innern religiösen Erfahrung
wird, desto mehr wird er auch der allmächtige, desto weniger wird es
einem möglich, auch nur einen Bruchteil des Geschehens auf unsrer
Erde nicht direkt als seine Offenbarung anzusehen.

Auch damit, daß wir sagen, Gott hat die Welt erschaffen und
ihr die Gesetze ihres Werdens vorgeschrieben, ist unser Fragen nicht
befriedigt. Es will uns nicht in den Sinn, uns den lebendigen Gott
nur so als Obermaschinenmeister vorzustellen oder anzunehmen, wir
befänden uns noch am siebenten Schöpfungstage, da Gott ruhte von
seiner Arbeit. Nicht nur in unserer christlichen Religion, fondern wo
überhaupt religiöses Empfinden anzutreffen ist, da ist Gott auch der
Gott der Natur, der eingreift in ihr Geschehen, wo es nötig ist;
konnte doch sogar der Gedanke aufkommen, daß überhaupt alle Religion
entstanden sei aus dem Gefühl der Abhängigkeit von den unbekannten
Kräften der Natur und dem Bedürfnis, sich unter den Schutz einer
Macht zu stellen, die größer ift als sie. Oder glauben wir, daß
gerade Christus solche Religion als unecht erwiesen und an ihre Stelle
die Religion allein auf das geistige Gebiet beschränkt habe? Ich glaube

Es kann sich bei einer Besprechung der Fragen, die uns dieses Thema
stellt, auch für den Verfasser selbst nicht um ein abschließendes Urteil handeln. Dieses
bleibt, wie übrigens in allen religiösen Dingen, auch hier allein der Erfahrung
vorbehalten. Unser Nachdenken kann höchstens Gedankengänge korrigieren, die dem
religiösen Erlebnis hindernd im Wege stehen oder die umgekehrt ein solches nur
vortäuschen.



— 266 —

nicht, daß es möglich wäre, dies ans seinen Wvrten nachzuweisen:
Warum hat er uns denn gelehrt zu beten: gieb uns heute unser
täglich Brot?

Die Schwierigkeit, diesen wichtigen Teil religiösen Glaubens
mit dem Wissen zu vereinigen, war wohl nie so groß, wie gerade in
unserer Zeit des Aufschwungs der Naturerkcnntnis. Und doch, wie
wenig hat er gewankt! Mag auch der eine etivas weiter zurück im
Kausalzusammenhang der Dinge Gottes Eingreifen gestatten, der andere
etwas weniger weit — um das Bedürfnis, überhaupt eine Einwirkung
Gottes in der Natur anzunehmen, kommt Keiner herum. Und wie
töricht schelten sie sich darob aus! Alle lachten über den, der noch
glauben wollte, Gott könne einmal eine Ausnahme vom Gesetz der
Schwerkraft gestatten, oder von heute auf morgen einen Wald wachsen
lassen. Viele schmähen die, die noch glauben, Gott könne einen Beinbruch

in Ordnung bringen oder eine Operation unnötig machen.
Manche lächeln über solche, die Gott überhaupt um irgend eine
materielle Gabe bitten; nnd doch bewahrheitet sich an allen immer wieder
der Spruch: Wo die Not am größten, da ist Gott am nächsten; da
schreitet der Glaube souverän über alle Naturgesetze hinweg und traut
Gott zu, daß er Berge versetze. Aber nicht nur da zeigt ès sich, wie
sehr dieser Glaube als fester Bestandteil der Religion bestehen bleibt,
sondern auch iu einer andern Erscheinung, die jedem, der diese Fragen
beachtet, auffallen muß. Sobald bei der Erforschung der Natur auch

nur eine Lücke entdeckt wurden ist, sobald eine neue, noch unerklärte
Tatsache festgestellt ist, stürzt sich der Glaube förmlich darauf und
leitet daraus einen Beweis für die Einwirkung göttlicher Kraft ab.
Gerade in unserer Zeit, da die blind materialistische Forschung ihr
Ende gefunden, da die Männer der Wissenschaft wieder anfangen,
Augen zu habeu für alles, auch für das, was sich unserm Verständnis
noch völlig entzieht, zeigt sich das in auffälliger Weise. Ich erinnere
nur an die Suggestion und Hypnose, an die direkte Beeinflussung
körperlicher Vorgänge durch seelische, durch den Willen; an die
Sensibilität des Nervensystems, auch außerkörperlichen, anorganischen
Vorgängen gegenüber (Wünschelrute). Daß all das sofort religiös
verwertet wird, gerade auch im Spiritismus, ist das deutlichste Symptom
für das grundlegende Bedürfnis der Menschenseele, Gottes Eingreifen
auch in der materiellen Welt anzunehmen. Fragen wir uns, liegt in
irgend einer Erfahrung des äußern Lebens ein Zwang vor, Gottes
direkte Wirkung anzunehmen, oder darf sich diese Auffassung wenigstens
auf naturwissenschaftliche Beobachtung stützen, oder wie entsteht sie

und hat sie Berechtigung?
Wir gehen am besten von einem konkreten Beispiel aus. Ich

wähle es nicht aus den Erscheinungen des menschlich-körperlichen Lebens,
auch nicht aus den sog. spiritistischen Tatsachen, denn das alles find
so komplizierte und in ihrer Erscheinungsform oder gar in ihrem
Zusammenhang von der Wissenschaft noch fo wenig aufgeklärte Dinge,



— 267 —

daß unsere Beurteilung in jedem Falle auf ein der Wissenschaft
Vorgreifenwollen herauskäme. Ueberdies zeigt sich da überall die sichtliche
Tendenz, dergleichen Vorgänge auf noch wenig bekannte seelische Kräfte
des Menschen, nicht aber auf außerkörperliche geistige Mächte
zurückzuführen.

Das Beispiel sei aus dem allersichersten Gebiet der Physik
gewählt :

Es geht jemand auf der Straße, da erhebt sich plötzlich ein
Windstoß, die Fenster klirren, und unmittelbar vor seinen Füßen fällt
krachend ein Ziegelstein zu Boden; erschreckt bleibt er stehen, sein
erster Gedanke ist, wäre ich nur einen halben Schritt weiter gewesen,
so wäre der Stein auf meinem Kopf zertrümmert, — der nächste —
das war eine Bewahrung. Wie vielen setzt sich dieser Gedanke immer
fester, je mehr sie über den Vorfall nachdenken; wie vielen kann ein
solcher Vorgang auch in der Tat ein Anstoß zn tieferem religiösem
Leben werden. Wir stehen da einfach vor der Tatsache, daß derartige
Ereignisse religiöse Erlebnisse sein können und haben uns damit
zurechtzufinden. Mögen wir auch noch so sehr beteuern und zu beweisen
suchen, es sei das Irrtum oder falscher Glaube; einer der das Erlebnis
gemacht hat, wird nicht, oder nur sehr schwer den nach seiner Ansicht
tieferen Gehalt desselben preiszugeben geneigt sein.

Wie ist das möglich? Gibt uns die bloße Verknüpfung der
materiellen Vorgänge Anlaß zu dieser Auffassung? Betrachten wir
den Vorfall einmal rein vom naturwissenschaftlichen Standpunkt aus.

Das Ereignis besteht aus zwei für sich ablaufenden, kausalver-
bnndenen Reihen von Begebenheiten. Die erste führte zum Herunterfallen

des Ziegels, die zweite brachte den Mann gerade bis an die

gefährdete Stelle.
Zunächst das erste. Die Schwerkraft zog den Stein zur Erde;

er war locker geworden, iveil eine Dachlatte fanl war, Mikroorganismen

hatten die Fäulnis hervorgerufen. Diese hatten sich hier
einnisten können, weil die betreffende Partie der Latte während der
Verarbeitung des Holzes besonders der Feuchtigkeit ausgesetzt war, —
auch das muß einen bestimmten Grund haben — nnd so fort. Direkte
Ursache des Falls war der Windstoß, dieser war bedingt durch
ungleichmäßige Erwärmung des Bodens wegen teilweiser Bewölkung,
diese wieder durch die gesamte Verteilnng des Luftdrucks auf der
Erdoberfläche. Können wir auch im einzelnen die Ursache nicht weiter
aufdecken, wir könnten doch dnrch einleuchtende Hypothesen endlos das
Warnm hinausschieben, aber auch nur hinausschieben.

Wir sehen daraus, daß es wohl naturwissenschaftlich möglich ift,
eine lückenlose Verkettung der Ursachen des Falls aufzudecken, daß es
aber ganz unmöglich ist, sie bis auf den letzten Grund zurückzuführen.
Es ist das logisch ganz undenkbar, zuletzt bleibt uns immer eine offene
Frage. — Soweit die erste Reihe. —



— 268 —

Nun die zweite. Warum befand sich der Mann gerade eine
Nasenlänge von der Fallrichtung des Ziegelsteins entfernt? Er mußte
aus irgendwelchen Gründen ausgehen, an einer Ecke blieb er kurz
stehen, um jemandem auszuweichen; um die Zeit auszunützen, beschleunigte

er feine Schritte: so mußte er gerade zu dem Zeitpunkt an der
betreffenden Stelle sich befinden. Warum kam ihm aber nicht ein
Bekannter entgegen, der ihn aufhielt? Auch hier postuliert die
Naturwissenschaft einen lückenlosen Kausalzusammenhang, auch hier verliert
sich dieser aber bei näherem Zusehen in undurchdringlichem Dunkel,
nvch mehr als bei dem rein mechanischen Vorgang des Falles, weil
Willensimpulse eine wesentliche Rolle dabei spielen, die der
kausalmechanischen Erklärung vvn vorneherein spotten.

Das Wesentliche an dem Ereignis aber war das Zusammentreffen

der zwei Kausalreihen. Ist hiefür etwa ein Grnnd vorhanden?
Gewiß, auch hier fordert unser logisches Denken einen solchen; mit dem

Zufall können wir uns nicht zufrieden geben; die Naturwissenschaft
postuliert kühn einen ans physikalischen Gesetzen beruhenden, ihn
aufzudecken aber vermag sie nicht.

Nehmen wir an Stelle des eben besprochenen Vorgangs irgend
einen andern, aus dem der Schluß gezogen wurde: hier hat Gott
eingegriffen, man wird stets bei seiner Zergliederung zum gleichen
Resultat gelangen.

Die Naturwissenschaft ist außer stände, sowohl die einzelnen für
fich ablaufenden Reihen bis auf den letzten Rest nach Naturgesetzen
zu erklären, als Gründe für ihr zeitliches Zusammentreffen namhaft
zu machen. Sie stellt zwar die bestimmteste Behauptung auf, es
müsse sich alles rein kausal erklären lassen, sie ist aber nicht fähig,
diese Behauptung zu beweisen, da die betreffenden Vorgänge einmal
nicht mehr Gegenstand ihrer Beobachtung sein können und in ihren
letzten Gründen sich überhanpt dem Bereich sinnlicher Erfahrung
entziehen.

Das was bei irgend einer Begebenheit unferer Beobachtung
zugänglich ist, steht zu der Summe von Vorgängen, die zu eben dieser
Begebenheit führten, oder umgekehrt aus ihr hervorgehen, in demselben
Verhältnis wie ein beliebiger Querschnitt durch ein endlos
ausgespanntes Seil zu seiner ganzen unendlichen Länge. Wir können die
Struktur des Geflechts vielleicht erkennen, wir können auf kurze Distanz
rückwärts oder vorwärts den Zusammenhang entwirren, daraus
Gesetzmäßigkeiten ableiten und mit mehr oder minder Recht diese
Gesetzmäßigkeit für die ganze endlose Reihe fordern; wo aber der wirkliche
Grund der Spannung des Seils liegt, wo und wie es befestigt ist,
läßt fich aus dem unserer Beobachtung zugänglichen Querschnitt nicht
erschließen.

Ja sogar nvch mehr. Ich sagte eben, mit mehr oder weniger
Recht läßt sich diese Gesetzmäßigkeit auf das Ganze übertragen. Gewiß,
auch die absolute Gültigkeit der sogenannten Naturgesetze ist keine so



— 269 —

sichere, wie man das oft zu glauben scheint. Man mißverstehe mich
nicht; es wäre Wahnsinn, d. h. ein Zeichen, daß man keinen Sinn
für das praktische Leben besitzt, wenn man an den Gesetzen der Mechanik,
Akustik oder Optik zweifeln wollte, die seit Jahrzehnten und
Jahrhunderten erprobt wurden und zu solchen Triumphen der Technik
geführt haben, wie sie gerade unsere Zeit zu sehen bekam. Aber trotzdem

gilt es, sogar im Namen der Wissenschaft, immer wieder zu
betonen, daß naturgemäß alle unsere sogenannten Naturgesetze nur relative
Gültigkeit beanspruchen können, daß sie eben nur solange gelten, als
keine Tatsachen bekannt werden, die ihnen widersprechen. Würde dieser
Grundsatz nicht anerkannt, so wäre damit aller Fortschritt der Wissenschaft

überhanpt ausgeschlossen, der sich gerade darin zu erkennen
gibt, daß neue Tatsachen zur Revision der bisher gültigen Gesetze und
zur Aufstellung neuer, umfassenderer führen, denen aber das gleiche
Schicksal bevorsteht wie ihren Vorläufern.

Ein Beispiel möge dies klar machen.
Das ungeübte Ange sieht in einem Wald nur einerlei Bäume,

die alle grüne Blätter tragen. Man könnte daraus das uns kindlich
anmutende Gesetz ableiten:

Die Bäume des Waldes tragen alle gleiche Blätter, oder
verallgemeinert: müssen alle gleiche Blätter tragen.

Erfahrung brachte nun zunächst die Einsicht, daß im Winter der
Wald kahl ist, sodaß das Gesetz lauten mußte: Die Bäume des Waldes
tragen alle im Sommer gleiche Blätter. Dann bemerkte man, daß
nicht alle Bäume gleiche Blätter tragen, sondern daß verschiedene
Arten zu unterscheiden sind, die man darum mit besonderen Namen
von einander unterschied. Das Naturgesetz lautet für den einen
derselben: Die Eichen tragen im Sommer alle gleiche Blätter. Damit
sind wir auf die in das allgemeine Bewußtsein eingegangene Formulierung

dieses Naturgesetzes gelangt; aber die Wissenschaft ist nicht
dabei stehen geblieben. Der Satz, die Blätter eines Eichbaumes sind
alle gleich, gilt nicht mehr. Zunächst erkannte man, daß zwar wohl
bei allen Blättern einer Pflanzenart derselbe Grundplan des Baues
nachzuweisen ist, daß aber in der Ausführung desselben eine ungeheure
Variation herrscht.

Man maß die Länge, Breite, Dicke zc. der einzelnen Blätter,
notierte die Anzahl der gleich großen und fand, daß bei bestimmten
Größenverhältnissen besonders viele Blätter einzureihen waren, jedoch
so, daß neben einer Hauptmaßzahl mehrere Nebenmaßzahlen aufzufinden

waren. Bei einer Kurvenzeichnung, die das zum Ausdruck
bringen konnte, entstanden, wie man sagt, neben einem Hauptgipfel
mehrere Nebengipfel. Die so konstatierten Verhältnisse faßte man
zusammen unter dem Quetelet'schen Gesetz, nach seinem Entdecker, dem

belgischen Statistiker, so genannt. Nach diesem Gesetz bringt also
eine Eiche verschieden große Blätter hervor, jedoch so, daß bestimmte
Maßzahlen besonders häufig auftreten.



- 270 —

Nun verglich man verschiedene Bäume derselben Art miteinander
und fand, daß die Blattgrößenkurve nicht für alle Bäume dieselbe ist,
daß ein einzeln stehender Baum seine Kurvengipfel bei kleineren Zahlen
hat, als ein Baum des dichten Waldes. Man mußte also das vorige
Gesetz abändern und sagen: Die Kurve ist je nach dem Standort des
Baumes verschieden.

Das führte zu Versuchen über die Bedingungen der Blattgröße.
Man fand, daß sie vor allem abhängig ist vvn der Beleuchtung und
der Feuchtigkeit des Standortes, beschattete Blätter wurden größer
als belichtete. Das neue Gesetz lautet nun: Die Blätter der Eiche
sind je nach der Beleuchtung verschieden groß.

Aber auch hier war noch ein Fortschritt möglich. Man studierte
die Wirkung des Lichtes auf verschiedene pflanzliche Gewebe und kam

zu der Ueberzeugung, daß das Licht einen wachstumhemmenden Einfluß

ausübt. Der größte Zuwachs der Pflanzen findet nachts statt,
während bei Tag die Energie des Lichtes zu den für das Wachstum
notwendigen Stoffwechselprodukten verarbeitet wird. Im Dunkeln
„schießen" die Pflanzen.

Das Gesetz von der Verschiedenartigkeit der Blätter eines Baumes
war so nach verschiedenen Einschränkungen, Erweiterungen und
Umformungen seiner ursprünglichen Fassung zurückgeführt auf das
umfassendere :

Das Licht hemmt das Wachstum.
Wir ersehen aus diesem Beispiel, wie Naturgesetze zu stände

kommen. Dabei ist zu bemerken, daß allerdings das znletzt formulierte
Gesetz nicht nur aus den genannten Tatsachen, sondern auch auf andere
Weise abgeleitet wurde. Es wäre Borniertheit, zu glauben, die Fassung
des Naturgesetzes, die wir gerade besitzen, sei die endgültige. Jedes
Naturgesetz hat nur so lange Geltung, als es nicht durch eine neue
Tatsache umgestoßen wird. Es ist unmöglich, seine absolute Gültigkeit
zu beweisen, es wäre töricht, sie auch nur zu verlangen. Auch der
Fortschritt der Wissenschaft ist nur möglich, wenn der Forscher an
alles mit absoluter Unbefangenheit herantritt und weiß, was er von
den sogenannten Naturgesetzen zu halten hat. Freilich ebenso töricht
wäre es, wenn er die Summe von Erfahrung, die in diesen Gesetzen
eingeschlossen liegt, mißachten wollte und bei jeder Beobachtung wieder
von vorne anfinge; er benützt sie vielmehr als Sprosse einer Leiter,
die ihm die Möglichkeit gibt, eine noch höhere Stufe zu erklimmen
und noch umfassender das Geschehen der Natur zu überblicken. Aber
auch dann sagt er sich:

Naturgesetze sind und können nichts anders sein, als ein Extrakt
unserer Beobachtung, eine Verallgemeinerung der, im Vergleich zur
unendlichen Zahl der Fälle in der Natur, verschwindend kleinen Zahl
von kontrollierten Vorgängen.

Doch wer bürgt uns schließlich dafür, ob wir mit unserem System
von Naturgesetzen auf der richtigen Leiter sind, ob nicht vielleicht eine



— 271 —

andere uns höher bringen könnte? Soviel ist freilich klar: jede
derartige Gesetzesleiter muß, soll sie nicht beim Höhersteigen ins Wanken
geraten, kausalmechanisch fundamendiert sein, so gut wie jede wirkliche
Leiter auf festem Boden stehen muß, wenn sie etwas taugen soll.
Ebenso sicher ist aber, daß keine solche Leiter je den Himmel erreichen
kann. Es ist darum nicht zu verwundern, daß man immer wieder
versuchte, auch auf andere Weise zu einem Ueberblick über das
Naturgeschehen zu gelangen, indem man statt nach dem Warum und Woher
und seinem Geschehen nach dem Wozu fragte. Die daraus sich

ergebende Erklärung nach Zwecken löst sich bewußt von dem kausalen
Boden los, etwa wie ein Sondierballon zur Erforschung der höhern
Luftschichten aufgelassen wird, und sie hat auch gerade so gut wie
dieser ihre Berechtigung, denn sie erlaubt uns, die Dinge von einem
erhöhten, wenn auch isolierten Standpunkt aus zu betrachten.
Vielleicht ist auch hierin unserer Zeit die plan- und gesetzmäßige Eroberung
der Luft, die Erfindung des Lenkballons, vorbehalten, denn auch das
Denken mit Zweckbegriffen braucht nicht so ipso zum Stillstand der
Forschung zu führen, fondern kann, wenn es richtig diszipliniert ist,
neue fruchtbare Gedanken hervorbringen.

Lange Zeit war, unter dem Einfluß des Materialismus, diese

Betrachtung des Naturgeschehens nach Zwecken, d. h. in letzter Linie
unter Annahme geistiger Kräfte, verpönt, heute wird sie immer mehr
als wissenschaftlich wertvoll anerkannt, besonders wo es sich darum
handelt, das Leben eines Einzelwesens zu erforschen, in der Biologie.
Freilich auch sie wird an menschliche Schranken gebunden bleiben,
wie das Luftschiff der Zukunft an die Lufthülle unserer Erde.

Wir sehen also, daß es unmöglich ist, auf Grund irgendwelcher
von uns aufgestellter Naturgesetze die Ursachen eines beliebigen Ereignisses

in der Natur bis auf die letzten aufzudecken, daß es auch
unmöglich ist, die absolute Gültigkeit dieser Naturgesetze zu erweisen,
oder auf unfern Fall angewendet, daß es ganz ausgeschlossen ist,
durch naturwissenschaftliche Erkenntnis, nnd möge sie auch noch so

weit vorgeschritten sein, dem Glauben an eine Einwirkung Gottes in
der Natur den Boden zu entziehen.

Um aber einer Mißdeutung dieses Satzes vorzubeugen, ist zu
betonen, daß das nicht nur von gewissen, nach allgemeiner Ansicht
merkwürdigen Vorgängen gilt, sondern sogar von solchen, hinter denen
nach der Meinung der grvßen Menge nur uoch ein ungebildeter oder
bornierter Mensch andere als natürliche Ursachen sieht.

Doch das ist ein rein negatives Resultat. Kehren wir nun die

Frage um: Läßt stch ans der bloßen sinnlichen Beobachtung für die

Ansicht einer Einwirkung Gottes eine Stütze schaffei:?
Gehen wir zurück zu unserm Beispiel: Läßt sich etwa aus den

entdeckten Lücken der Kausalreihe, die zu der sogenannten Bewahrung
vor dem Erschlagenwerden durch den Ziegel führte, ein Beweis für
diese Auffassung ableiten? Eine einzige Ueberlegung zeigt uns die ab-



— 272 —

solute Unmöglichkeit dieses Unternehmens. Dann müßte sich nämlich
anch eine Bewahrung beweisen lassen für den Fall, daß der Mann
gar nicht die gefährdete, fondern eine andere Straße benutzt hätte,
oder daß der Ziegel erst acht Tage später heruntergefallen wäre. Die
Lücken der Kausalreihen wären ganz dieselben. Nein, so wenig die
äußere Beobachtung der Tatsachen den Gegenbeweis gegen die religiöse
Erfahrnng erbringen kann, so wenig kann sie dieselbe stützen. Es gibt
für die Naturwissenschaft nur einen Weg, die erkennbaren Ursachen
des Naturgeschehens aufzudecken, das ist das Experiment, d. h. die
möglichst häufige, absichtliche Wiederholung eines Vorgangs, durch
Herbeiführung der ihn bedingenden Umstände. Erst dann wäre einige
Wahrscheinlichkeit für die Erklärung als Bewahrung vorhanden; wenn
sich der Vorgang mehrere Male hintereinander, unter genau den
gleichen Bedingungen abgespielt hätte. Das ist aber ganz
ausgeschlossen.

Es ist überhaupt völlig verkehrt, jemals aus der bloßen
sinnlichen Beobachtung den Beweis für die Existenz eines nicht sinnlichen
erbringen zu wollen, für das Dasein Gottes oder die Unsterblichkeit,
fo oft das auch allen Ernstes wieder versucht wird. Es ist das auch
im Grunde so selbstverständlich, daß ich nicht weiter auf diese Frage
eintreten möchte,

In der natürlichen Erklärung sinnlicher Vorgänge können nur
Lücken aufgedeckt werden, eine Lücke aber ist nicht Gott. Wenn wir
diese Lücke mit Gottes Wirken ausfüllen, so bringen wir etwas
vollkommen Neues, außerhalb der sinnlichen Erfahrung liegendes hinein,
das also nicht aus ihr erschlossen oder gefolgert werden kann. So
wären auch die in letzter Zeit vielgenannten Geisterphotographien
niemals ein Beweis für die Unsterblichkeit, auch sie würden nur eine
Lücke in unserem Naturerkennen aufdecken, weiter nichts. Wir find
ebensogut berechtigt, diese Lücke durch Annahme unbekannter, seelischer
oder gar rein materieller Vorgänge auszufüllen, als durch Annahme
der Geister Abgeschiedener.

Es schien mir nicht unwichtig, an diesen Beispielen klarzulegen,
wie religiöse Erfahrung und Naturbeobachtung oder vielmehr nach
logischen Gesetzen verarbeitete Naturbeobachtung, Naturwissenschaft,
rein gar nichts miteinander zu tun haben. Es ist verkehrt, aus der
bloßen Beobachtung eines Ereignisses den Schluß zu ziehen, hier hat
Gott eingegriffen, aber ebenso verkehrt, aus eben dieser Beobachtung
den Beweis leisten zu wollen, es fei alles rein natürlich zugegangen,
eine Einwirkung Gottes sei ausgeschlossen.

Wenn Gott in das Geschehen eingreift, so kann das nie Gegenstand

der sinnlichen Beobachtung sein, erst eine innere religiöse
Erfahrung kann zu dieser Erkenntnis führen.

Die Frage hat aber auch ihre religiös-ethische Seite. Liegt auf
dieser irgend etwas vor, das uns zur Annahme sog. Bewahrungen
und Erhörungen zwingen oder sie uns verbieten könnte?



— 273 —

Da muß man sich denn vor allem klar machen, daß ein solcher
Glaube einige nicht unwesentliche Voraussetzungen macht.

Er setzt voraus, wenn auch meist unbewußt, daß unser eigenes
oder anderer Menschen körperliches Leben eine folche Bedeutung für
die Erreichung unserer ewigen Bestimmung habe, daß Gott das Natur-
gefchehen darum leiten oder in seinen normalen Gang eingreifen müsfe.

Es setzt voraus, daß gerade das betreffende Ereignis, das uns
so wichtig erscheint, oder um das wir beten, uns diesem Ziele näher
bringe, auch wenn andere Menschen im Eintreffen des Gegenteiles
ihre Förderung zu erkennen glauben. Man denke nur an das Gebet

um Sieg im Kriege.
In diesen Voraussetzungen liegt aber unzweifelhaft eine im Leben

Christi nicht begründete Ueberschätzung des äußern Erlebens in seinem
Ewigkeitswert, und die Anmaßung, Gott unsere Heilswege vorschreiben
zu wollen.

Ebenso bedenklich können auch die praktischen Folgen eines solchen
Glaubens sein.

Wer hätte stch nicht schon abgestoßen gefühlt durch den, so leicht

zur Phrase werdenden Trost: Gott wird's schon machen, oder es ist
Gottes Wille; Worte, die nur gar zu oft den Mangel an eigener
Energie oder eigenem guten Willen decken, die verhindern, eigene Fehler
und Unterlassungen ehrlich einzugestehen oder ihre Folgen zu tragen,
die oft gerade den tiefsten religiösen Erlebnissen im innerlichen
Verarbeiten der Schicksalsschläge den Boden entziehen und so das innere
Wachstum hemmen können.

Auch für die Gesamtheit kann die Wirkung direkt religiösen
Forderungen widersprechen. Wollte man im Prinzip alles
Naturgeschehen direkt auf Gottes Willen zurückführen, was hätte es dann
für einen Sinn, noch weiter der Natur ihre Geheimnisse abzulocken,
sie in des Menschen Dienst zu zwingen und dadurch die Kultur auf
eine höhere Stufe zu heben? Was hätte es für einen Sinn, für
soziale Verbesserungen einzutreten oder überhaupt einer praktifchen
Tätigkeit seine Kräfte zn opfern? Die Verneinung der Selbständigkeit

der Natur müßte gerade so sehr zum absoluten Stillstand alles
geistigen Fortschritts führen, wie die Verneinung des freien Willens
des Menschen, zum Stillstand des ethischen.

Und doch! Gerade das, was uns den Glauben an Gottes
Eingreifen ganz verbieten möchte, das läßt ihn uns plötzlich wieder als
höchste Forderung erscheinen.

Was wäre unser Gottesglaube, wenn er Gott nicht alles
zutrauen könnte? Liegt nicht gerade darin das Große und Wunderbare
in der Erscheinung Jesu, daß er fo unbegrenztes Vertrauen auf Gottes
Macht, Weisheit und Güte hatte, auf seine Liebe, der das scheinbar
Unwichtigste im Menschen- und Naturleben wichtig genug erscheint,
daß er sich damit abgebe? Ist nicht dieses kindliche Gottvertrauen
wahres Christentum?



— 274 —

Und auf der andern Seite. Ist nicht dieser Glaube die sicherste
Gewähr für stetes Vorwärtsschreiten der Menschheit? Hätte es einen
Sinn, an diesem Vorwärtskommen mitzuarbeiten, wenn man nicht
die Ueberzeugung haben könnte: Gott sitzt im Regiments, und führet
alles wohl?

So hätte sich gezeigt, daß auch an religiös-ethischen Grundsätzen
der Glaube an Gottes Einwirkung in der Natur sich nicht mit Sicherheit

zu orientieren vermag.
Er ist da, und wird immer da sein, ivir wissen nicht warum,

wir wissen nicht woher er seine Existenzberechtigung nimmt, wir können
ihn mit allen Ergebnissen naturwissenschaftlicher Forschung und allen
Betrachtungen, ethischer und religiöser Art nicht widerlegen und nicht
beweisen. Er bleibt ein Rätsel, das uns wohl oft unwichtig erscheinen

mag, aber vielen zu einem zentralen Ruhepunkt ihres innersten Wesens
geworden ist.

Religiöses Erlebnis und Gedanken über religiöse Erlebnisse sind
Dinge, die einander gar nichts angehen.

Es zeigt sich auch da, daß echte Religion über jedem
naturwissenschaftlichen nnd philosophischen System steht, sie ist Tatsache, wo
sie zum innern Erlebnis geworden ist, aber sie kann uicht mittelst des
Gedankens von einem auf den andern übertragen werden, bei jedem
ist sie vvn neuem Offenbarung. Orthodoxe Religion ist auch in diesem
Punkt ein Widerspruch in sich selbst, es giebt keine allgemein
rechtgläubige, fo wenig wie eine freisinnige Religion; es giebt nur Religion
oder nicht-Religion; ob sie die rechte für den betreffenden Menschen,
ob sie die echte, d. h. auf Erfahrung beruhende Religion ist, das kann
man nur an ihren Früchten erkennen; niemand hat das Recht, bei
andern das als falsche Religion zu schelten, was für ihn nicht echte
sein kann.

Und schließlich verhehlen wir uns nicht, daß es auch im religiösen
Leben eine Entwicklung giebt; daß wohl die religiöse Verarbeitung
äußeren Geschehens bei manchem den glimmenden Docht anfachen kann,
daß aber die tägliche Nahrung nicht hierin gesucht werden darf.

Inneres Erleben, Herr werden über eigene Schwächen, Wachsen
in Geduld und Liebe, können uns gewiß weit mehr unserer Bestimmung
entgegenführen, als alle Bewahrung und Erhörung irdischer Wünsche.
Ob wir folche erfahren, hängt, das ist meine Ueberzeugung, nicht
von unserem Wissen und Wollen, sondern von dem tiefsten Grund
unseres ganzen Wesens ab; es giebt wohl echte Christen, die sie nie
bewußt erlebt haben und ebenso echte, die sich von der täglichen
Fürsorge Gottes abhängig fühlen und sich mit vollem Recht durch die
Naturwissenschaft darin nicht irre machen lassen. Or. W. Brenner.


	Gott und die Naturgesetze

