
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 8

Artikel: Soziale Rundschau : lutherische und reformierte Frömmigkeit und
soziale Arbeit

Autor: Sutermeister, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132034

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132034
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 255 —

4. Auch auf mein Schlußzitat muß ich hinweisen, worin ich betonte, wie ich
jede Methode, der Alkoholnot beizukommen, billige und begrüße, außer der einen
— die Arme zu kreuzen und nichts zu tun. Natürlich ist uns jede Mithilfe auch
von Nichtabstinenten in unserer Arbeit willkommen. Nur wundert mich immer
wieder, warum man durchaus nicht diejenige Methode sich aneignen will, die sich

doch anerkanntermaßen am besten bewährt.
5. „Es gibt auch andere Wege, um der Menschheit aus dem Alkoholelend

herauszuhelfen, nämlich religiöse Beeinflussung, Wiedergeburt durch den heiligen
Geist." Ob damit viel erreicht wird bei Leuten, die schon durch Alkohol abgestumpft
sind Z Zu beachten ist doch, daß die beiden Institutionen, die in unserer Zeit am
wirksamsten und erfolgreichsten auf eine religiöse Bekehrung der Trinker hinarbeiten,
gerade abstinente Gesellschaften sind: 1. Das Blaue Kreuz und 2. Die Heilsarmee.

6. Denen, die immer wieder das Christentum retten wollen vor der
Verflachung durch das „Evangelium der Abstinenz", wie z, B. Herr Pfarrer Graf in
Schwellbrunn,*) zitiere ich, um mich vor allerlei Vorwürfen zu schützen, aus einer
Predigt Aeschbachers über Mat. 18, 6: „Dieser Verzicht (auf das obligate Glas
Wein) ist jedenfalls mehr unserem Textwort entsprechend, als die Art und Weise,
wie manchmal sehr christliche Leute glauben es betonen zu müssen, daß die
Abstinenz nicht das höchste sei. Es tut wahrhaftig heutzutage nicht not, das zu
sagen. Die Gefahr, daß Leute durch Verführung zum Trinken verderbt werden,
ist vorderhand jedenfalls noch größer als diejenige, daß Menschen durch die
Temperenz in ihrem Christentum geschädigt werden."

7. Ueberrascht hat mich bei Herrn Pfarrer Hauri die landläufige
Gegenüberstellung von Abstinenz und Religion. Wir Abstinenten sind in den Augen
unserer Kollegen aber auch gar nichts als nur Abstinenten, als Leute, die nur über
das Sündenregister des Alkohols und die Notwendigkeit der Enthaltsamkeit
predigen. Ich könnte meinerseits demgegenüber geltend machen, daß ich in den letzten
zwei Jahren, seit ich in dieser Gemeinde bin, ein einziges Mal ausführlich in der
Predigt auf den Alkohol zu reden kam und dies anläßlich der „Absinth-Abstimmung."
Wir werden immer wieder schon einzig dadurch, daß wir die Abstinenz für ein
notwendiges Heilmittel für die Schäden unserer Zeit halten, zu religiös oberflächlichen

Leuten gestempelt, die an der Peripherie hängen bleiben und vom Centrum
der Religion keine Ahnung haben. Es liegt diesem Urteil die Alternative zu
Grunde: Entweder für Gott arbeiten und vorher die Abstinenz als ein Stück
Oberflächlichkeit auf der Seite lassen, oder aber gegen den Alkohol kämpfen durch
das Mittel der Abstinenz, aber gleichsam ohne Gott. Das läuft darauf hinaus:
Man kann, ja man muß das Laster gewähren lassen, damit die Leute sehen, daß
es einem um Gott ernst ist. Will man es uns wirklich nicht glauben, daß es sich für
uns gerade um den Kampf gegen die Macht des Bösen handelt, daß wir Gott
Bahn schaffen wollen und wir darum für Enthaltsamkeit einstehen, weil ein vom
Alkoholismus umnebeltes Geschlecht schwerlich soviel Verständnis für Gott haben
wird wie ein nüchternes? A. Maurer, Zell (Zürich).

Zonale «unSscdau.
I^utderttede unS reformierte 7rSmmig«eit un<l ««sie Urdeit. Zu

einem merkwürdigen Streit ist es an der Internationalen
Delegiertenversammlung der Blaukreuzvereine in

Hamburg am 3. und 4. Juni, an welcher 24 Schweizer teilnahmen,

*) Der zweite Votant in St. Gallen war nicht Herr Pfarrer Graf in Hom-
brechtikon, wie ich in letzter Nummer versehentlich angab, sondern Herr Pfarrer
Graf in Schwellbrunn (Kt. Appenzell). Höfl. Bitte um Entchuldigung für die
Verwechslung.



— 256 —

gekommen. Das „Blaue Kreuz" berichtet darüber: „In der Diskussion
über das Thema: ,Die Stellung des Blauen Kreuzes in der
Reichsgottesarbeit und die daraus sich ergebenden
Folgerungen' betonten die Deutschen die Notwendigkeit der Bekehrung
jedes einzelnen Mitgliedes und die Trennung des Reiches Gottes von
der Welt und aller modernen Kulturarbeit. Die Schweizer machten
darauf aufmerksam, daß wir allerdings auf die Bekehrung der
Einzelnen hinarbeiten, dagegen den Entscheid darüber, was wirklich
bekehrt und was nicht, dem göttlichen Herzensknndigen überlaffen müssen;
daß ferner die Reichsgottesarbeit nicht nur die Rettung der Menschenseele,

sondern auch die Verbesserung der uns umgebenden Welt den

Jüngern Jesu zur Pflicht mache (Beeinflussung der Gesetzgebung,
Bekämpfung der unheilvollen Trinksitten, Erziehung der Jugend znr
Enthaltsamkeit). Diese Differenz zwischen den Deutschen und Schweizern
machte sich erst recht Freitag, 4. Juni, bei der Beratung der neuen
Bundesstatuten geltend. Die Spannung steigerte sich derart, daß man
glaubte — wie einst zu Luthers und Zwinglis Zeiten — auseinandergehen

zu müssen und das Lutherwort von Neuem bewahrheitet zu
sehen: ,Jhr Schweizer habt einen andern Geist als wir!' Bereits war
der Antrag gestellt, die Verhandlungen abzubrechen. Da ergriff ein
deutscher Veteran das Wort und bat, man möchte abbrechen, aber
nicht, nm auseinander zu gehen, sondern um gemeinsam vor Gott sich

zu demütigen und ihn um den Geist des Heilandes anzuflehen. Und
als das gesagt, da wichen die bösen Geister und es wurde zum
Erlebnis, was der Apostel Paulus Kolosser 3, 13—15 schreibt. Durch
das gemeinsame Gebet fühlte man sich wieder geeinigt, als Glieder
von dem Leibe, dessen Haupt Jesus Christus ist. Die Beratung der
Statuten nahm einen glücklichen Fortgang und Abschluß."

Es ist wie eine Erklärung dieses Konflikts zwischen Reformierten
einerseits und Lutheranern und Pietisten andererseits, was der Heidelberger

Systematiker Ernst Tröltsch in der „Hilfe" (Nr. 28) über
die Besonderheiten des calvinischen und lutherischen religiösen Denkens
sagt: Luther ist der Mönch gewesen, der in die Innerlichkeit und
Weltentsagung der gesteigerten Christlichkeit untertauchte, um hier das
Heil zu finden, und der zwar von hier aus das Mönchstum als
selbstgemachte Heiligkeit zertrümmerte, der aber doch das Ideal in einer
vollkommenen Innerlichkeit der ihres Gottes versicherten und der
Sündenvergebung gewissen Seele sah. Der Mensch verläßt nicht die
Welt und ihre Ordnungen; aber er hat an alledem kein inneres
Interesse und lebt eigentlich nur in der Seligkeit der die Welt durch
Dulden und Leiden überwindenden Gotteskinder. Staat und Kirche,
Wirtschaft und Arbeit sind ihm Sündenstand von Gott geordnet und
geboten, und das Regierungsamt vom Fürsten und Feudalherrn bis
herab zum Büttel und Henker ist ein wahrer Gottesdienst. Aber das
ist nur hinzunehmen so wie es ift, und gehört der Vernunft und dem
natürlichen Recht. Der Christ gehört einem andern Recht an, das



— 257 —

mit den äußeren Dingen dieser Welt gar nichts zu tun hat, von ihm
nur duldende und gehorsame Unterwerfung unter sie verlangt, im
übrigen ihm die auf Recht und Gewalt verzichtende reine Liebesgesinnung

vorschreibt. Der eigentliche Gottesdienst ist die mit den Dingen
dieser Welt unverwirrte reine Liebes- und Glaubensgesinuung, die eben

deshalb nicht reformiert und gestaltet, sondern sich den Verhältnissen
unterivirft und in der Ausübung der durch die ständische Berufsgliederung

vorgeschriebenen festen Pflichten das Gottvertrauen bewährt. Auf
die Frage, ob hierbei nicht eine solche Gesinnung von Schurken und
Gewaltmenschen trefflich ausgebeutet werden könne, hat Luther nichts
zu erwidern gewicht, als daß die Obrigkeit das nicht zulassen werde,
und daß man, wenn es nicht zu vermeiden ist, das eben leiden müsse
als der Welt Wesen Und auch als Wichern dem Luthertum eine

sozial-reformerische Aera eröffnen wollte, da ist diese Sozialreform
wesentlich zur innern Mission und einer auf sie gestützten Propaganda
des Luthertums, sowie zu einer Verstärkung der kirchlichen Herrschaft
über die Gesellschaft geworden.

Ganz anders ist von Anfang an der Calvinismus. Indem Calvin
aus der religiösen Ideenwelt Luthers die Prädestinationslehre als Centrum
seines Denkens hcrausentwickelte, gab er der ganzen Religiosität eine

neue Färbung. Gott ist ihm nicht in erster Linie die alle Kreaturen
beseligen wollende Liebe, die allen das Heil bestimmt und deren Liebeszweck

nur durch den Widerstand der Kreatur teilweife vereitelt wird.
Es ist ihm vielmehr der grundlose ungeheure Machtwille, der von
keiner Kreatur an menschlichen Maßstäben gemessen werden darf,
vielmehr durch seinen souveränen Willen selber erst alle solche Maßstäbe
setzt. Er bestimmt die einen zum Heil der Liebesgemeiuschaft mit ihm,
lediglich um seine grundlose und verdieustlose Barmherzigkeit zu
offenbaren und in der Seligkeit der Begnadeten den tiefsten Antrieb des

Handelns zu erwecken. Er läßt die andern verloren gehen, um an
ihnen seinen Zorn über die Bosheit und Sünde zu offenbaren und
seine heilige Majestät zu bekunden. Diese Fassung des Gottesgedankens
hat nichts von der in ihrer Seligkeit ausruhenden Mystik Luthers,
sondern trägt die Mächtigkeit eines immerdar schaffenden göttlichen
Willens in sich, so daß auch die gnadenvolle Vereinigung des Erlösten
mit Gott ihn nicht in die weltüberlegene Innerlichkeit des Sündentrostes

zurückzieht, sondern zum Handeln und Schaffen in der
Offenbarung und Verwirklichung von Gottes Ehre nach außeu antreibt.
Die Prädestinationslehre Calvins beseitigt den Quietismus des Luthertums.

Aber auch die religiöse Idee vom Menschen wird dadurch in
ihrem innersten Kern eine andere. Aeußerlich angesehen ift es in beiden

Fällen der gleiche hochgesteigerte religiöse Individualismus. Und dvch
bedeutet es in beiden Fällen etwas anderes. Der lutherische
Individualismus muß seinen neu erworbeneu religiösen Lebenskern beständig
gegen die Gefahr des Gnadenverlustes und Rückfalles schützen und
beschäftigt stch daher wesentlich mit sich selbst, indem er die Selbstbe-



— 258 —

Wahrung in der Gnade des Glaubens zur Hauptaufgabe hat. Der
Individualismus der calvinifchen religiösen Idee ist auf die
Unwiderruflichkeit der Gnadenwahl begründet, schlechthin sicher bei sich selbst
und braucht daher sich nicht mit sich selbst zu beschäftigen, fondern
bricht nach außen hervor in der Tat, an der er sich feine Erwähltheit
veranschaulicht. So ist es hier nicht seine Aufgabe, die Welt zu dulden
und zu leiden, fondern das wirkliche Leben angreifend zu gestalten nach
dem Willen Gottes. Er unterwirft sich nicht in kindlicher Loyalität
dem geltenden Recht und befiehlt es der Vernunft, während Gottes
Recht nur Leiden und Liebe fordert, fondern er gestaltet das wirkliche
Recht nach den Grundsätzen menschlichen und göttlichen Gebotes.

Tröltsch zeigt dann noch, wie dieser Drang des Calvinismus,
die menschlichen Gemeinschaftsverhältnisse nach Gottes Willen
umzugestalten, begünstigt durch demokratische und republikanische Tendenzen
und Verfassungen, in Genf und den Ländern westlicher Kultur sich

ausgewirkt hat.
Bei uns Deutschschweizern freilich wirkt vielleicht noch stärker

die Zwingli eigentümliche Auffassung vom geistlichen Beruf und sein
Vorbild in der Ausübung desselben. An den Vorbildern der
Propheten und Christi selbst zeigte er, wie der Diener des Gotteswvrtes
nicht nnr zu den Einzelnen, sondern zu dem ganzen Volk gesandt ist
und für dessen öffentliche Sünden nicht minder als für die des
Einzelnen die Verantwortung trägt. In diesem Sinn nennt er, gleichfalls

im Anschluß an die alttestamentlichen Propheten, den Prediger
mit Vorliebe den Wächter, der von Gott mit der Aufsicht und Ueber-
wachung der gesellschaftlichen Zustände beauftragt ist, sie im Lichte
des göttlichen Wortes zu prüfen und das Böse in ihnen mit dem
heiligen Ernst, mit dem es von Gott beurteilt wird, zu bekämpfen
hat; es ist seine Pflicht, „auszureuten und zu zerstören alles, was
wider Gott ist, und wiederum zu bauen und zu pflanzen, was Gott
haben will." „Wir stehen," schreibt er am 12. Februar 1531 an
Butzer, „an Stelle der Propheten, die hauptsächlich dazu eingesetzt
waren, daß sie auch gegen das Gelüste des Volkes dem Irrtum und
der Verführung wehren sollten." Der Prediger soll also nicht nur
den Einzelnen seiner Sünde überführen und zur Gnade hinleiten,
fondern sich auch als den Diener des ganzen Volkes betrachten, dessen

Aufgaben als die seinigen anerkennen nnd für seine Schäden und
Notstände sich verantwortlich wissen." (R. Stähelin, Zwingli II, 97 f.)

Wir stehen also, indem wir als Christen sozial arbeiten, auf
gut reformatorischem und reformiertem Boden.

— Daß man sich auch heute noch, nicht nnr zu Friedrichs des
Großen Zeit, auf den gesunden Gerechtigkeitssinn des preußischen
Kammergerichts berufen kann, beweist folgender Entscheid, in dem dieses

für Oie sittliche Pflicht Ser UnterneKmer litt idre Angestellten ?u
sorgen eintritt. Eine Berliner Großbank hat der Pensionskasse für
ihre Angestellten und deren Witwen und Waisen aus dem Reingewinn



— 259 —

des Geschäftsjahres 100,000 Mark zugewendet. Die Steuerbehörde
belegte diese Schenkung mit 5000 Mark Schenkungssteuer. Die Bank
zahlte, verlangte aber im Klageweg Rückerstattung dieses unter
Vorbehalt entrichteten Betrags. In erster Instanz abgewiesen, drang sie

in der Rekursinstanz durch und das Kammergericht begründete seinen
Entscheid unter anderem so:

Durch die Zuwendung, wenn sie eine Schenkung ist, ist nur
einer sittlichen Pflicht entsprochen. Denn es ist eine sittliche Pflicht
der Arbeitgeber, insbesondere einer Gesellschaft, die ein großes Personal
hält und, wie die Klägerin, mit einem sehr großen Geschäftsumsatz
und einem sehr großen Gewinn arbeitet, ihre Angestellten, ohne welche
sie nicht bestehen könnte nnd ohne welche die Inhaber, Kommanditisten
und Aktionäre keinen Gewinn beziehen würden, die Personen der
Beamten und ihre Frauen und Kinder in ausreichender Weise pekuniär
auch für die Zukunft sicher zu stellen. Die Arbeitskraft, die der
Beamte zum Vorteil der Gesellschaft aufwendet uud verbraucht, enthält
ein ausreichendes Entgelt nicht schon durch die zeitige Gehaltsleistung,
sondern außerdem erst durch die Gewährung von Pensionen für den

Fall, daß der Angestellte seine Arbeitskraft im Dienste der Gefellschaft
verbraucht hat und durch die Fürsorge für seine Witwen und Waisen.

F. Sutermeister.

«5 «5

6

Ass

Umscbau.
Eine ganz vorzügliche Arbeit „I^»

réglementation àn viee" enthalten
Nr, 8 und 9 des Centralblatts des schweiz.
Zofingervereins. Der Verfasser, Herr
Raoul Hoffmann in Genf, erzählt, wie
ihm bei einer frühcrn Diskussion über
dieses Thema ein Arzt auf sein Votum
geantwortet habe: „Wenn Herr
Hoffmann, der meines Wissens Theologe ist,
einige Monate unsere Klinik besuchen
würde, so würde er sicher seine Ansicht
ändern," (Heiterkeit,) Herr Hoffmann

ist nach Vollendung seines theologischen
Studiums zur Medizin umgesattelt und
steht im Staatsexamen, er hat offenbar
das traurige Gebiet der Geschlechtskrankheiten

besonders studiert und das Ergebnis
ist nicht etwa die ihm einst prophezeite

Meinungsänderung, sondern ein tiefes
Mitleid mit den Opfern der Prostitution,
ein glühender Haß gegen jede Form der
Réglementation (ärztliche Kontrolle,
konzessionierte Bordelle, Kasernierung) und
die frohe Zuversicht, daß der Kampf zum


	Soziale Rundschau : lutherische und reformierte Frömmigkeit und soziale Arbeit

