
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 8

Buchbesprechung: Försters neuestes Buch

Autor: Barth, A.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 246 —

dieses Gemeinsame hervorzustellen, und das Verlangen nach jener
göttlichen Liebe, welche das Gemeinsame ohne Gefahr sür die Wahrheit
der Differenzen geltend zu machen und auszuhalten vermag, nach jenem
Glauben, der mit gutem Gewissen denen die Hand zu reichen imstande
ist, welche, wenn nicht in Worten, so doch in der Tat einen reichlichen
Anteil am Evangelium für sich in Anspruch nehmen dürfen. Wir sehen

Gott selbst am Werke, nicht irgend ein Christentum oder einen Sozialismus,

den Gott, der aller Menschen Gott ist, und der „die Gottlosen
gerecht spricht", den Gott und Vater Jesn Christi, dessen Geist Jesus
in unsere Arbeit eingeschrieben hat.

In diesem Sinne heißen wir: Religiös-sozial. H. Kutter.

fsrsters neuestes Such.

/ Inter dem Titel „Lebensführung" hat Förster vor einigen Monaten
ein Buch „für junge Menschen" ausgehen lassen.*) Es soll eine

Fortsetzung des frühern Buches „Lebenskunde" bilden und ist
im besondern „für geistig mündige Leute beiderlei
Geschlechts" bestimmt.

Ausgehend von der Bejahung einer absoluten Moral behandelt
Förster zunächst persönliche Lebensfragen wie: Willenskraft, Umgang
mit Menschen, Beruf und Charakter, junge Männer und junge Mädchen,
sexuelle Frage, und in zweiter Linie Kulturfragen wie: Schutz der

Schwachen, Rasfenfrage, Frauenfrage, soziale Frage. Eine Betrachtung
über Religion und Charakter bildet den Abschluß.

Das Buch ist wie schon einige frühere von Förster in seiner
Zusammensetzung mosaikartig. Es sind — wenn man auf den Ge-
dankeninhalt sieht — die alten Steine, die hier in neuer Anordnung
zusammengereiht werden. Ja sogar ganze Abschnitte der Jugendlehre
und manches aus andern Büchern kehrt wörtlich wieder: z. B. der

ganze Abschnitt über die sexuelle Frage bietet auch in der Formulierung
nur wenig Neues. Dieses Schreiben mit der Schere läßt fich nun
verschieden ansehen. Förster kann es damit rechtfertigen, daß er
dasselbe stets für verschiedene Kreise sagen müsse: einmal für Unmündige
und dann für Mündige, ein anderes Mal für Studenten oder Aerzte
oder Ungläubige gegenüber seinen Anschauungen. Zeitungsschreibern
verzeiht man diese Gewohnheit gerne, wegen der Not, daß eben die

Spalten voll werden müssen und zwar in kürzester Zeit. Aber bei
einem pädagogischen Schriftsteller, der sein persönliches Verhältnis zu

*) Berlin, Georg Reiner, 1909, Preis S Mk. — Sämtliche Sperrungen in
Citaten stammen von dem Verfasser der Besprechung,



— 247 —

seinen Lesern gewinnen will, erweckt doch das über viele Seiten sich

hinziehende Selbstzitieren, das beständige Zitieren derselben Autoritäten
und das immer erneute Umschütteln der gleichen Elemente den
Eindruck, daß es der Verfasser etwas leicht nehme mit seiner Aufgabe,
daß er seine Leser etwas niedrig einschätze. Immer wieder Dantes
Beatrice, immer wieder die Graalgeschichte und die Ritterlichkeit gegenüber

der „Jungfrau Maria" in derselben Verwendung.
Aber wie gesagt, es läßt sich das ja mit den verschiedenen Adressen,

an die die Bücher gerichtet sind, zur Not rechtfertigen. Und ich gebe

gern zu, daß man auch in dem neuen Buche auf sehr treffende
Formulierungen ethischer Gedanken stößt, bei denen man die Empfindung
einer glücklichen Neubildung hat: so die knappe Definition „Askese ist
Kampf gegen die Tyrannei des Augenblicks" (S. 39). Oder wenn
die hilfreiche Liebe geschildert wird: „Im Jesaias wird einmal vom
Messias gesagt, daß er wisse mit den Müden zu reden zu seiner
Zeit. Es gibt keine ergreifendere Vorahnung von der allwissenden
Liebe. Nichts ift seltener, selbst bei wahrhaft hilfreichen Menschen, als
daß sie mit den Müden zu rechter Zeit zu reden und zu schweigen
wissen" (S. 63). Und einen scharfen Blick in das menschliche Herz
und seine stille Eitelkeit verrät die Stelle: „Man beobachte nur sich

selbst und frage sich, was man alles schon aus Eitelkeit geredet oder
unterlassen hat und wozu überhaupt das Pfauentum den Menschen
fähig macht. Und man frage fich endlich auch, wieviel ungereinigte
Eitelkeit und Abhängigkeit vom Urteil der Menschen auch m der
sogenannten Schüchternheit liegt" (S. 71). Denselben Scharfblick scheint
mir Försters Beurteilung der Freundschaft zwischen jungen Leuten
verschiedenen Geschlechts zu erweisen. Er warnt davor, „gerade aus
Fürsorge für die großen Liebesgefühle, die oft aus solchen Freundschaften

erwachsen, darin jahrelang gequält und schließlich erdrosselt
werden — weil der eine Teil wirklich nichts als Freundschaft und
ein wenig Interesse wünscht und keine Ahnung davon hat, was er
im andern geweckt hat, sich auch gar nicht imstande fühlt, Gleiches
mit Gleichem zu erwidern" (S. 133).

Um solcher guter Lebensweisheit willen möchte ich gerne das
Buch unbedingt empfehlen. Aber ich kann das nicht tun, weil ich zwei
schwerwiegende Bedenken dagegen habe.

Das erste habe ich schon gestreift: Förster nimmt es einfach zu
leicht mit seinen Problemen. Leute, die wirklich in theoretische und
praktische Zweifel über ihre Lebensführung geraten find, werden sich

z. B. über das Bestehen einer absoluten Moral durch Försters
Ausführungen nicht beruhigen können. Gerade die Menschen, welche die

Frage „Was soll ich tun" durch das Leben begleitet, stehen oft ratlos
an dem Punkte, wo soziale und persönliche Pflichten in Konflikt
geraten. Die Einheit beider fcheint mir eben ein Ideal, ein Problem,
nicht eine auf einer absoluten Moral beruhende Tatsache zu sein.
Und dann ist angesichts der zweifellos nach Ort und Zeit mannig-



— 248 —

faltigen Entwicklungsgeschichte der Moral, angesichts der großen
Verschiedenheit dessen, was jeweilen für gut und für Menschenpflicht
gehalten wurde, der Hinweis auf die Weisen aller Völker, die Stimme
in uns, und das „was die menschliche Gemeinschaft in der Tiefe
zusammenhält," noch nicht genügend znm Erweis ihrer absoluten Moral.
Man denke nur z. B. an die Solidaritätsfrage, vor die sich ein Arbeiter
alten Schlages heute gestellt sieht gegenüber seinem Herrn einerseits
und seinen Arbeitsgenossen anderseits. Da wird ihm keine absolute
Moralvorschrift helfen können. In ähnlicher Weise scheint mir z. B.
die Abhandlung über den politischen Beruf, der in dem schönen
Gladftone'schen Satze gipfelt „Was moralisch falsch ist, das kann nicht
politisch richtig sein," gegenüber der rauhen Wirklichkeit allzuleicht
geschürzt. Solche allgemeine Anweisungen führen höchstens zu einem
verständnislosen Urteil über Menschen, die viel größere Aufgaben zu
bewältigen haben, als wir Durchschnittsmenschen. Ich glaube nicht,
daß die selbstverständliche Art, mit der Förster solche Schwierigkeiten
löst, gerade die in den Schwierigkeiten drin Stehenden fördern und
bessern, und die, welche sie scharf empfinden, von der selbstverständlichen

Einfachheit der Sachlage im Sinne Försters überzeugen wird.
Mein zweites Bedenken trifft Försters meiste Schriften gemeinsam:

Mnß nicht etwas Schiefes und Unwahres
herauskommen, wenn man immer wieder von einem Standpunkt

aus zu den Menschen über die persönlichsten
Lebensfragen redet, auf dem man selber gar nicht steht?
Immer wieder dieses scheinbare Ausschalten des religiösen d. h. auf
Kirchentradition ruhenden Momentes und die scheinbar reinen
Vernunftgründe oder, wie Förster lieber sagen würde, Gründe aus dem
praktifchen Leben. Er darf sich nicht verwundern, wenn man dieser
Methode gegenüber, die er zugestandenermaßen schon in seiner „Jugendlehre"

befolgt hat (siehe Neue Wege 1908 pag. 177), kein größeres
Vertrauen haben kann als gegenüber der katholisch- und protestantisch-
scholastischen, die mit Vernunftgründen stets nur die dogmatisch
festgelegte Kirchenlehre rechtfertigen wollte. Immer wieder werden wir
von Förster auf ein späteres Buch verwiesen.*) Damit diese meine
Behauptung nicht in der Luft stehe, führe ich einige Stellen aus dem
Buche an:

S. 2/3. „Da der Verfasser sich nicht nur an die Gläubigen wendet,
sondern auch an diejenigen, welche zweifeln oder ihren Glauben
verloren haben, so hat er in den folgenden Betrachtungen jeden Appell
an religiöse Gefühle und Gedanken vermieden. Eine der
Jugend gewidmete Einführung in die Grundwahrheiten der Religion
wird Gegenstand eines fpätern Buches sein."

*) Schon in seiner „Entgegnung", Neue Wege 1908 S. 177, redet Förster
von einem Buche, das die religions-pädagogische Ergänzung zur „Jugendlehre"
sein und seine religiösen Anschauungen darlegen und begründen soll.



— 249 —

S. 35 über Askese: „Wir sprechen in diesem Zusammenhange

nicht von der religiösen Weltflucht, sondern nur von
der freiwilligen Uebung in der Enthaltsamkeit ."

S. 17. „Wenn wir die großen Symbole des Himmels und der
Hölle einmal unabhängig von ihrer metaphysischen Bedeutung

betrachten, sv sehen wir, daß sie sozusagen den Menschen in der
Welt seiner eigenen Handlungen orientieren."

S. 61 im Abschnitt „Durch Mitleid wissend" redet F. von den

Stigmata (Empfang der Wundmale Christi am eigenen Körper): „Wir
berühren hier weder die natürlichen noch die übernatürlichen

Erklärungen, welche für die Entstehung dieser Stigmata
gegeben worden sind — es kommt uns hier nur auf einen tiefen Sinn
dieser Berichte an: in ihnen wird jene ganz große und geniale Liebe
verherrlicht, wie sie nur in ganz seltenen nnd gewaltigen Naturen
entsteht, die fo eins werden mit dem Gegenstand ihrer Hingebung, sich

so ganz an ihn verlieren, daß seine Wunden sogar äußerlich an ihnen
zu bluten beginnen."

In seinem Schlußkapitel über „Religion und Charakter" sucht
Förster dieser schiefen Stellung noch etwas abzuhelfen. Nochmals
betont er, er habe „nur an Gedanken und Gefühle appelliert, die dem
Freidenker ebenso nahe liegen wie dem Gläubigen." Aber dieses Schlußkapitel

umfaßt fünf Seiten gegenüber den 298 Seiten des ganzen
Buches und tippt wieder nur an die eigentlich grundlegende Frage.
Das hellste Licht auf Försters eigentliche und wirkliche Meinung wirft
wohl der folgende Ausspruch: „Zum Verständnis der Religion kommen
wir nicht durch den kritischen Verstand. sondern durch die
Ehrfurcht und die Demut vor der unvergleichlichen Seelengröße und
Lebenskenntnis, die ans den heiligen Schriften und Traditionen
redet, und unsere Selbstüberhebung vernichten muß, wenn wir
überhaupt noch Sinn für das wahrhaft Große haben." Daß kritischer
Verstand nicht Religion verstehen, noch weniger schaffen kann, dem wird
von der jüngeren Generation kaum mehr jemand widersprechen, aber
daß das wahrhaft Große nur in den heiligen Schriften und
Traditionen zu finden sei, das ist doch nicht ohne weiteres damit bewiesen.
Die Gegenüberstellung ist schief.

Doch das ist mir hier Nebensache. Hauptsache ist mir, daß ich
glaube, Förster darf in feinem eigenen Interesse und im Interesse des
Guten, dem er dienen will, in feinen Büchern nicht länger mit seinem
religiösen Standpunkt Versteck spielen. Gerade weil ich überzeugt bin,
daß die sittlichen Werte und Werturteile in einem Menschen stets aufs
innigste mit seinen tiefsten und letzten religiösen Ueberzeugungen
verknüpft sind, ja von diesen recht eigentlich bedingt werden, so hat
Försters pädagogisch sein wollende Scheidung der beiden Dinge für
mich etwas gefährlich Unwahres in sich. Ich bin überzeugt, daß nur
der auf seine Mitmenschen entscheidend wirkt, der seine ganze Person
ohne Scheidungen und Reservationen einsetzt, und der selbst das Para-



— 250 —

boxe seiner innersten Ueberzeugungen dabei zu seinem Rechte kommen
läßt. Und es ist mir auf der andern Seite kein Zweifel, daß „geistig
mündige Menschen," zn denen Förster doch reden will, niemals durch
ein solches Buch, das sie eben als Unmündige behandelt, denen man
nur die halbe Wahrheit sagt, sür etwas Gutes wirklich innerlich
gewonnen werden können. Darin liegt für mich der große Mangel des

Buches. Dr. A. Barth.

Me AerkpISke.
Cine glunSsätsliehe Frage.

FF »er sich über das Unternehmen der Wcrkplätze für Arbeitslose
in Schwamendingen bei Zürich freute, der konnte nicht ohne
Mißbehagen beobachten, wie das Unternehmen in den letzten

Monaten der allgemeinen Anerkennung und dem Lob eines Jeden verfiel.

Denn es wnrde auch von Leuten gelobt, in deren Mund gelobt
zu werden jedem sozialen Unternehmen peinlich sein muß, ich denke da

an das Lob derjenigen christlichen wohltätigen Kreise, deren ganzer
Sinn auf die Bürgschaft eines günstig gelegenen Sitzplatzes im Himmel
geht und die im Namen Jesu die größten wohltätigen Unbarmherzigsten

zu verüben fähig sind.
In diesen Blättern hat unser Gesinnungsgenosse Stückelberger

über das Unternehmen berichtet, in einer Art, der ich aus eigener
Kenntnis nnr herzlich zustimmen kann. Gerade weil aber wir den

Werkplätzen unsere freudige Begrüßung entgegenbringen können, ist es

vielleicht erlaubt, eine grundsätzliche Frage aufzuwerfen, die zu tun
uns schwerer stele, müßten wir sie an ein Beispiel anlehnen, das wir
weniger anerkennen könnten.

Nämlich wenn man die Namen derer lieft, welche jetzt dem
Unternehmen vorstehen und welche — daß ich es wiederhole — sich damit
ein Verdienst erworben haben, dann fällt auf, daß kein Arbeitnehmer,
kein ausgeprägt Sozialer, ich könnte auch deutlicher sagen kein
Sozialdemokrat dabei ist. Warum?

Es ist nicht bekannt geworden, daß unter den Leuten des
Ausschusses der Werkplätze auch nnr ein Gedanke an Ausschließlichkeit
gewaltet habe, wir nehmen es darum auch nicht an. Eher möchte man
annehmen, man habe mit Absicht dem Unternehmen einen
neutralhumanitären Charakter wahren wollen.

Aber dann erhebt sich die grundsätzliche Frage: ist es gut,
Unternehmen, welche Kärlich den Arbeitnehmern dienen wollen, ganz ohne
Beteiligung der Arbeitnehmer zu gründen und zu leiten?

Man verstehe die Frage nicht falsch. Sie fließt nicht aus
Mißtrauen gegenüber der jetzigen Leitung hervor, die ich, soweit ich sie

kenne, sehr hoch achte, und soweit ich ste nicht kenne, kein Recht habe,


	Försters neuestes Buch

