
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 8

Artikel: Jesus Christus und unsere Arbeit : Teil V, VI, VII, VIII und IX

Autor: Kutter, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132031

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132031
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


9

Zesus Ldrlstus und unsere Arvelt.
V.

MM las ist es, das uns Jesus fo unbegreiflich, wunderbar und doch
M^V^D Ivieder so vertraut macht, daß wir tinter der Gewalt seines

Wortes wie aus einem tiefen Traum erwachen und unsere
Augen auftun lernen für unsere wahre Wirklichkeit, was ist es, das
sich nicht erschöpft im Buchstaben des gesprochenen Wortes, sondern
Perspektiven in die Ewigkeit eröffnet, und uns in unerschöpfliche Tiefen,
in unbegrenzte Möglichkeiten blicken läßt, wie Jesus selbst einmal sagt:
Alles ist möglich dem, der da glaubt? Was gibt dem Evangelium
Jesu jene Wahrheitsmacht, die zu keiner menschlichen Wahrheit in
Widerspruch steht, sondern sie alle zu einem letzten, lebendigen
Znsammenhang verbindet? Warum haben wir den Eindruck, daß seine
Werke nichts anderes sind, als die Reaktionen des Lebens gegen die

Angriffe des Todes? Worin besteht die Unmittelbarkeit, die heilige
Selbstverständlichkeit, die uns aus seiner Erscheinung entgegenströmt?

Jesus sagt es uns: Ich und der Vater sind eins. In ihm ist
Gott offenbar geworden. Was wir von Gott aussagen, von seiner ^
Unendlichkeit und Absolutheit, das ist Alles ein abstraktes Gedanken- / >

gebilde, Theologie und Philosophie, das sind logische Begriffskünste,
Systeme einer formalen Betrachtnngsweise, für welche es ein Aerger-
nis und eine Torheit ist, Gott und Mensch in einer und
derselben Erscheinung zusammen zu schauen. ZJesns dagegen weiß nichts
anderes, als daß ihm alle Dinge von seinem Vater übergeben, feine
Worte und Werke Worte und Werke des Vaters sind. Gott selbst
lebt in ihm. Nicht Vorstellungen über ihn, nicht Gedanken und Bilder
tiefsinniger, religiöser Phantasie, nicht geniale Ahnungen und Erkenntnisse

über Gott und göttliche Dinge. Nein. Gott selbst. Jesus ist
kein religiöses Genie. Er hat nicht „sozusagen" oder „gewissermaßen"
Gott erlebt. Sein Erlebnis läßt sich nicht nur in das Wort: Gott
kleiden, wobei es doch imm^ zm,'if,>lhaft bleibt, ob es einen wirklichen i

Gott giebt, oder ob nur das Erlebnis mit diesem Namen bezeichnet
ivird — nein, es ist der einzige Beweis für die Wirklichkeit Gottes.



- 234 —

Wir werden uns hüten, dafür nähere Erklärungen abzugeben.
Eben an diesen Erklärungen ist noch jede Theologie bis zum heutigen
Tage gescheitert, zum negativen Beweis — neben dem soeben berührten
positiven — sür die Göttlichkeit Jesu. Erklären kann man nur ein

„Huäsi"- und „So-zu-sagen"-Gottesleben, wie es unsere religiösen

/ Parteien kennen, nicht aber das wirkliche. Nur fo viel ist für immer
klar: Für das Bewußtsein Jesu und der Seinen war die Frage nach
Gott dnrch die Gegenwart Gottes selbst ein für alle mal aus der Welt

iZ"'^ '
z geschafft, weil ihnen Gott keine Frage mehr, sondern die Wirklichkeit
ê war, in welcher sie alle andern Wirklichkeiten verstanden und umfaßten.

Von nun an wird Gott nicht nur angebetet und religiös verehrt,
sondern immer deutlicher erkannt. Sein Name wird geheiligt, sein Reich
kommt, sein Wille geschieht auf Erden, wie im Himmel. Er ist nicht

^ mehr Gegenstand des Kultus, nein, sondern die Macht, die ins Menschenleben

eingreift. Wo er znr Wirksamkeit gelangt, schwindet der bloße
„Gottesdienst", schwinden Kirchen- unp Priestersatzungen dahin. Es
giebt keine „Religion" mehr. Ein Leben, ein Geist, eine Wahrheit in
Allem und durch Alle.

Hierin besteht die ungeheure Revolution, welche mit Jesus in die
Welt getreten ist, und die heute mehr äT^'e die christliche Gesellschaft
erschüttert. Daß wir nie zur Ruhe gelangen, daß wir herumgeworfen
werden von einer Erkenntnis zur andern, daß wir immer wieder den

Untergang dessen erleben müssen, was unsere eigene Hand gebaut —
das beruht auf der Tatsache, daß seit der Erscheinung Jesu in der
gesamten christlichen Geschichte, unvergleichlich mit allen Entwicklungsprozessen

des Altertums, ein aufstrebendes, schaffendes, revolutionäres
Element tätig ist, das nicht ruht, bis es alles Unfertige und Böse
überwunden hat; ein Geist, der jeden Stillstand unmöglich macht, der
die Gesellschaft unter den größten Schmerzen und furchtbarsten Krisen
zu immer neuen Erlebnissen emporführt; ein rastloses, verzehrendes
Feuer, das Feuer, das Jesus „gekommen ist anzuzünden auf Erden."
Das Feuer des lebendigen Gottes, den Schriftgelehrten ein Aergernis,
den Philosophen eine Torheit, weil es ihre sauberen Schulmeisterbegriffe

wie Stoppeln auffrißt. An diesem Feuer hat sich die soziale
i Frage, die heute in unser aller Herzen brennt, entzündet. Denn wo

^
Z in aller Welt giebt es eine soziale Frage außer auf dem Boden des

" ' Christentums?
Begreifen wir nun den gewaltigen Entscheidungskampf, zu welchem

Jesus die Mächte dieser Welt in die Schranken rief? Ist, wenn Gottes
eigenes Leben in der Welt offenbar geworden, etwas anderes möglich,
als ein Kampf auf Tod und Leben? Ist es nicht ohne weiteres klar,
daß unsere menschlichen Zustände, mit dem Leben Gottes in Berührung
gebracht, aus ihrer Ungerechtigkeit und Verlogenheit umgeschmolzen
werden müssen zu Gerechtigkeit und Wahrheit? Verstehen wir nun
Jesu Ringen um die Seele und gegen ihre Verderber? Verstehen wir
sein souveränes Wesen, feine Liebe zu den Menschen, die Tiefen und



— 235 —

Höhen seines Charakters, die unwiderstehliche Gewalt seines Wortes,
die unauslöschliche Sehnsucht, die er in unseren Herzen entsacht? Muß
das Alles nicht so sein, wenn doch in ihm das Leben hindurchgedrungen
ist, das in unser aller Wesenstiefe schlummert, und wenn der aus
seinem Munde zu uns spricht, in dem wir „leben und weben und
sind?" Kann es anders fein, als daß wir noch mitten in Entscheidungskämpfen

stehen, wenn die tiefsten Tiefen unseres Lebens aufgebrochen
sind, und wir immer wieder, aller theologischen Erklärungen müde,
zu der Grunderkenntnis zurückkehren: „Wir sahen seine Herrlichkeit, als
des eingebornen Sohnes vom Vater?"

VI.
Gewiß, das alles verstehen wir vielleicht. Aber eines verstehen

wir nicht, und doch ift es gerade das wichtigste und entfcheidenste für
unsere Arbeit in der Nachfolge Jesu: daß das Erlebnis Jesu auch das
unserige werden soll, daß das Feuer, das er angezündet, erst dann
seinen Segen entfaltet, wenn es anf dem Altar unseres eigenen Herzens
brennt. Sein Geist unser Geist, sein Gott unser Gott — so berichtet
uns die Pftngstgeschichte. Die Apostel alle haben ihn nicht anders
gekannt. Was in Jesus angefangen, das soll durch ihre Arbeit
weitergeführt werden. Sie wollen nicht über Jesus und seine Taten allerhand

tiefreligiöse Reflexionen anstellen, nein, sie wollen sein Werk zu
dem ihrigen machen und, erfüllt von seinem Geiste, seine Arbeit
verrichten. So haben sie ihn verstanden, besser, als ihn unsere Exegese
und historische Theologie versteht. Was für eine lächerliche Anmaßung
ist es doch, wenn unsere gelehrten Bibelerklärer z. B. über Paulus
hinweg zum ursprünglichen Jesus gelangen wollen, über einen Mann
also hinweg, der das einzige Verständnis Jesu besaß, das es
überhaupt geben kann, das des inneren Geisteszeugnisses! Wie? Ist das
kluge Raisonnement eines weltabgewandten Stubengelehrten Jesu näher
— dem Jesus des Kampfes und des Kreuzes — als das Schaffen
und Drängen des Feuergeistes Paulus? Ist das Feuer, das Jesus
angezündet, in dem lichtvollen Gedankengang des Forschers wiederzuerkennen

— und nicht in den Flammen, die aus einem Paulus lodern?
Was wußte ein Paulus, ein Johannes von der so „überaus
notwendigen" Trennung zwischen Gott und Jesus? Sie trennten nicht,
was zusammengehört, weil sie den Geist des von ihnen gepredigten
Evangeliums an sich selbst erfahren. Christus haben hieß ihnen Geist
aus Gott haben, an Christus glauben im Erlebnis Gottes stehen. Es
bestand in ihrem Geiste eine direkte Fortsetzung dessen, was Jesus
gewesen — und das ist es, was Jesus unter dem von ihm angezündeten
Feuer verstand. Sie haben ihn unmittelbar erlebt, seine Gemeinfchaft
als die Gemeinschaft Gottes erkannt.

Aber eben: je mehr wir von dieser unvergleichlichen
Lebensgemeinschaft zwischen Jesus und seinen Jüngern reden, desto dringlicher
erscheint uns die Frage: Was haben wir? Haben wir das Gottes-



i

— 236 —

erlebnis Jesu auch? Giebt der Geist Gottes Zeugnis unserem Geiste?
Woher nehmen wir, arme Kinder eines reflexionssüchtigen, kritischen
Zeitalters, das Recht und die Fähigkeit zur Gotteskindschaft? Zwingen
laßt sich doch hier am wenigsten etwas. Tun wir deshalb nicht besser,

wollen wir nicht in Schwärmerei ausarten, uns an die Schranken
der gescholtenen historischen Theologie zu klammern, die uns, indem
sie uns am Ufer zurückhalten, zugleich doch auch vor dem Ertrinken
bewahren?

Gewiß, das ist eine schwere Frage, der wir unmöglich aus dem

Wege gehen können, wenn wir unser Thema: Jesus Christus und
unsere Arbeit, nicht zu einem bloßen Spiel mit Worten machen wollen.
Denn sie berührt, wie gesagt, gerade das, worauf es Jesus einzig
ankommt: Gemeinschaft mit Gott. Gott selbst oder nichts — das ist
hier die Frage. Nur keine Kompromisse zwischen beiden, wie Religion,

z Dogma, Seligkeit :c. Nein. EMgM,er ^^eL^. Entweder lebt Gott
— und dann muß er selbst zur Wirksamkettgelangen; oder es giebt
keinen Gott — und dann hört überhaupt alles auf. Dazwischen giebt
es nichts. Gerade hierin besteht der charakteristische Unterschied
zwischen den Weltreligionen und dem wahren Christentum. Sie bauen
sich alle auf dem Zwischenreiche an, zwischen Gott und dem Nichts,
das Christentum dringt bis zu Gott selbst vor, um hier entweder auch
nichts oder gerade alles zn entdecken. Entweder — so spricht es —
hat sich Jesus einer totalen Täuschung hingegeben, als er den Jüngern
den Geist aus Gott verheißen — oder unser gegenwärtiger Mangel
an Gottesleben muß auch heute noch gehoben werden können. Wenn
es nicht möglich ist, daß heute wie damals ein wirkliches Zeugnis aus
Gott sich erhebt, dann ist das ganze, gerade auf dieses Zeugnis
angelegte Evangelium nichts als eine seltsame und schmerzliche Illusion.

VII.
Wir fragen daher: Haben wir wirklich nur Mangel an Gottesleben

zu verzeichnen? Ist unsere Christenheit eine inasss. «sràitiouis
geworden, aus deren erstorbenen Gründen keine Samenkörner mehr
aufzugehen vermögen? Sind wir wirklich gott—los? Haben wir wirklich

nur Theologie oder Religion an der Stelle Gottes? Ist das
Zeugnis Jesu vom lebendigen Gott zusammengeschrumpft zu bloßen
Lehrsätzen über Gott? Hat die Dogmatik endgültig die Stelle des
Lebens eingenommen? Oder ist nicht vielleicht gerade die Tiefe des

Schmerzes, womit wir die heutige Geistesarmut empfinden, noch ein
letztes Zeichen von einem verborgenen Leben? Würden wir so ängstlich
und bewußt zwischen Gott selbst und einer Glaubenslehre unterscheiden
— so wenig es uns auch gelingen will, diesen Unterschied in ein menschliches

Wort zu fassen — wenn uns alles Göttliche restlos in eine Lehre
über Gott aufgegangen wäre?

Nein. Wir haben viel mehr, als wir in den Momenten innerer
Einkehr und Sammlung zu entdecken vermeinen. Wir tragen Alle



— 237 —

Gott im Herzen. Das Christentum hat uns nicht nur religiöse und
theologische Erkenntnisse über Gott überliefert, sondern, von diesen
Dornen umgeben, auch echtes, unverfälschtes Gottesleben. Wenn wir
an Gott denken, so denken wir nicht nnr an eine Menge theologischer
oder philosophischer Gebilde, nicht nur an ein mehr oder weniger
wohlgefügtes System über das „erste Sein," die „oberste Ursache," den

„ewigen Grund" aller Dinge, sondern dann ergreift uns das
unbeschreibliche Gefühl der Nähe und Vertrautheit mit einer umfassenden
Liebe, dann spüren ivir unmittelbar, daß wir in Gott leben, weben
und sind, noch bevor wir es versucht, ihm in Worten Ausdruck zu
geben. Was wir über ihn sagen ist nie das, was wir eigentlich sagen
wollen. Und das ist unser Trost. Aus den Disteln und Dornen unserer
Worte fliehen wir immer wieder in die stille, innere Welt, wo keine

Worte mehr, wo nur noch die Wirklichkeit waltet, Gott selbst, nicht
unsere Gedanken über ihn. Was gibt unserem Leben' semen eigentlichen

Wert? Ist es nicht das, daß wir uns selbst und unserer Arbeit
zum Trotz immer wieder uns Gottes zu trösten vermögen?

Ich will nicht länger bei diesem tiefsten Erlebnis unserer Seele
verweilen. Aber ich frage: Sollte es nie möglich fein, daß das
verborgene Gottesleben, das wir in uns tragen, die Krusten unseres
Alltagstreibens in Theorie und Praxis, die Krusten unseres Protestantismus,

Orthodoxismus, Liberalismus, unseres Christentums und Pfarrer-
tums, unserer Standpunkte und Prinzipien, unseres gebundenen Ernstes
und unserer pharisäischen Gespreiztheit entzweischlägt? Sollte es nie
über die verborgenen Gründe des Herzens emporsteigen und die
Gefilde unseres äußeren Lebens mit seinen erquickenden Wassern
übergießen Soll es nie dahin kommen, daß sich unser Bewußtsein, unser
ganzer Mensch, Geist, Seele und Leib mit dem Leben Gottes füllt?
Daß alle falschen Gewißheiten, die unsere Arbeit hemmen und
verkehren, gegen die eine, alles überstrahlende Gewißheit Gottes
ausgetauscht werden? Daß alles bloße religiöse Empfinden und Reden jener
schlichten Sprache weiche, die, ohne bewußt von Gott zu reden, ihn
doch in jedem Wort offenbart? Soll Gott, der Herr und Meister aller
Wahrheit und Wirklichkeit, immer nur eine religiöse Angelegenheit
der Menschen bleiben, soll seine allem andern erst Verständnis
verleihende heilige Selbstverständlichkeit nie den Glanz ihrer absoluten
Natürlichkeit durch unser Leben, unsere Worte, unsere Arbeit ergießen?
Werden wir es nie lernen, die taufend Fragen und Angelegenheiten,
die auf uns einstürmen, ins Licht des lebendigen Gottes, nicht nur
in das irgend eines theologischen oder religiösen Standpunktes zu
rücken? Soll es nie wahr bei uns werden, sondern immerdar mit
dem Verdachte der Schwärmerei behaftet bleiben, daß es ein unmittelbares

Erfassen und Berstehen der Dinge — nicht nur ein gelehrtes,
theologisches — deswegen gibt, weil Gott lebt? Wenn sich die Schwärmer
auf ihr „inneres Licht" berufen — soll das beweisen, daß es
überhaupt kein inneres Licht gibt? Wenn die Unnatürlich reit sich „unmittel-



— 238 —

bar" gebärdet, heißt das, daß alles Unmittelbare unnatürlich ist? Soll
das Wort des Johannisevangeliums von dem Geiste, der in alle Wahrheit

führt, ein dunkles Muckerwort bleiben, das glücklicherweise „eben
nur im Johannisevangelium" steht?

Nein. Es ist das dringendste Bedürfnis für unsere Arbeit, daß
wir es lernen, die Wahrheit des lebendigen Gottes, wie sie in den
Tiefen unseres Herzens ruht, über ihre ausschließlich religiöse Fassung
emporzuheben und sie in das Reich des Geschaffenen einzuführen. Gott
muß uns viel mehr fein als Religion. Die religiösen Fragen müssen
an der überragenden Wirklichkeit Gottes selbst verschwinden. Es darf
nicht mehr damit sein Bewenden haben, daß sich der Christ mitten in
der Wirklichkeit dieser Welt eine abgeschiedene, stille Innenwelt des
Geistes aus den Worten Gottes erbaut, sondern darum muß es sich

wieder handeln, ob diese irdische Wirklichkeit stimmt mit der Wirklichkeit

Gottes. Nicht Erbauung und Andacht mitten in harter
Ungerechtigkeit des Daseins, sondern Kräfte, welche die Ungerechtigkeit
überwinden. Staats-, Wirtschafts-, Gesellschaftsprinzip muß uns Gott
wieder werden, nicht nur Prinzip der Religion und des Kultus; der
Maßstab, womit wir die Zustände nnd Verhältnisse messen, das Licht,
das wir über die Rätsel und Verwirrungen des Lebens gießen, und
in dem wir alles, äußeres und inneres, betrachten.

VIII.
Was folgt nun daraus für unsere Arbeit, daß ivir in dieser, ich

möchte sagen, nicht religiösen, sondern wahrhaftigen, nicht subjektiven,
fondern objektiven Weise zu Gott Stellung nehmen?

Vor allem der große Sieg über uns selbst. Freiheit unserer
Religion und unserer Theologie gegenüber. Ein freier und frei
schaltender Besitz unserer eigenen Gedankenwelt. Jetzt herrscht sie nicht
mehr über unser Selbst, jetzt herrscht dasselbe über sie. Wir müssen
nicht mehr in einer vorgeschriebenen oder angelernten Weise denken,
nein, wir wollen nun denken; das Denken wird uns zur Lust,
sozusagen zum Spiel, wir brauchen uns auch nicht mehr von feinen
Gegensätzen und Umschlägen ins Gegenteil, wovor uns bisher so graute,
zu fürchten, weil wir die Festigkeit unseres Wesens nicht mehr von
einer erstarrten Gedankenmasse: Ueberzeugung genannt, abzuleiten
brauchen, sondern sie unmittelbar im Besitze Gottes garantiert wissen.
Seitdem uns Gott nicht nur Religion, sondern Wirklichkeit geworden,
dürfen wir sozusagen okM Ueberzeugung sein, ohne dabei das, was
die Ueberzeugung gutes au sich hat, preiszugeben. Ist ja doch jede
Ueberzeugung nur ein kümmerlicher Ersatz sür die Grund- und
Lebensüberzeugung, die es allein für den Menschen gibt: Gott; und wo daher
Gott selbst, nicht abgeleitete Erkenntnisse über ihn, Raum gewonnen
hat, da gibt es keine Ueberzeugungsgötzen mehr — nur noch
Ueberzeugungskrast. Wie groß und wundervoll das ist, was für eine Aussicht

unbegrenzter Möglichkeiten diese Freiheit in Gott mit sich bringt,



— 239 —

das hier auszuführen verbietet mir der Raum, ich überlasse es dem
weiteren Nachdenken des geneigten Lesers.

Frei von uns selbst, das war das erste. Und frei für die
Mitwelt, heißt nun das zweite. Es ist ja eine von uns alle Tage schmerzlich

empfundene Erfahrung, wie gerade unser religiöser Standpunkt
uns unfähig macht, Menschen und Dinge zu verstehen. Wir müssen
sie immer nur vom Sehwinkel dieses Standpunktes aus betrachten,
und sehen daher von vornherein verkehrt zu ihnen hinüber. Wir
beurteilen sie falsch — gewöhnlich, wie das fo unser Christentum mit sich

bringt, zu streng — denn wir beurteilen sie nach Maßstäben und
Schemata, die wir an ihr Leben anlegen, nicht nach der Folgerichtigkeit

dieses Lebens selbst. Es fehlt uns die UnVoreingenommenheit,
und deshalb die wahre Liebe. So bleiben uns Menschen und
Verhältnisse fremd einfach deswegen, weil unsere Ueberzeugung, unser
Standpunkt es uns verbietet, uns direkt und ohne Umschweife an ihr
eigenes Wesen zu wenden. Mit Gott aber wird es uns möglich, keinen i
„Standpunkt" zu haben und doch fest zu stehen. Keinen Standpunkt '
nämlich in einem jener tausend vvn den Wellen geschaukelten Schifflein,
womit wir aneinander vorbeifahren und einander überholen, wohl aber
den Standpunkt des Felsens, auf welchem wir dem Wellenspiel des

täglichen Lebens entronnen sind, um nun erst mit den Augen des

ruhigen Betrachters dem Spiele zuzuschauen. Solange wir nur einen
religiösen Standpunkt haben, stehen wir noch Im schwanken Schifflein,
da ja Religion nur eine Erscheinung neben andern ist, sobald wir aber
Gott selbst ergriffen, befinden wir uns auf dem Felsen, der wohl für den

Schiffer kein Standpunkt, aber dem unruhigen Element gegenüber der
Standpunkt aller Standpunkte ist. Auf ihm bekommen wir den Blick
für die Sache selbst wieder, während uns die Angst um das eigene
Leben im Schifflein der partikularen Ueberzeugung nie zu ruhiger
Betrachtung gelangen ließ. Wir fürchten uns nicht mehr, wir lassen uns
nicht mehr imponieren. Mit reiner Liebe blicken wir auf alle und
alles, wie Jesus es von denen, die Gott erfahren haben, verlangt:
Ihr sollt vollkommen sein, wie euer Vater im Himmel vollkommen
ist, denn er läßt feine Sonne aufgehen über Gute und Böse und läßt
regnen über Gerechte und Ungerechte. Da wird uns klar, daß alles
Menschliche und Geschaffene in enger Verbindung mit Gott steht, trotz
aller Verderbnis. Gottes inne geworden, spüren wir nun auch seine
Beziehungen zu seinen Werken, nachdem uns bis dahin die lediglich
religiöse Stellung zu ihm den Blick für diese Beziehungen verdunkelt
hatte. Und mit Schrecken werden wir gewahr, daß alle Rätsel des

Lebens, von denen wir so gerne gesprochen — um uns zu entschuldigen
— nichts anderes waren, als die Gespenster, welche unser eigener
gottentfremdeter Geist in die Gesetze des Daseins hineingezanbert. Wir
wollen das Böse nicht mehr sehen — und so bringen wir es znm
Verschwinden. Der Pharisäer, der Späher von Schuld uud Sünde
hört auf. Wir suchen nicht mehr den Leuten vor allem das Schuld-



— 24« —

gefühl zu wecken und sie zu demütigen; das Pfäffische wird uns fremd.
Wir setzen das Heil unserer Mitmenschen nicht mehr in bloße subjektive
Wandlungen, in Bußschmerz und Gnadengefühl — sehr unsichere und
rätselvolle psychologische Erscheinungen, solange die Mächte des
Verderbens die Welt beherrschen — nein, wir predigen ihnen wieder vor

5
allem ihre unverminderte Zugehörigkeit zu Gott, was ganz von selbst

— wie bei Jesus — zur Sinnesänderung treibt. Wir verstehen es

wieder,' daß das Heil in der Teilnahme am Reiche Gottes besteht,
nicht in psychologischen Prozessen, die jeder Einzelne für sich abtut,
und die deshalb so leicht ins Falsche und Verlogene hinüberspielen.
Die zentrale Bedeutung des Reiches Gottes erfüllt uns wieder im
Gegensatz zu der aussichtslosen Subjektivität, die wir bis dahin als
Protestantismus und Evangelium gepflegt. Ueber die Schranken des

Christentums hinüber blicken wir wieder in das UrVerhältnis, das
Gott mit den Menschen eingegangen ist, der Gott, der „nicht nnr den

Juden" — und Christen — „sondern auch den Heiden Gott ist."
(Röm. 3.)

Und hier begreifen wir es immer weniger, wie wir im Stande
sein konnten, Individualismus und Sozialismus gegen einander
abzugrenzen und auszuspielen, unterscheiden konnten zwischen einem innern
und einem äußeren Gebiete, nachdem uns im Besitze des lebendigen
Gottes klar geworden, daß es keine gegen einander abgetrennten
Gebiete innerhalb seines Wirkens und Waltens gibt, daß alles bis ins
kleinste Atom hinab vvn seinem Geiste getragen ist. Die Schöpfung
wird uns wieder lieb; zugewandt, nicht mehr abgewandt, stehen wir
den Menschen und Dingen gegenüber da.

Endlich folgt aus unserer neuen Stellung zu Gott, daß wir, von
Gottes Wirklichkeit getragen und bestimmt, nicht mehr von der Rücksicht

auf die tausend zusammenhanglosen Einzelfragen des Lebens
abgelenkt, ganz von selbst wieder zu den einfachen Grundgedanken und
-Forderungen des göttlichen Wortes zurückkehren. Nun erst werden
wir es in seiner ganzen Tragweite inne, daß das Reich Gottes nicht
von dieser Welt, der Geist Gottes nicht der Geist der Welt ist. Ohne
den Kampf'zu suchen, treten wir unwillkürlich in eine Kampfstellung
zu den Mächten, die die Welt regieren. Nicht eine Theorie, nicht etwa
gar eine materialistische oder wirtschaftliche Tendenz ist es, die uns
bestimmt, z. B. die ganze gegenwärtige Gesellschaftsordnung den

Forderungen der im Evangelium niedergelegten Gerechtigkeit zu unterstellen.
Es ist uns ohne weiteres klar — seitdem Gott für uns nicht mehr
bloß eine religiöse Frage bildet — daß der Mammonismus, die^Ge-
waltherrschaft und die geistliche Bevormundung, wie sie heute noch
regieren, unmöglich mit Gott zusammen bestehen können. Wir haben
keine Wahl mehr: wir müssen in irgend einer Weise dagegen Zeugnis
ablegen. Nicht aus politischem Bestreben, nein, sondern getrieben vom
Geiste Jesu. So gegen die großen Verderber der menschlichen Seele
aufstehend, beginnen wir wieder, die Rettung der Seele zu betreiben,



— 241 —

während wir sie bis dahin durch religiös-psychologische Behandlung nur
umso hoffnungsloser ihren Peinigern unterwarsen. Wir wissen es gar
nicht mehr anders, als daß die individuelle Verkündigung des
Evangeliums Hand in Hand gehen muß mit der sozialen, daß die Botschaft des

Kreuzes nur dann für die Seele Evangelium ist, wenn sie in demselben
Geiste verkündigt wird, der Jesus an das Kreuz gebracht. Erst jetzt
fangen wir an, die Worte Jesu, die er an seine Nachfolger richtete,
die Worte von der Selbstverleugnung, von der Preisgabe des eigenen
Lebens, vom Bruch mit den liebsten Menschen zu verstehen, während
sie uns früher, in unserer ausschließlich psychologischen Orientierung,
wie harmlose Hyperbeln einer lediglich religiösen Redeweise erschienen
waren. Denn jetzt stehen wir wieder in der Nachfolge dessen, dem
der lebendige Gott so übermäßig in der Seele brannte, daß er die

Rettung der Menschen mit dem prinzipiellen Bruch mit den
Weltmächten verband.

Doch genug, der Raum fehlt uns auch hier zu weiteren
Ausführungen.

IX.
In diesem Zusammenhange geht uns nun auch das Verständnis

auf für die mächtigste soziale Erscheinung unserer Tage: die
Sozialdemokratie.

Man kann nicht gerade sagen, daß stch das Christentum in feiner
bisherigen Auseinandersetzung mit der Sozialdemokratie mit Ruhm
bedeckt habe. Die Behandlung, welche es ihr angedeihen ließ, war
entweder äußerst gehässig — trotzdem der Christ den Spruch vom
Vergelten des Bösen mit Gutem in seiner Bibel stehen hat — oder dann
wohlwollend, zuwartend, ängstlich kritisch im Einzelnen, jedenfalls aber
immer ohne eigentliches Verständnis für ihre prinzipielle Bedeutung
und Grundtendenz. Man wog in mühseligen, aussichtslosen
Auseinandersetzungen einen christlichen Standpunkt gegen einen sozialdemokratischen

ab, ohne zn sehen, daß man sich gerade dadurch des
Vorzuges beraubte, den das recht verstandene Chriftentum allen andern
Erscheinungen gegenüber besitzt: des universell orientierten
Standpunktes nämlich, auf 'dem es ihm möglich ist, jede vorwärtsschreitende
Bewegung sich zu eigen zu machen und gerade dadurch von den Schlacken
zu reinigen. Christ sein, heißt alles glauben, alles hoffen, alles dulden,
heißt das Gute sehen und hervorziehen, heißt durch Teilnahme und
Zutrauen die menschlichen Entwicklungen aus unklaren, chaotischen
Anfängen zur Klarheit und Wahrheit emporführen.

Es muß zu unserer Unehre gesagt werden, daß wir diesem
Christentum Jesü^bis jetzt in unserer Stellung zur Sozialdemokratie
durchaus nicht gerecht geworden sind. Auch die am weitesten
fortgeschrittenen Kreise unseres sozialen Christentums bekreuzigten sich immer
wieder vor den sozialdemokratischen Theorien, stolperten über den
angeblichen Atheismus, Materialismus und Internationalismus der Sozial-



— 242 —

demokratie, noch bevor fie die Angen aufgetan für das große gemeinsame

Streben, das sie mit dieser Partei verband. Man hat des Guten
in der Versicherung, seine heiligsten Güter gegen die sozialdemokratische
Weltanschauung schützen zu müssen, so übertrieben viel getan, daß es

dringend an der Zeit ist, sich auch einmal zu fragen, ob diese
Weltanschauung denn wirklich so gefährlich ist, und ob hinter derselben
nicht Kräfte und Absichten zum Durchbruch drängen, die mit dem
ursprünglichen Christentum die frappanteste Verwandtschaft haben, zu
denen daher jeder Christ, der auf diesen Namen überhaupt noch
Anspruch erhebt, unbedingt stehen muß. Auf diese Frage wollen wir
nun etwas näher eingehen.

Also zum ersten in aller Kürze die sozialdemokratische Theorie.
Ich greife die Hauptfachen heraus. Vor allem ihre Auffassung der
Moral.

Die Sozialdemokratie leugnet alle absoluten Größen und ewigen
Prinzipien. Sie steht auf dem Heraklitischen und Hegelschen Standpunkt

des /5« (alles fließt). Es gibt nach ihr darum auch
keine abgeschlossene, ein für alle mal gültige Moral. Auch die Moral
müsse sich den Wandel der Dinge gefallen lassen. Jedes Volk, jede
Klasse, jeder Einzelne bilde sich eine eigene Moral. Die Moral sei

nichts anderes — um es möglichst kurz zu sagen — als der ideal
angeschaute ökonomische Zweck des Menschen. Moralisch sei, was unfern
Lebenszweck fördert. — Das fcheint nun allerdings fehr gefährlich zu
sein, ist es aber nicht, sobald wir uns auf den universellen Standpunkt,
den uns das Evangelium ermöglicht, begeben. Ganz abgesehen davon,
daß die Sozialdemokratie selbst durch ihre an das Allgemeinbewußtsein
der Gesellschaft appellierende Propagandaliteratur immer wieder den
unwillkürlichen Beweis für die Macht der moralischen Gedankenwelt
ablegt, so hat ihre Behauptung von der Relativität der Moral eine

tiefe, von ihr selbst durchaus nicht gewürdigte Wahrheit in sich, die
wir aber gerade auf unserem Standpunkte zu würdigen im Stande sind.

Auch das Evangelium nämlich weiß nichts von einer selbständigen
Moral, von Moralgesetzen und Moralprinzipien. Das Gute, wovon es

spricht, ist allein Gott. Gut ist, was von Gott erfüllt ist. Wo Gott
fehlt, da bleibt, sozusagen, ein bloßes Schema, ein Schattenriß des Guten
zurück; statt des Lebens ein Gesetz, das zu bloßen Geboten herabsetzt,
was lebendige Tat gewesen war. Das Unbedingte des göttlichen Lebens
selbst wird nnn als die Unverbrüchlichkeit eines obersten Gebotes, als
Moralprinzip, als kategorischer Imperativ verstanden — Abstraktionen,
die noch immer unwillkürlich dafür Zeugnis ablegen, daß es stch hier
um eine ewige, unbewegliche Größe handelt. Nur vermögen diese

Moralprinzipien selbst die Unbeweglichkeit ihres Inhaltes nicht aufrecht
zu erhalten, mit andern Worten: das bloße Moralgesetz ist nicht im
Stande, die elementaren Triebe des Sinnenlebens zu bändigen und
seinem unveränderlichen Wesen zu unterwerfen. Es ist als bloßes
Gesetz wehrlos preisgegeben den lebendigen Regungen der animalen



— 243 —

Bedürfnisse des Menschen und muß es sich gefallen lassen, von
denselben zur Legitimation ihrer untergeordneten Zwecke mißbraucht zu
werden.

Das ist der Sinn der verpönten Theorie der Klassen- und Ständemoral.

Aber daß es in der Tat eine Klassenmoral gibt, daß jede Klasse
ihre moralischen Anschauungen auf ihre materiellen Bedürfnisse
zuschneidet, das ist eine Tatsache, die dem aufmerksamen Beobachter auf
den ersten Blick entgegenkommt. Unsere universell gerichtete christliche
Moral mit ihren unüberbietbaren Geboten der Liebe mag noch so

vornehm tun — sie kann es trotzdem nicht verhindern, daß ihre
Forderungen nur formell auf der Höhe des Absoluten sich zu erhalten
wissen, während sie materiell ganz ohne weiteres außer Wirkung
gesetzt, wenn nicht gar von den wirtschaftlichen Interessen ihrer Träger
selbst zum Deckmantel für ganz andere als moralische und universelle
Tendenzen gemacht werden. Solange nicht Gottes Geist selbst in den
Menschen lebt, solange Gott nur Anbetungsgegenstand der Religion
ist, solange kann es auch keine Moral geben, die sich in allgemein
und für immer gültiger Weise durchzusetzen vermöchte. Also
entweder Gott selbst — und dann tritt der von der Moral nur formell
festgehaltene Universalismus einer unveränderlichen Geistesmacht auch
praktisch in Kraft; oder bloße Moralprinzipien — und dann hat die

Sozialdemokratie recht mit ihrer Behauptung von der Gebundenheit
der Moral unter die materiellen Triebkräfte. Denn Leben kann nur
vom Leben überwunden werden, nicht von Gesetzen. Der in Gott
lebende Mensch allein vermag es, den ungeordneten, leidenschaftlichen,
aber lebendigen Trieben seiner materiellen Natur zu gebieten.

In enger Verbindung mit der geschilderten Auffassung der Moral
steht der sozialdemokratische sogenannte Geschichtsmaterialismus, d. h.
die Theorie von der ökonomischen und wirtschaftlichen Grundlage des
geistigen Lebens der Menschen, wonach Wissenschaft, Kunst, Religion,
Politik nichts anderes sind, als die ideellen Spiegelbilder der jeweiligen
ökonomischen Verhältnisse eines Volkes. Auch hier entrüstete sich die
Gesellschaft zuerst aufs lebhafteste gegen diese „pietätslose Betrachtungsweise",

die alle idealen Güter buchstäblich in den Staub zu ziehen suchte;
allein der Umschwung ließ nicht lange auf sich warten. Heute wird
die große Wahrheit der geschichtsmaterialiftifchen Auffassung mehr und
mehr erkannt. Es läßt sich auch in der Tat nichts wesentliches
dagegen einwenden. Es ist einfach so: die wirtschaftlichen Verhältnisse
bedingen das geistige Leben. Mit der Veränderung der ersteren, wandelt
sich auch das letztere, nicht umgekehrt. Es fällt nur uns, Schülern
eines lediglich an den äußern politischen Erscheinungen orientierten
Geschichtsunterrichtes, schwer, bis zu diesen eigentlichen Triebfedern des
Geschehens hinabzusteigen. Aber man stelle nur einmal die Schulauffassung

z. B. von den Ursachen des peloponnesischen Krieges — Rivalität
zwischen Sparta und Athen — neben die geschichtsmaterialistische —
wonach es eine Lebensfrage für die athenischen Handelsverbindungen mit



244 —

Süditalien war, sich den Durchgang durch den korinthischen Meerbusen
zu erzwingen — um zu sehen, wie überraschend klar einem in ihrem
Lichte Verhältnisse und Umstände werden, um deren Verständnis man
sich bis dahin umsonst abgemüht.

Wir fragen nun: Was sind das für Ideale, die wir dieser
Geschichtsauffassung mit so großer Emphase entgegenstellen? Was ist das

für ein Geist, der sich durch sie in feiner Herrschaft bedrohlt fühlt?
Wie kann man sich auf die Selbständigkeit eines Geisteslebens, auf die

innere Wahrheit geistiger Gebilde berufen, wenn diese Gebilde erwiesenermaßen

in so enger Beziehung zu den materiellen Verhältnissen stehen?
Geist, der es wirklich ist, der aus sich selbst schöpft, ist nur Gott. Geist
aber, der ohne Gott eigener Geist sein will in der Form von allerhand

Prinzipien, Glaubenssätzen nnd allgemeine Maximen, die wie
selbständige höhere Wesen über dem Laufe der Dinge thronen — ist
Götzengeist, nicht Gottesgeist. Unsere Ideale find Götzenbilder. Man
sehe nur, was für Jammer sie in der Welt angerichtet haben, um zu
verstehen, wie gefährlich jeder Geist — sei es Religions- oder Wisfen-
schafts- oder Raffen- nnd Nationalitätsgeist — der nicht Gottes Geist
ist, werden kann. Allen diesen falschen Geistern gegenüber hat die
geschichtsmaterialistische Auffassung recht, wenn sie die eigentlichen Realitäten

wieder da sucht, wo sie sind. Oder was sind alle die hochmütigen
Versuche der Menschen, sich ein eigenes Geistesreich zu erbauen, im
Grunde anderes als eine Mißachtung des Schöpfers selbst und seiner
Schöpfung? Was kann Materialismus — neben allem falschen, das
dieses Wort in sich birgt — auch heißen? Nicht das, daß mit der

Schöpfung ernst gemacht werden soll, einem verbrecherischen Spiele
gegenüber, das sie den Launen eines angeblichen Geistes unterworfen?
Daß das Sichtbare mit Nichten der bloße Sitz aller bösen Lüste ist,
wie der „Geist" stets behauptet, um seine eigene Lüsternheit der seine

Ohnmacht knechtenden Materie andichten zu können? Heißt Materialismus

in diesem Zusammenhange nicht ganz einfach der Respekt vor dem,
was Gott geschaffen, der Sinn und das Verständnis für das
Gottgegebene? Ist nicht Gott Herr und Meister der Materie? Und ist
nicht gerade der Umstand, daß sie jeden falschen Geist in ihre eigenen
Dienste knechtet, der Beweis dafür, daß es den eigentlichen Geist, den

Geist Gottes, braucht, um ihr gerecht zu werden? Sie will dienen und
gehorchen, aber nur ihrem Herrn. Falsche Herrschaften macht sie sich

selbst Untertan, ihnen so in eindrücklicher Weise vordemonstrierend, daß
niemand ungestraft sich an der Schöpfung Gottes vergreift. Statt sie

zu ehren, hat sie der Mensch immer wieder einem falschen Geistessysteme

zu unterwerfen gestrebt — und die Rache der mißhandelten
Natur für diesen Hochmut des in eigenen Gebilden einherstolzierenden
Menschengeistes war immer und unvermeidlich seine schmähliche Knechtschaft

unter die Materie. Sobald aber Gott selbst wieder im Menschen
Raum gewinnt, kommen die verwirrten Gesetze der Schöpfung wieder
in Ordnung und verliert die Materie ihren gefährlichen Reiz, der ja



— 245 —

nur für den Gott entfremdeten Geist ein Reiz gewesen. Ganz unbewußt

hat also auch hier wieder die Sozialdemokratie am höchsten
Probleme gerührt: Ihr Materialismus weist dringend auf die
Notwendigkeit hin, uns wieder von ganzer Seele, von ganzem Gemüte
und aus allen Kräften Gott hinzugeben.

Und nun noch kurz das zweite, wovon wir reden wollten: die
Verwandschaft der sozialistischen Arbeit mit der des Evangeliums.

Nicht mehr gebunden durch ein ausschließlich religiöses oder
protestantisches Bewußtsein, in Gott selbst frei geworden für die Erkenntnis
der guten Triebkräfte in einer wie sehr auch unvollkommenen
Vorwärtsbewegung, wie sie unstreitig von der Sozialdemokratie
repräsentiert werden, wird uns nun auch das Schwerste möglich sein, einzusehen

nämlich, daß sich in dieser Bewegung die eigentliche Absicht des
Evangeliums in ganz anders wirksamer Weise geltend macht, als in
unserem Christentum. In der Tat: die Stellung, die Jesus in der
damaligen Gesellschaft eingenommen, läßt sich heute nur vergleichen
mit der der sozialdemokratischen Führer — so töricht auch jeder nähere
Vergleich wäre. Mögen sie noch so verschieden von einander fein, im
entscheidenden Punkte treffen sie zusammen: im Kampf gegen die
bestehenden Mächte zur Rettung der Freiheit und Selbständigkeit der
Menschen. Die Sozialdemokraten sind es — nicht die Christen — welche
den Mammon bis aufs Blut bekämpfen, davon durchdrungen, daß
Geldherrschaft und Menschenwohl niemals zusammen bestehen werden,
und daß diese Herrschaft, sich Ausdruck verschaffend in den
gegenwärtigen Besitzverhältnissen, einfach fallen muß. Aber gerade das war
auch die Forderung Jesu. Die Sozialdemokraten sind es — nicht
die Christen — die sich der Armen und Gedrückten in einer Weise
angenommen haben, die die ganze Gesellschaft zwingt, die soziale Frage
zu der ihrigen zu machen. Die Sozialdemokraten — nicht die Christen
— machen ernst mit der Forderung Jesu, daß der Mensch, nicht die
Sachen, die Seele, nicht die Schätze der Welt, zu gelten hat. Während
die Christen sich durch Almosen und gute einzelne Werke ihrer von
ihrem Meister klar vorgezeichneten Aufgabe zu entledigen suchen,
sind die Sozialdemokraten so tief in den Geist des Evangeliums
eingedrungen, daß sie von einer Abschaffung der Uebel, einer Erneuerung
der Zustände von Grund aus reden. Aber diese unbestreitbare
Großartigkeit und Großzügigkeit ihrer Auffassung ist es, die allein der Macht
und Größe des Erlösungsgedankens Jesu entspricht.

Ist es hier noch nötig, extra darauf hinzuweifen, daß auch große
und mannigfaltige Unterschiede zwischen dem Evangelium und der
Botschaft der Sozialdemokratie bestehen? Daß die letztere am Aenßern,
das Evangelium am Innern orientiert ist? Dort die bloße Form —
hier der Inhalt? Ich denke, nein. Jedermann wird es verstehen, wenn
wir dafür halten, daß des Gemeinsamen viel mehr ist, als des Diffe-
renten, und daß wir gerade in unserer Zeit, nachdem die Differenzen
bis ins kleinste hinein diskutiert worden sind, das Bedürfnis empfinden



— 246 —

dieses Gemeinsame hervorzustellen, und das Verlangen nach jener
göttlichen Liebe, welche das Gemeinsame ohne Gefahr sür die Wahrheit
der Differenzen geltend zu machen und auszuhalten vermag, nach jenem
Glauben, der mit gutem Gewissen denen die Hand zu reichen imstande
ist, welche, wenn nicht in Worten, so doch in der Tat einen reichlichen
Anteil am Evangelium für sich in Anspruch nehmen dürfen. Wir sehen

Gott selbst am Werke, nicht irgend ein Christentum oder einen Sozialismus,

den Gott, der aller Menschen Gott ist, und der „die Gottlosen
gerecht spricht", den Gott und Vater Jesn Christi, dessen Geist Jesus
in unsere Arbeit eingeschrieben hat.

In diesem Sinne heißen wir: Religiös-sozial. H. Kutter.

fsrsters neuestes Such.

/ Inter dem Titel „Lebensführung" hat Förster vor einigen Monaten
ein Buch „für junge Menschen" ausgehen lassen.*) Es soll eine

Fortsetzung des frühern Buches „Lebenskunde" bilden und ist
im besondern „für geistig mündige Leute beiderlei
Geschlechts" bestimmt.

Ausgehend von der Bejahung einer absoluten Moral behandelt
Förster zunächst persönliche Lebensfragen wie: Willenskraft, Umgang
mit Menschen, Beruf und Charakter, junge Männer und junge Mädchen,
sexuelle Frage, und in zweiter Linie Kulturfragen wie: Schutz der

Schwachen, Rasfenfrage, Frauenfrage, soziale Frage. Eine Betrachtung
über Religion und Charakter bildet den Abschluß.

Das Buch ist wie schon einige frühere von Förster in seiner
Zusammensetzung mosaikartig. Es sind — wenn man auf den Ge-
dankeninhalt sieht — die alten Steine, die hier in neuer Anordnung
zusammengereiht werden. Ja sogar ganze Abschnitte der Jugendlehre
und manches aus andern Büchern kehrt wörtlich wieder: z. B. der

ganze Abschnitt über die sexuelle Frage bietet auch in der Formulierung
nur wenig Neues. Dieses Schreiben mit der Schere läßt fich nun
verschieden ansehen. Förster kann es damit rechtfertigen, daß er
dasselbe stets für verschiedene Kreise sagen müsse: einmal für Unmündige
und dann für Mündige, ein anderes Mal für Studenten oder Aerzte
oder Ungläubige gegenüber seinen Anschauungen. Zeitungsschreibern
verzeiht man diese Gewohnheit gerne, wegen der Not, daß eben die

Spalten voll werden müssen und zwar in kürzester Zeit. Aber bei
einem pädagogischen Schriftsteller, der sein persönliches Verhältnis zu

*) Berlin, Georg Reiner, 1909, Preis S Mk. — Sämtliche Sperrungen in
Citaten stammen von dem Verfasser der Besprechung,


	Jesus Christus und unsere Arbeit : Teil V, VI, VII, VIII und IX

