
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 1

Artikel: Heidenmission : Teil II

Autor: Hartmann, B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131992

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 19 —

Darin liegt die Wahrheit der monistischen Tendenz. Aber sie ist auch
immer in Gefahr, die zweite Hälfte des Wortes zu vergessen: aber
bane nicht deine Wohnung drauf. Die Klippe der monistischen
Stimmung gegenüber der Welt war stets die Kulturseligkeit. Sie
läßt leicht die Persönlichkeitskultur zum Persönlichkeitskultus ausarten.
Statt das zu bejahen, was aus der Welt werden soll, fängt sie an,
die Welt selbst, wie sie i st, zu bejahen, und merkt gar nicht, daß das
im letzten Grunde Weltentwertung ist. Du willst das Göttliche als
Besitz genießen, statt es als Aufgabe zu erkämpfen. Auch wenn dn
nicht den niedrigen Gennß der Stillung sinnlichen Begehrens willst,
sondern den höhern ästhetischen Betrachtens oder erkennenden
Erfassens, du tust doch, als sei die Welt nur dazu da, dein kleines,
vergängliches Ich auszufüllen. Und schlimmer kannst dn sie nicht
entwerten. Du entfremdest sie, ihrem Zweck. Denn sie ist uns nicht
gegeben zum Genuß, sondern zur Arbeit. Erst das heißt das Seiende
recht bejahen, wenn wir es in den Dienst des Werdenden stellen, es

betrachten und behandeln als den Stoff, aus dem wir erst eine sinnvolle

Gestalt herausmeißeln sollen; denn nur damit machen wir es
auch dem schaffenden Gott dienstbar. Die es so ansahen, haben auch
immer am meisten für diese Welt geleistet. Und die Freude der Ewigkeit
kann nur Freude sein über die Vollendung dessen, was wir in der
Zeit begonnen haben. R. Liechtenhan.

fieiSenmission.
u.

in falsches Bild des Heidentums hatte man sich nach und nach

1^ gemacht. Das gilt keineswegs nur von den oberflächlich Ur-
teilenden. Auch die ernste, wissenschaftliche Art der Erforschung

der außerchristlichen Religionen hat sich, wie mir scheint, in der neueren
Zeit bedeutend ergänzen lassen müssen. Es ist gut, daß auch ein
weiteres Publikum von dieser Wendnng und Frontveränderung Notiz
nimmt.

Erst kürzlich (Jahrgang II, 12) ist in unserer Zeitschrift die Rede
gewesen von einem Vortrag Prof. Deißmanns in Berlin, über das
Urchristentum und die unteren Schichten. Deißmann ist
Hauptvertreter einer Forschergruppe, die alles dran setzt, das Urchristentum
kennen zu lernen in seiner volkstümlichsten Erscheinungsform. Es
kommt diesen Forschern weniger drauf an, zu erfahren, wie Theologen
und Prediger gedacht und sich Gott und Welt zurechtlegten, als ein
Bild zu gewinnen vom Volkschristentum jener Tage, wie es fich
gestaltet und geäußert hat im gemeinen Mann vom Durchschnittsgebildeten

abwärts, und niemand wird sich gegen Recht und
Notwendigkeit dieses Forschungsziels verschließen können.



— 20 —

Nun ist es sicherlich kein Zufall, daß diese neue Methode der
Erforschung des Urchristentums zeitlich zusammenfällt mit einer
neuen Art, fich mit den außerchristlichen Religionen zu
beschäftigen.

Wie wars bisher gewesen? Seit 100 Jahren etwa hat man
sich in Europa intensiv, d. h. in wissenschaftlicher Weise mit dem
Studium der außerchristlichen Religionen befaßt. Aus naheliegenden
Gründen waren es in der Hauptsache die historischen Religionen, denen

man die Aufmerksamkeit zuwandte, d. h. die, welche über geschriebene
religiöse Quellen verfügen, und es lag in der Natur der Sache, daß
die Philologen hier vorne an standen, bedeutende Sprachforscher, wie
Friedrich Rückert, Max Müller, Oldenberg u. a. Ihnen verdanken
wir sowohl die Uebersetzung einer Menge von Religionsquellen, als
auch klassiche Darftellungen des Islam, der indifch-wedischen Religion,
des Buddhismus, der Morallehre des Confuzius u. a. Der Effekt
war dann zunächst der, daß die Achtung vor diesen Religionen und
Systemen gewaltig wuchs. Hatten die Lehren des Islam schon im
18. Jahrhundert einen fast begeisterten Widerhall gefunden in der
christlichen Welt (Lessing, Göthe), so wars im 19. Jahrhundert unter
romantischen und philosophischen Einflüssen vor allem der Buddhismus,
der das abendländische Denken in seinen Bann nahm. Als ein Beispiel
nnter vielen nennen wir I. V. Widmanns prächtige Dichtung „Buddha".
Aber auch ganz im Allgemeinen: Es ging nicht mehr an, schlechtweg
vom „finstern Heidentum" zu reden, seitdem man einen Einblick
gewonnen hatte in die Weisheit des Brahmanen, in Buddhas Lehre
und Leben, in chinesische Buchmoral, vom Koran ganz zu schweigen.

Nichts wäre nun aber unrichtiger, als zu meinen, die oben
genannten Philologen hätten uns die Kenntnis des Heidentums
vermittelt. Was wir durch sie kennen lernten, war in der Hauptsache
eben das Denken des indischen, chinesischen, muhamedanischen Jdeal-
theologen und Philosophen. Von der geistigen Welt des ungebildeten
Volkes erfuhren wir wenig oder nichts. Und mit fehr unsicherem Urteil
standen wir endlich den Völkern gegenüber, die nie in Berührung
gekommen waren mit einer historischen Religion, all den kulturlosen
Massen der heidnischen Welt, deren religiöses Empfinden fich nie oder

doch nnr sehr unvollkommen über den sog. Animismus, d. h. den
Geisterglauben, erhoben hatte.

Nun ists seit einigen Jahren anders geworden, womit wir nicht
bestreiten wollen, daß in Missionskreisen seit vielen Jahrzehnten einem
anderen Ziel entgegengearbeitet wurde. Die Wendung in der methodisch
wissenschaftlichen Forschung ist noch recht jungen Datums. Man hat
erkannt, daß die heidnische Volksreligion das Hauptproblem ist,
daß also gerade die Welt der animistischen und halbanimistischen
Vorstellungen, alle Arten von Geisterdienst, Zauberei, Ahnenkult u. s. w.
znr Kenntnis des Heidentums in erster Linie in Betracht kommen,
nnd daß es sich darum handelt, diesen Dingen nicht nnr zu begegnen



— 21 —

als abergläubischen Kuriositäten, sondern ihren psychologischen
Voraussetzungen nachzugehen und das System zu erkennen, das in ihnen ist
und wie ein Netz sich um Millionen und Millionen von Menfchen-
seelen legt.

Daß diese Forscherarbeit nicht vom Philologen gemacht werden
konnte, versteht sich von selbst. Jetzt tritt der Missionar in den
Vordergrund, aber nicht der, welcher in einseitig enthusiastischer Art
das Christentum verkündet, ohne im Individuum des Heiden die
psychologischen Fäden gesucht zu haben, an die er anknüpfen kann
und muß. Der Missionar vielmehr, dem das Heidentum ein
psychologisches Problem geworden ist, das sorgfältig gekannt sein muß, je
mehr die christliche Verkündigung über ihre Anfangsstadien
hinausgekommen ist.

Es ist nun sehr interessant zu verfolgen, wie in den letzten
Jahren fast Schlag auf Schlag in diefer Weise orientierte Darstellungen
des Heidentums erschienen sind. Ein umfassendes Werk diefer Art,
das Aufsehen erregte, war 1906 Missionar Spieths Buch über die
«Manischen Ewe-Stämme. Soeben erschienen ist eine Monographie
des Missionsinspektors Dr. Warneck über die Religion der Batak,
das sich im Untertitel einführt als ein Paradigma für animistiche
Religionen des indischen Archipels, und vom selben Gesichtspunkt aus
gearbeitet ift das bereits in zweiter Auflage vorliegende Buch des

gleichen Verfassers über „Die Lebenskräfte des Evangeliums". Dem
zuletztgenannten ausgezeichneten Buch möchten wir nur einen Titel
wünschen, der mehr ahnen ließe von dem durchaus Neuen seines
Inhalts und seiner Anordnung. — Daß Missionsinspektor I. Warneck seit
einigen Jahren an der Universität Halle einen Lehrstuhl für
Missionswissenschaft inne hat, sei hier beiläufig erwähnt als ein namhaftes
Ereignis in der deutschen Missionsgeschichte. — Galten die obigen Schriften
der Darstellung der heidnischen Volksseele Afrikas und des indischen
Archipels, so reiht sich ihnen in der Tendenz durchaus an Missionar
Lie. H. Hackmanns Beschreibung des Buddhismus in den religions-
gefchichtlichen Volksbüchern, auf die unsere Zeitschrift schon öfter
hingewiesen hat. Die drei Heftchen (1905 und 06) räumen gründlich auf
mit der Ansicht, daß die ideale Buddhalehre Volksbesitz geworden sei,
geschweige denn heute noch sei. Also auch Hackmann ist eben der
Volksreligion nachgegangen. Und da wir doch einmal am Citieren
neuerer Missionsliteratur sind, möchten wir die Handbücher zur
Misfionskunde nicht unerwähnt lassen, die neuerdings von der Basler
Missionsgesellschaft herausgegeben werden. Erschienen sind bis dahin
Nummer I und II, das neue China von Arthur H. Smith (Preis
Fr. 3.—) und Kamerun als Kolonie und Missionsfeld von P. Steiner
(Preis Fr. 1. 75). Hier verraten schon die Titel klar den neuen
eingeschlagenen Weg, der insofern der von uns oben beschriebene ist, als
auch hier eben die Fäden bloß gelegt werden, an denen die Missionsarbeit

der gegenwärtigen Stunde im Volk anknüpfen muß.



— 22 —

Nnd nun zurück zu der neuen Aera in der Erforschung und
Darstellung der heidnischen Religionen. Was ist das Resultat
von dieser systematischen Ergründung des heidnischen Volksdenkens?
Zunächst das denkbar Traurigste. Das Entgegengesetzte der alten
akademischen Darstellungen von Buddhismus, Konfuzianismus u.f.w.
Man schaut hinein in eine geistige Knechtschaft ohnegleichen nnd in
einen sittlichen Tiefstand, der es einfach beschämend erscheinen läßt,
daß wir Fernerstehenden je vom glücklichen Dasein dieser Völker zu
reden uns erdreistet haben. Nm nur ein Beispiel zu nennen: Wie
viel hat man geflunkert von der Kindesliebe der Chinesen. Man
nehme ein Buch wie Warnecks „Lebenskräfte" zur Hand und laste
sich unterrichten über die psychologischen Grundlagen des Ahnenkults,
und es fällt einem wie Schuppen von den Augen. Und dieser
Gesamteindruck vom Tiefstand religiösen und sittlichen Volkslebens ist
umso überzeugender, iveil er diesmal nicht vom Christentum aus
gewonnen ist, nicht vom Satz aus, daß nur bei Jesus Heil und Leben
sein könne, sondern eben geschöpft ist aus dem heidnischen Denken
der Gegenwart von Leuten, die das Bestreben geleitet hat, dieses
Denken von innen heraus zu verstehen. Es handelt sich nicht mehr
um Gefühlsurteile. Ja, wir möchten sogar auffordern: Streift jedes
Gefühl ab. Laßt einfach die Dinge reden. Die Missionsaufgabe der
Gegenwart kanns ertragen.

Dann aber ein Zweites, das uns zugleich hinüberleitet zu einem
weiteren alten Einwand der Missionsgegner. Man hat
der Mission mit Vorliebe vorgeworfen, sie entbehre jeder psychologischen
Methode. Da werde oft das Christentum an die Lente hingetragen
wie eine Art von Zaubermittel. Es werde wenig gefragt nach Form
und Art und nach den seelischen Voraussetzungen im Hörer. Es sei

grundverfehlt, in ein nnd derselben Weise, ohne Rücksicht auf
Individualität, den Neger am Kongo, den Chinesen von Canton und den
Wilden des indischen Archipels zu bearbeiten.

Das Ungerecht an diesem Vorwurf kennt jeder, der je mit
einsichtigen Missionaren verkehrt hat. Ebenso sicher ist aber auch, daß
er nicht einfach aus der Luft gegriffen ist. Man hats tatsächlich zu
Zeiten so gemacht, und es mußte so sein. Hätte man je und je zuerst
die beste Methode der Heidenmission finden wollen, wäre man nie
zum Anfangen gekommen. Es wäre allein interessant, alle die
Methoden zu beleuchten, deren das Christentum sich bedient hat seit den

Tagen der Apostel. — Wer dieser Sache tiefer nachgehen möchte,
lasse sich Prof. Weinels religionsgeschichtliches Volksbuch über die

urchristliche und die heutige Mission empfehlen (1907). — Man käme
bei dem Rückblick sicherlich zu dem Schluß, daß Gott größer ist
als jede Methode, und daß auch der größte methodische Fehler die

Macht seines Geistes nicht ertöten kann. Die Christentumsverkündigung
der ersten Jahrhunderte nach Jesu Tod hat gelegentlich in unseren
Augen recht bedenkliche Methoden angewandt. Methodische Rücksichten



— 23 —

haben teilweise die Sakramente geschaffen, deren ältere Auffassung sv

weit abliegt von der unsrigen. Von den Mitteln zur Christianisierung
unserer germanischen Völker wollen wir gar nicht reden. Es waren
öfters ungeheuere Mißgriffe in der Methode, die doch mithelfen mußten,
das Werk zu schaffen. Eine einzige gottbegeisterte Persönlichkeit hob
vieles auf.

Dennoch können wir nicht verschweigen, daß die Übeln Folgen
einer verfehlten Missionsmethode jeweilen durch spätere Zeiten und oft
mit einer Unsumme von Arbeit korrigiert werden mußten. Man denke

an die Riesenarbeit der großen Reformation vor 400 Jahren und an
all das, was heute über die Reformation hinaustreibt. Darum
begrüßen wirs mit großer Freude, daß die systematische Erforschung der
heidnischen Volksreligion nicht ohne starke Einflüsfe auf die Missionsmethode

bleiben kann. Sie selbst entsprang ja weniger einem theoretisch-
wissenschaftlichen Drang, als einem methodischen Bedürfnis. Bücher
wie die oben angeführten von Spieth, Warneck, Hackmann, Smith
sind der schlagende Beweis, wie weit die Missionsarbeit unserer Tage
über methodische Sorglosigkeit und naiven Bekehrungseifer
hinausgewachsen ist.

Immer allgemeiner setzt sich die Ansicht durch, daß die
verschiedenen Volksschichten und Kulturlagen auch ganz
verschiedene Bearbeitung verlangen. Besonders in den
heidnischen Kulturländern, wie Indien, China, Japan, hat sich eine
weitgehende Arbeitsteilung und -Differenzierung angebahnt. Wir erinnern
im Vorbeigehen an die Franenmission in Indien, das mächtig wachsende

Werk der ärztlichen Mission, an die literarische Missionsarbeit,
wie sie etwa der verstorbene Dr. Faber in China durch Jahrzehnte
geleistet hat, an das Bestreben, unter Kulturvölkern den gebildeten
Ständen auch im Missionar eine Bildungspotenz entgegenzustellen,
an die weise Wahl, welche General Booth für seine Sendboten
getroffen hat, indem er sie unter dem niedrigsten Volk Indiens arbeiten
läßt. Man weiß es, und gibts auch in den pietistischen Misstonszentren

willig zu, daß mit dem Evangelisieren nicht alles gemacht ist,
daß die Mission vor allem in Indien und China vor einem geistigen
Kampf steht, vor einer intellektuellen Auseinandersetzung allergrößten
Stils. Diesen Kampf wird nicht der Missionar aufnehmen können,
der allein mit dem Rüstzeug eines tüchtigen Evangelisten ausgestattet
ist. Anderseits aber birgt gerade China Millionen von gedrückten
Existenzen, die nur von dem Missionar erreicht werden, der selbst in
den Tiefen des Volkes wurzelt. So ist die Missionsmethode durchaus
nicht auf dem Punkte stehen geblieben, wo sie vor Jahrzehnten war.*)

*) Sehr zu empfehlen zum Kapitel „Methoden der Heidenmission" ist der
Vortrag, den Professor A, Harnack 1900 auf der Generalversammlung des
allgemeinen evangelisch-protestantischen Missionsvereins gehalten hat, (Reden und
Aufsätze Bd. II.)



— 24 —

Die alte Eigenschaft des Pietismus, das Prinzip des Fortschritts in
sich zu tragen, hat sich auch hier bewährt. Genauere Kenntnis der

Missionsarbeit widerlegt auch da wiederum oft Bedenken und
Einwände.

Am allermeisten aber gilt diese unsere Hauptthese von der
genaueren Kenntnis der Heidenmission, wo es sich handelt um ihren
Erfolg. Wenigstens ganz in Kürze möchte ich auch davon noch
sprechen.

Was wird ausgerichtet? Die Antwort ist kurz. Ungleich mehr
wird ausgerichtet, als ein weiteres Publikum weiß. Die Frage des
inneren Erfolgs möchte ich nicht beantworten. Doch würde auch hier
die Antwort kaum ungünstig ausfallen. Gewiß finden viele
oberflächliche Bekehrungen statt, und nicht alle Missionsgesellschaften sind
in der Aufnahme von Taufbewerbern so vorsichtig und frei von aller
Sucht nach großen Bekehrungsziffern, wie die Basler. Immerhin ist
die Zahl der überzeugten, tüchtigen Christen groß, und die Christen-
Verfolgungen vom Jahr 1900 in China haben neuerdings den Beweis
erbracht, wie tief das Chriftentum Wurzel schlägt gerade unter Völkern,
die sich nicht von Anfang an erschlossen hatten. Ueberhaupt dürfte
es für den Erfolg der Missionsarbeit, den innern und äußern, wenig
bessere Zeugen geben als die gegenwärtigen Zustände in China. Man
lese das zitierte Buch von Smith über das „neue China" und erinnere
sich dabei beständig, daß es wenige Jahre nach einer erbitterten Christenhetze

geschrieben wurde. Eine solche Zuversicht nach solchen Ereignissen
muß allein schon viel Kritik stumm machen. Wir wollen für die

äußere Expansion des Christentums nicht viele Zahlen anführen.
Genug, daß allein die evangelische Mission des 19. Jahrhunderts über
elf Millionen gewonnener Heiden zählt und daß laut dem letzten
Adventszirkular der Basler Missionsgesellschaft gegenwärtig jährlich
um 150,000 Uebertritte stattfinden.

Aber auch wenn diese Zählungen sehr optimistisch sein sollten,
wären die äußeren Erfolge der Heidenmission enorm im
Vergleich mit den Fortschritten des Christentums in
den zwei ersten Jahrhunderten nach Jesu Tod. Das wird
viel zu wenig bedacht von den meisten, die über die Erfolge unserer
Heidenmisston räsonnieren. Man nehme sich doch einfach die Mühe,
zusammenzurechnen, wie viele Jahrhunderte nötig waren, um Europa
zu christianisieren und dies trotz der relativ günstigen geistigen
Voraussetzungen, die das damalige Christentum unter der Bevölkerung
des römischen Reichs nnd unter den vom ursprünglichen Heimatland
losgerissenen germanischen Stämmen antraf, und trotz der recht
summarischen wo nicht gewaltsamen Methoden, welche die Christianisierung
damals öfter gebrauchte. Weinel übertreibt nicht, wenn er am
angeführten Orte schreibt: „Nicht im ersten, sondern im 19. Jahrhundert
ist das Christentum am gewaltigsten gewachsen. Das Werk der Misston



— 25 —

ist (im 19. Jahrhundert) so erfolgreich gewesen, wie nur je die Predigt
der Apostel und Evangelisten jener ersten Tage."

Wir haben unsere Leser sehr unvollkommen orientiert. Es konnte
auch nicht unsere Absicht sein, auf einem Dutzend Seiten das
gegenwärtige Werk der Heidenmisston zu umschreiben. Dazu ist es viel zu
groß. Wir sind aber zufrieden, wenn es uns gelungen ist, in dem
und jenem das Verlangen nach einer genauern Kenntnis des Riesenwerks

zu erwecken. Die Heidenmission kennen und sie lieben ist ein
nnd dasselbe, und ein Drittes wird stch dazu gesellen, neue Freude
am eigenen Glaubensbesitz. Man lernt, „etwas von Gott erwarten,"
wo man sich in diefe Arbeit vertieft. B. Hartmann.

AeibnacdttgeSanken.
von einem Urdetter.*)

« »m zehn ^mhnu, ich WM' dnuuMö munzehli ^ahre nlt, bekam ich

H^I die ersten svmildcinokratischeu Zeitungen in die Hnnd. Man wird
verstehen können, daß ich diese Zeitungen mit großem Interesse

gelesen habe. Der Inhalt sagte mir zum großen Teil zu. Hatte dvch
auch mein Vater mir geraten, mich nicht allzuweit von der
Sozialdemokratie entfernt zu halten, obwohl er sich selbst nicht zn ihr
bekannte. Vieles, was ich da las, verstand ich nicht, aber ich gab mich
damit zufrieden; denn, sagte ich mir, diese Leute müssen das ja wissen.
Mit ganz besonderer Spannung aber habe ich der Nnmmer vor dem
Weihnachtsfest entgegengeseheu. Ob sie wohl etwas davon schreiben
werden?

Ja, sie schrieben davon. Sie schrieben vom Frieden, der nicht
kommen könne, iveil es die Vertreter der Kirche verhinderten. Sic
schrieben, daß mit der Verwirklichung des sozialdemokratischen
Programms der Friede kommen könne. Dies und ähnliches stand in und
zwischen den Zeilen des Leitartikels geschrieben, das sprach aus den
Gedichten und Erzählungen, die in den Zeitungen der Sozialdemokratie
um die Weihnachtszeit enthalten waren. Alles, was da geschrieben
stand, es hat meinen ungeteilten Beifall gefunden, und das nicht nur,
iveil es in diesen Zeitungen stand, sondern weil ich trotz meiner
Jugend schon des Lebens Bitterkeit kennen gelernt hatte: Krankheit
und Unglücksfälle der Eltern, in deren Gefolge Not, Hnnger. Eine
gewisse Unterdrückung, die mein Vater erfuhr, da er in ungünstigen
Vermögensverhältnissen stand, und vieles andere hatte in mir eine

*) Wir freuen uns, diese Aeufzerung eines sozialdemokratischen Arbeiters, der
in einer großen deutschen Stadt lebt, als Stimmungsbild bringen zu dürfen. Er
gibt uns dazu brieflich die ermunternde Versicherung, daß „unsere Ideen" auch in
der deutscheu Arbeiterschaft Boden gewönnen. Die Redaktion,


	Heidenmission : Teil II

