
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 7

Artikel: Jesus Christus und unsere Arbeit : Teil I, II, III und IV

Autor: Kutter, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132026

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132026
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


- 203 —

können meinen, hier zu ihrem Ziel zu kommen. Wer aber noch nicht
gelernt hat, welche Energie die Jenseitshoffnung dem Erdenleben zn
geben vermag, der könnte es von Calvin lernen. Das „Meditieren
über das kommende Leben" hat ihn für diese Erde frisch und stark
gemacht mehr als alle unsere Diesseitsmenschen von heute. Es sind
doch die Ewigkeitskinder gewesen, die der irdischen Geschichte die größten
vorwärtstreibenden Impulse gegeben haben, denn der Blick auf das
künftige Gericht nnd die künftige Seligkeit hat sie über alle
Augenblickserfolge und Mißerfolge erhoben, hat sie geduldig und überwindungsstark

gemacht, stehend auf dem wahren Grund der Dinge über dem
Schein und Wechsel der Vergänglichkeit. Und ihr „sali cts« Zloria"
hat durch die Ewigkeitsperfpektive jenen vollen, tiefen Ton bekommen
über Tod und Grab hinaus, der bleibt, wenn alle Diesseitsmelodien
Verklungen sind. P. Wernle.

Zesus Lbristus uns unsere Arbelt.*)
IRie Zeit ist vorbei, in welcher — Dank den Bemühungen derI modernen historischen Theologie — Jesus Christus eine proble-

matische Erscheinung werden zu wollen schien. Man wollte uns
den „echten" den „historischen" Jesus „wieder schenken" und gab uns
ein nebelhaftes Gebilde ohne innere Wahrheit. Je historischer sich

unsere Theologie gebürdete, desto unhistorischer, abstrakter wurde sie.
Was sie „historische" Forschung nannte, stellte sich immer deutlicher
heraus als eine, den eigenen bescheidenen, durch Naturwissenschaft und
Evolutionstheorie eingeschüchterten Bedürfnissen entsprechende ängstliche'
und fragwürdige Konstruktion. Sie zog tapfer gecM die überlieferten F

Vorstellungen von Jesus zu Felde,"Wer was ihr schließlich in den

Händen blieb, war ein viel unglaublicheres Gebilde, als die alten Dogmen
gewesen, unglaublicher, weil es deren unbestreitbare Großartigkeit durch
eine Dürftigkeit verdrängen zu können vermeinte, welche ratlos vor der
ungeheuren Wirkung stille stand, die von Jesus ausgegangen.

Unterdessen hielt ein neuer Geist in unserer Mitte Einzug. Ein
Geist, der die Ketten der bloßen historischen und relativen
Betrachtungsweise von sich warf und zu den ewigen Quellen des Evangeliums

selbst emporzusteigen begehrte. Ein Geist tiefen Verständnisses

für die himmlischen Mächte, die die Botschaft von Jesus offenbaren

wollte, für letzte und ursprüngliche Wahrheiten. Nicht mehr
an ihrer Erscheinungsweise maß er die Wahrheit der Person Jesu,
sondern an ihrem eigenen, inneren, unmittelbar zum Herzen sprechenden
Gehalte. So tief vermochte er diesen inneren Gehalt zu würdigen,

*) Vortrag, gehalten an der religiös-sozialen Konserenz in Basel, Da dem
mündlichen Vortrag kein ausgearbeitetes Manuskript zu Grunde lag, so erscheint
er hier in etwas veränderter Gestalt, was die damaligen Hörer entschuldigen wollen.



— 204 —

weil er ihn an der Größe seiner eigenen, neu erwachten Bedürfnisse
nach ewigen Werten maß. Ihm verdanken wir es, daß wir wieder
anfangen, das gesamte Evangelium des Neuen Testamentes als eine

einheitliche in sich geschlossene Größe, unzugänglich den Kategorien des

theologischen und philosophischen Verstandes, aufzufassen. Wir
verstehen wieder unter seiner Einwirkung, daß die grenzenlose Verwüstung,
welche die angeblich historische Forschung in den Gemütern angerichtet
hat, nnr gehoben werden kann, wenn wir die Person Jesu, wie das
Evangelium sie uns vor Augen stellt, wieder auf uns wirken lassen,

statt mit unseren armseligen Schemata und Konstruktionswesen auf
sie wirken zu wollen. Die „historische Forschung" hat uns alle Werte
und Wertungen genommen. Aber Werte, ursprüngliche, von keiner
Forschung antastbare Werte sind es vor allem, wonach die hungernde
und dürstende Seele des modernen Menschen mit leidenschaftlicher
Sehnsucht verlangt. Der Staub der Historie droht sie zu ersticken,
sie sieht und weiß nichts mehr, als das eine: heraus, mit aller Macht
heraus aus den drückenden Niederungen, hinauf auf die Gipfel einer
umfasfenden, einer ewigen Fernsicht! Wer die Stimme eines Kalthoff,
der lieber gar keinen, als den „historischen" Christus will, in ihrer
elementaren Entrüstung gegen alles „Historische" zu sich hat sprechen
lassen, weiß, was wir sagen wollen.

Zugegeben auch — so lautet der Protest gegen die historische
Theologie — daß das Neue Testament an tausend Punkten sich

vergriffen, in tausend Einzelheiten geirrt hat, zugegeben vor allem, daß
die Form, die es der wunderbaren Erscheinung Jesu Christi gegeben,
unserem geläuterten Verständnis für den naturgesetzlichen Verlauf der

Dinge nicht mehr zu entsprechen vermag, so hat es doch den Behauptungen

unserer Theologie ein so großes inneres Recht entgegenzustellen,
daß es keinen Augenblick zweifelhaft fein kann, auf welcher Seite die

Wahrheit zu suchen ist. Ihr möget an feiner Form Kritik üben, so

viel ihr wollt, sie entspricht trotzdem besser dem gewaltigen Ereignis,
das mit Jesus Christus ins Dasein trat, ist fein genauerer und
angemessenerer Ausdruck, als die magern Sätze eurer Theologie, in welcher
nur euer eigener Geist, nicht der Geist Jesu, sich spiegelt. Die Wunder
der Evangelien sind — auch wenn sie nie geschehen wären — wakrer
als die Plattheiten und Selbstverständlichkeiten alle, zu denen die
historische Forschung nach mühseligem Ringen gelangt, weil sie allein
es stnd, die der einzigartigen Bedeutung Jesu gerecht werden. Es
kommt nicht darauf an, daß sich die Geschichten des Lebens Jesu, von
denen die Evangelien berichten, so oder anders zugetragen haben,
sondern darauf, daß die gesamte neue Welt, die sich in ihnen zu
erkennen gibt, wirklich existiert, im Gegensatz zu einer alten, die von ihr
durchbrochen worden.

Mag es sich nun mit dem Recht, das dich' MlNML. für sich in
Anspruch nimmt, verhalten, wie es will — so viel ist gewiß, daß sie

unserer Theologie, die sich von der revolutionären Kraft, welche von



— 205 —

dem Jesus des Neuen Testamentes ausströmt, nichts träumen läßt,
weit vorausgeeilt ist und eine immer steigende Anzahl ihrer Jünger
erfaßt und durchglüht. Nicht aus der wissenschaftlichen Beschäftigung
mit der Perfon Jesu ist sie erwachsen, auch nicht aus den neu
erwachten religiösen Bedürfnissen, nein, sie ist etwas viel Tieferes und
Bedeutsameres. Unsere moderne Zeit selbst hat sie aus ihrem Schöße
geboren, unsere Zeit mit ihrem leidenschaftlichen Verlangen nach einer
neuen Ordnung der Dinge, nNsere

'

Zeit/ die 7en Jesus des Neuen
Testamentes, die Mach t und Herrschaft Jesu — im Gegensatz zu den
subjektiven Jesussüßigkeiten des Christeutums — so gut versteht, weil
sie nach Mächten der Liebe und Barmherzigkeit, wie sie aus ihm
strahlen, verlangt. Kongeniale Erlebnisse und Tendenzen sind es, die
ihr Jesus wieder nahe bringen. Sie will — oft sogar ohne von
Jesus selbst mehr als dem Namen nach zu wissen — ganz einfach die
Welt wieder, die aus den Blättern der Evangelien hervorleuchtet. Sie
will wieder glauben, lieben und leben in der Weise des biblischen
Jesus. Ob iMM^Hist'orlsche Theologie^^will oder nicht: das alte
Evangelium erhebt sich wieder in unserer Mitte, spricht wieder auch

zu den Ohren derjenigen, deren Verstand es sich zur Lebensaufgabe

gemacht, es auf seine „historische Berechtigung" zurückzuführen.
Es geht eine neue Auferstehung Jesu durch unsere Herzen, wir sind
erwacht zu neuem Glauben — nur unsere Theologie schläft noch.
Ab.W.Mch. sie wird erwachen.

Es seien einige kurze Striche der Erläuterung zu dem eben Gesagten
gestattet. — Was uns an dem rastlosen Schaffen der Zeit vor allem
in die Augen fällt, ist die freudige Gewißheit auf dem rechten Wege
zn sein, das mehr oder weniger deutliche Gefühl für eine umfassende,
durch alle Teilvorstellungen sich bahnbrechende Wahrheit, und das
Verlangen nach persönlichem Leben.

Deutlich ist der gemeinsame Weg, den uns die Entwicklung
unserer Kultur weist: der Sozialismus. Ueber alle Bedenken des
Individualismus hinweg drängt sich uns allen gebieterisch die
Erkenntnis auf, daß sich die Ziele der Menschheit nur gemeinsam, in
gemeinsamer Arbeit, in gemeinsamem Glauben und Hoffen erreichen
lassen. Dieses Gemeinsame will also nicht nur in einer gewissen Organisation

des wirtschaftlichen und des staatlichen Lebens bestehen, sondern
es sucht sich zu vertiefen, es erkennt die vom Evangelium dargebotene
Gemeinschaft des Geistes als seine eigene innerste Tendenz, kurz, es

ist an dem Punkte angelangt, an dem es Verständnis gewinnt für
das Wort Jesu: Ich bin der Weg. — Ebenso glaubt unsere Zeit
wieder an eine allgemeine Wahrheit. Der Intellektualismus, der die
Wahrheit nur als Abstraktion des Gedankens zugelassen, macht der
Erkenntnis Platz, daß die Gedankengebilde, daß Logik und Philosophie
nur Aeußerungen und Formen der Wahrheit, nicht sie selbst sind,
daß die Wahrheit tiefer ist, als jedes Erkennen, daß das Erkennen
wohl ans ihr zu schöpfen, niemals aber sie zu erschöpfen vermag.



— 206 —

Die wissenschaftlichen Forschungen suchen den lange vernachlässigten
Zusammenhang unter einander, die gemeinsame Grundwahrheit, aus
der sie alle leben, wieder auf. Der dumpfe Pessimismus — der
Doppelgänger des Intellektualismus — die Resignation und Beugung
unter allerhand unabänderliche brutale und blinde Gewalten, ist einem
wagemutigen Optimismus gewichen, einer fröhlichen Zuversichtlichkeit,
die davon überzeugt ist, daß die letzten Dinge sich überhaupt nicht
erklären, sondern nnr erleben lassen, und daß diese grundlegenden
Erlebnisse, im Gegensatz zur ruhelosen Sisyphusarbeit des Intellektualismus,

Ruhe und Frieden zu finden vermögen in einer ewigen Größe.
Was aus dieser neuen Orientierung für ein Verständnis für das lauge
verpönte Wort Jesu: Ich bin die Wahrheit, herauswachsen muß,
liegt auf der Hand. — Und endlich das Leben! Brauchen wir uns
lange bei der bekannten und heiß empfundenen Tatsache aufzuhalten,
daß heute ein Drang nach ursprünglichem, wahrhaftigem Leben durch
die Herzen der Menschen flutet, wie vielleicht noch nie seitdem Menschen
geatmet? Ist alles, was man heute zu hören, zu lesen, zu bedenken

bekommt, nicht immer wieder die unerschöpfliche Variation des einen
und selben Themas vom Leben? Wir wollen leben, nur leben.
Wir wollen das, was Wissenschaft, Kunst, Kultur erst bewertet und
verklärt, ein starkes Leben, das in sich selbst ruht, das seine Schätze
nicht von außen sich erborgen und erbetteln muß; Persönlichkeiten,
die nicht mehr nur Träger schöner vder häßlicher Kulturtendenzen sind,
nein, die sich selbst zur Offenbarung bringen, die sich die Dinge Untertan

machen, nicht mehr ihre Sklaven sind. Wir entdecken wieder, was
es heißt, Mensch sein. Die Samenkörner, die der grvße Kant
ausgestreut, fangen an aufzugehen. Und hinter Kant steht ein größerer:
Jesus, der das berauschend kühne und unglaubliche Wort gesprochen:
Ich bin das Leben! Wir verstehen es, wir trinken an ihm wie
an einem neu aufsprudelnden Quell. Weil wir selbst nach vollem
Leben, nach dem Leben ringen, das dvch irgendwv zu finden sein muß,
habeu wir ein dankbares und leidenschaftliches Verständnis für die
Botschaft, daß gerade in Jesus dieses Leben erschienen sei. Wir können
vvn keinem andern Jesus mehr hören als von dem, dessen Größe der
Größe unseres Verlangens entspricht — und das ist nicht der historische
unserer Theologie, sondern der der vier Evangelien mit ihrer umfassenden

Botschaft. Nicht eine Erscheinung neben andern innerhalb eines
und desselben historischen Geschehens ist uns Jesus mehr, fondern der
Brennpunkt aller der Strahlen, die durch die Herzen der modernen
Menschen leuchten.

In diesem Sinne wollen wir unser Thema: Jesus Christus
und unsere Arbeit, verstanden wissen.

I.

„Wir sahen seine Herrlichkeit, als des eingeborenen Sohnes Gottes
voller Gnade und Wahrheit" — so gaben die ersten Christen den Ein-



— 207 —

druck wieder, den sie vvn Jesus erhalten. Hier waltet Gott selbst. Die
Art und Weise Jesu, wenn irgend etwas, so ift sie die Veranschaulichung
des göttlichen Wesens. Eine unergründliche Tiefe, eine Fülle, eine

Größe, vor der alles sich beugt, kommt uns in ihm entgegen. Eine
Einfalt und heilige Selbstverständlichkeit, die es uns klar macht, daß
wir in einer Ungeheuern Täuschung befangen gewesen, wenn wir
vermeinten, das Leben zu kennen. Denn hier zum ersten Male steht es

vor uns. Jesus ist das Leben — oder es gibt überhaupt kein Leben.
Wir geben alle vor, daß wir leben, indem wir das wechselnde Spiel,
das fremde Mächte mit uns treiben, alle die auf- und absteigenden
Wellen, auf denen unsere Seele schaukelt, Leben nennen. Jesus lebt
wirklich, denn er ist der Meister des Lebens. Er hält es in seiner
Hand. Niemand gibt ihm etwas und nimmt ihm etwas. Er ist
souverän. Er ist sein eigenes Schicksal. Keine unverstandenen
Gewalten, keine blinden Meinungen, keine Vorurteile, keine Leidenschaften
verdunkeln seine Seele. Er ist nie etwas anderes, als er selbst. Wir
begreifen und erklären nicht ihn, er begreift uns. Es fehlen uns alle
Maßstäbe, an denen wir seine Erscheinung messen könnten, er wird nicht
gemesfen, er mißt. Grundsätze und Standpunkte, alle die Krücken,
auf welche wir unsere Armseligkeit stützen, kennt er nicht. Er selbst
ist Grundsatz und Standpunkt. Die Gegensätze, die unsere Herzen
spalten, sind für ihn nicht da. Die Tiefen, in denen fein Leben ruht,
bleiben unberührt vom Wellenschlage der wechselnden Oberfläche. Er
kennt kein Werden und kein Vergehen — so wie er denkt und
empfindet, so denkt und empfindet der Geist der Ewigkeit. Er hat keine

besonderen Forderungen, keine eigentümlichen Wertungen der Dinge;
seine Worte sind Liebe, und Liebe heißt Freude an dem, was ist.
Liebe schaut auf das Sein, nicht auf das Werden. Liebe ist jenseits
des Wandels, jenseits von gut und böse. Das ist es, was uns immer
wieder mit leidenschaftlicher Sehnsucht in die Gemeinschaft Jesu treibt:
wir spüren bei ihm, daß der Gegensatz zwischen gut und böse nicht
das letzte Geheimnis des Daseins ist, daß hinter ihm eine reine Welt
verborgen ruht, die wir noch gar nicht kennen, von der wir aber ahnen,
daß sie unsere eigene Welt ist. Hier gewinnen wir ein Leben unberührt
vom Bösen — was keine Religion und keine Moral je verstanden und
geduldet hat. In der Berührung mit ihm, fällt unser altes Leben
von uns.

So ist er unser Erlöser. Wie absichtslos, einfach dadurch,
daß sein Leben mit dem unsrigen, d. h. mit den Scheinmächten in
Berührung kommt, die es umschließen. Er erlöst uns nicht, indem er
unsern Seelen einen neuen religiösen oder sittlichen Inhalt zuführt,
sondern indem er ihnen die Fesseln abnimmt, unter denen sie schmachten.
Sie sind Sklaven, geknechtet unter sinnliche und unsinnliche Gewalten,
unter die Materie wie unter Prinzipien, Abstraktionen und
Einbildungen. Was hilft alle Ermahnung zum Guten, solange dasselbe
kein Feld hat, aus dem es sich betätigen kann? Was nützt die Moral



— 208 —

in einer unmoralischen Welt? Machet das Gute erst möglich, bevor
ihr es von den Menschen verlangt! Das ist's, was Jesus den damaligen
Tugendlehrern entgegen hielt und was er den heutigen entgegen halten
würde. Sie wollen alle die Menschenseele bereden, als trüge sie nicht von
selbst den Abglanz ihres Schöpfers in sich, er beredet und überzeugt nicht,
nein, er löst. Sein Kampf geht nicht gegen die Menschen selbst, fondern
gegen das, was sie einschließt und verdirbt. Verstehen sie das, daß
sie gar nichts neues zu lernen, daß sie nur zu sich selbst zu kommen
haben, dann sind sie gerettet. Nie hat einer so ergreifend von dem
ewigen Werte unserer Seele gesprochen. Sie traten alle mit Drohungen,
Ermahnungen, Negationen vor sie hin, Jesus wertet sie wieder. Jesus
zeigt uns den ewigen, unzerstörbaren Zusammenhang, in dem wir
trotz allem Bösem mit Gott stehen; er lehrt uns in die Tiefen unseres
Selbst hinabblicken, welche der Wellenkampf der guten und der bösen
Mächte unberührt läßt. Wir selbst tragen Schätze in nns, die größer
sind, als die ganze Welt. „Was hülfe es dem Menschen, wenn er
die ganze Welt gewänne und nähme doch Schaden an seiner Seele?"
Ihr wisset gar nicht, was ihr seid — so ruft uns die Botschaft Jesu
zu — ihr wollet alles mögliche, ihr wollt tugendhaft, gut, fromm
sein, ihr greifet nach den irdischen Schätzen, um aus ihnen euer Leben

zu gewinnen, aber ihr wisset nicht, daß ihr nur ihr selbst zu sein
brauchet, um alles das mit einemmale nnd mühelos zu erhalten, was
ihr umsonst außer euch anstrebt. Ihr brauchet keine Grundsätze und
Standpunkte, keine Prinzipien und Maximen, ihr selbst seid Grundsatz
und Standpunkt; denn euer Sein steht auf Gott. Heute noch und
immerdar, nicht nur im Anfang. Was im Anfang war, das ist euch

geblieben. Glaubet allen den Sündenmächten nicht, denen ihr dienet,
glaubet an den, bei dem eure Seele sich selbst wieder findet, dann
versteht ihr das Evangelium. Warum sorget ihr? Warum geizet und
neidet ihr? Warum wollt ihr eitle Ehre gewinnen? Ihr seid schon
reich und groß, ihr habt schon Alles, wonach euch gelüstet, ihr seid zu
Hause beim ewigen Gott, Kinder eines himmlischen Vaters. Wollet
das sein, was ihr von Anfang gewesen, und was ihr stets sein sollet!
Liebet eure Heimat, wendet euch vom Fremden fort — das ist das
Evangelium!

Wir begreifen, daß dieses Evangelium die Welt erobern wird,
das viele dafür halten, man brauche es nur in seiner ganzen
gewinnenden Schönheit geltend zu machen, so werde es von selbst zur
Herrschaft gelangen. Ihnen ist der ganze Jesus in dem Evangelium
vom ewigen Wert der Menschenseele beschlossen, sie wissen mit jenem
Andern, der seine furchtbaren Wehe deu Großen dieser Welt ms
Gesicht geschleudert hat, mit dem Jesus des Kampfes und des Krieges,
in desfen Geiste die Ereignisse sich zu gewaltsamen apokalyptischen
Katastrophen verwandeln, mit jenem maßlosen, unerbittlichen Zürner
und Ankläger, dessen Worte förmlich zur blutigen Entscheidung drängen,
nichts anzufangen. Was hat, so rufen ste aus, der Jesus der Berg-



— 209 —

predigt mit dem Jesus zu schaffen, der die Brandfackel des Krieges in
der Hand hält? Was haben die zwecklosen Mirakel, die nur auf eine

Verherrlichung seiner Person abzielen, für eine Verbindung mit dem,
der die Kindlein um sich versammelt und uns ihr Wesen zum Vorbild
für unser Streben nach dem Reiche Gottes vor Augen stellt?

Aber so begreiflich eine solche Sprache auch ist, so schmerzlich die

Unruhe, so beängstigend die Aufgaben sind, die uns aus den Kampfes-
tönen des Evangeliums erwachsen, so falsch wäre es, wenn wir sie

deswegen überhören wollten. Das Gewaltsame, der Sturm und Drang
gehören nun einmal auch zum Evangelium. Wir wollen nns dies
näher vergegenwärtigen.

II.

Wir entzücken uns an der Einfalt des Evangeliums, an der
fchlichten Natürlichkeit seiner Aussagen und Forderungen; immer und
immer wieder kehren wir aus dem Lärm unseres zwecklosen,
ungeordneten Daseins in den Frieden feiner Weltanschauung zurück. Wir
werden nicht müde, die Liebe zn preisen, die aus seiner Verkündigung
hervorleuchtet — aber haben wir das alles auch, was unser Mund
rühmt und erhebt? Sind wir jene fchlichten Kinder Gottes, von denen
das Evangelium spricht? Haben wir die Ketten zerrissen, welche Vorurteile,

Ueberlieferung, Gedankenmächte und Gewohnheiten aller Art um
uns gewunden, um zurückzukehren zu uns selbst? Ist die Botschaft
des Evangeliums vom Wert der Menschenseele, die uns so begeistert,
lebendig geworden in uns? Oder verstehen wir, daß es, um von den
Mächten, die unsere Seele gefangen halten, frei zu werden, einer
Umwandlung unseres gesamten Wesens bedarf, die für uns zunächst den
Tod bedeutet? Sehen wir nicht, daß jene von Jesus bekämpften
Fremdherrschaften von uns selbst aufs inbrünstigste verehrt und angebetet
werden? Wundervoll, ist die Botschaft des Evangeliums vom Werte
unserer Seele, — aber um sie zu realisieren, müssen wir den Weg
des Kreuzes gehen. Herrlich ist das Wort Jesu, aber nur durchs
Sterben gelangt es zur Verwirklichung. Auf die Dauer werden nur
die bei Jesus bleiben, um die Wahrheit seines Evangeliums an sich

zu erfahren, welchen nicht das ästhetische Wohlgefallen, sondern der
edelmütige Entschluß, das Leben preiszugeben, im Vordergrund
gestanden. Um nicht zu sorgen, sich nicht Schätze zu sammeln, weil sie

nicht nötig sind, zu werden wie die Kinder, braucht es eine Hingabe
an das Evangelium, die nicht weniger als einen tötlichen Bruch mit
der ganzen bisherigen Lebensweise bedeutet. „Wer nicht absagt allem,
was er hat, kann nicht mein Jünger sein." „Wer nicht hasset Vater
und Mutter, Bruder und Schwester ist meiner nicht wert." „Wer seine
(an die Welt hingegebene) Seele sucht, wird sie verlieren; wer sie aber
verliert um meinetwillen, der wird sie finden." „Wenn dich dein
rechtes Auge ärgert, so reiße es aus und wirf es von dir." „Das



— 210 —

Reich Gottes leidet Gewalt, und die ihm Gewalt antun, die reißen
es an sich." „Gehet ein durch die enge Pforte." — In diesen Worten
liegt der Kampf, ohne den keine Seele gerettet wird.

Kampf, schonungsloser, unerbittlicher Kampf gegen die Mächte,
Herrschaften und Gewalten, die den Menschen einschließen. Damit ist
schon gesagt, daß dieser Kampf nicht nur ein psychologischer Bußkampf,
fondern auch ein Kampf auf dem Schauplatz der Welt ist. Die
Psychologischen Hemmnisse und Bande sind dieselben, welche die ganze Welt
binden. Was der Mensch innerlich erlebt, ist ein Spiegelbild dessen,
was sich im äußern ereignet. Was den Einzelnen bewegt, geht
Alle an, und was Alle erleiden, das liegt auch den Schmerzen des

Einzelnen zugrunde. Und es ist unmöglich, daß der Einzelne für sich

frei wird, wenn nicht Alle frei werden. Die Sünde ist nicht eine
psychologische, sondern eine gesellschaftliche Macht. Man kann
von der Sünde nicht los werden, ohne zugleich aus den bisherigen
gesellschaftlichen Verbänden los zu werden. Das Evangelium kümmert
sich nicht um die besondere Art und Weise, wie der Einzelne die Sünde
erlebt — was von unserem Christentum für die Sünde selbst gehalten
wird, daher seine lediglich individuelle Behandlung der Sünde —
sondern um die Macht der Sünde, die überall dieselbe ist, in der
Gesamtheit, wie im Einzelnen. Wir in unserem abgeschwächten Christentum

nennen allein die psychologische Erscheinungsform dieser Sündenmacht

Sünde und gestalten so das allgemeine Weltproblem zu einem
bloßen moralischen für den Einzelnen um, wobei wir die Zusammenhänge,

in denen der Einzelne steht, außer acht lassen. Hierin besteht
der Pharisäismus unseres Christentums, dessen Wirkungslosigkeit gerade
in unseren Tagen so erschütternd deutlich geworden ist. Das Christentum

sagt: Wenn nur der Einzelne dem Bösen nicht zustimmt, das
um ihn gebreitet ist, so ist er gerettet, unbekümmert um das Bestehen
dieses Bösen selbst, das es gerne als eine Art Fatum betrachten
möchte. Das Evangelium sagt: Gerettet ist der Mensch erst, wenn
das Böse selbst, dem der Einzelne immer wieder zustimmen muß,
aufhört. Zwischen dem Bösen und der Zustimmung zum Bösen trennen
ist eine künstliche Scheidung, die sich dadurch rächt, daß das Christentum,

das sich ausdrücklich mit der Zustimmung zum Bösen allein zu
befassen erklärt, zur bloßen Phrase heruntersinkt, da es ja gewiß
eine selbstverständliche Sache ist, daß der Mensch dem Bösen nicht
zustimmen soll. Damit aber ist die Erlösung, die das Evangelium
darbietet, illusorisch gemacht; denn wie soll der Mensch von etwas
erlöst werden, das in seiner eigenen Gestalt liegt? In Wahrheit hat
das Evangelium mit den psychologischen Funktionen nichts zu schaffen,
sondern mit den Mächten, welche die Seele zu diesen Funktionen
veranlassen. Nicht wie sich diese Mächte in der Seele spiegeln, sondern
daß sie überhaupt vorhanden sind, ist das Problem, womit sich das
Evangelium auseinandersetzt.

Diese Position des Evangeliums ist uns, wie gesagt, durch den



— 211 —

öden Moralismus, in den unser Christentum versunken ist, sast

ganz unverständlich geworden. Unsere Gesellschaft stndet einen eigenen
Reiz darin, fich von der Moral mit ihren ebenso selbstverständlichen,
wie unausführbaren Geboten aufpeitschen zu lassen, weil sie gar nicht
mehr weiß, wie groß das Verderben ist, dem sie anheimgefallen. Und
die Morallehrer, die sich als Retter der Gesellschaft aufspielen und fo
furchtbar ernst tun, wissen nicht, was für ein leichtfertiges Spiel sie
treiben. Wird der moralische Rausch, in welchen sie die Gesellschaft
versetzen, einmal verflogen sein — und etwas anderes ist nicht zu
erwarten — so wird das Verderben, vor dem sie sich geflüchtet, nur
umso gründlicher über sie hereinbrechen. Wer heute vermeint, die
gewaltige Macht des Bösen, die sich in der Gesellschaft angesammelt hat,
durch moralische Lehrsätze beschwören zu können, der hat keine Ahnnng
vom Ernst der Situation und von der Ironie, die über seiner eigenen
Wichtigtuerei schwebt.

Wollen wir das Evangelium Jesu wieder verstehen, so dürfen
wir die furchtbare Gewaltsamkeit, womit es die Mächte der Gesellschaft
zu brechen unternommen, nicht länger übersehen, der Gefahr nicht
länger aus dem Wege gehen, welche es für seine Anhänger in sich

schließt. Jesus wollte nicht bloß eine psychologisch bekehrte Jüngerschar,

sondern eine neue Ordnung der Dinge, eine neue Gemeinschaft
der Menschen. Den Mächten, die die alte Ordnung geschaffen, stellt
er neue Mächte gegenüber. Die Gerechtigkeit, von welcher er sprach,
sollte kein bloßes inneres Gefühl sein, sondern eine Macht, der sich

Aeußeres und Inneres beugt. Die alte Ordnung verdirbt die Seelen,
darum muß sie fallen. Sie muß fallen, weil die Mächte, die sie
beherrschen, unmöglich mit Gott, dem einzigen Gut der Seele, zusammen
bestehen können: Mammon, Gewaltherrschaft, Priestertum.

III.

Vor allem Mammon, die Macht des irdischen Besitzes. Nicht
Mammonsgelüste, nicht Mammonsgier — das sind die psychologischen
Reflexe seiner Macht, nein, Mammon selbst. Bis zur Personifikation
erhebt sich die Schilderung seines Wesens im Munde Jesu. Wie eine
persönliche Macht stellt er ihn Gott gegenüber. Und diese Macht muß
aufhören. Sie kann aber nicht überwunden werden durch psychologische
Exerzitien und Experimente, sie hört nur auf, wenn Gott mächtig
wird in der Menschen Mitte, wenn das Leben vom Geiste Gottes
durchhaucht ist. In Gedanken und frommen Predigten gegen Mammon
kämpfen hilft nichts, solange das Leben von ihm bestimmt wird.
Was hilft es — so können wir in Anwendung auf unsere Zeit sagen
— wenn eine Menge Menschen gegen die Mammonsgier auftreten,
und die Macht Mammons, die zu dieser Gier tritt, unangetastet lassen?
Das ist wieder jenes nutzlose Bersteckspiel, von dem wir oben geredet
haben. Die Macht Mammons liegt in den Verhältnissen. Da hat



— 212 —

fich Mammon sein Reich geschaffen. Mögen die Einzelnen noch so

wenig geldgierig sein, wie sie vorgeben, sie müssen mithelfen am System,
mitverderben, mitausbeuten, trotz allen Christentums und aller Frömmigkeit

— oder austreten. Oder soll der Anfang des Entfcheidungskampfes
im Innern liegen, sollen erst die gierigen Lüste überwunden werden,
so wird — wenn anders dieser innere Kampf ein ernster sein soll,
und nicht bloß ein Vorwand für ganz andere Tendenzen — die
Begeisterung nicht ruhen, bis sie mit den Herzen anch die Verhältnisse
umgewandelt hat. Es ist unmöglich, daß das gegenwärtige
Produktionssystem aufrecht bleiben kann, wenn die Herzen die alten Wertungen
nach dem Gelde abgeworfeu haben.

Mit derselben Unmißverständlichkeit stellt Jesus die Gemeinschaft
der Seinen dem Staatswesen gegenüber. Der Staat ist für ihn
nichts anderes als Gewaltherrschaft. „Die weltlichen Fürsten herrschen
und die Oberen haben Gewalt. So soll es nicht sein unter euch;
sondern fo jemand will unter euch gewaltig fein, der fei euer Diener."
„Ihr sollt euch nicht ,Herr< nennen lassen, denn ihr seid alle Brüder."
Mit diesen Worten ist sein prinzipieller Bruch mit der Staatsgewalt
klar und unzweideutig ausgesprochen. Jesus Jüngerschaft darf nicht
aus Herrschern und Beherrschten bestehen. Das Evangelium verbietet
jede Gewalttat. Es ist klar: entweder bleibt die Gewaltherrfchaft
bestehen — und es hat bis heute trotz allen Christentums keine andere
gegeben — und dann kann das Evangelium nur unter der Bedingung
der Verfälschung seiner wesentlichen Postulate bestehen; oder aber
das Evangelium behält den Sieg — und dann muß der heutige
Staat verschwinden. Natürlich ist dabei — um das hier ein für allemal

zu sagen — nicht an die äußere Maschinerie der staatlichen
Einrichtungen gedacht, indem das Evangelium nie äußere Dinge als solche

angreift, fondern stets nur den Geist, der sich in ihnen Ausdruck giebt.
Aber es muß dem hinzugefügt werden, daß die Technik des Staatswesens

doch so sehr auf seinen Geist zugeschnitten ist, daß ihr
Weiterbestehen, nach Beseitigung dieses Geistes, ein bloßes Spiel mit leeren
Formen wäre. Gewiß kann man sich die Organisation des Reiches
Gottes in jeder Staatsform denken, allein dasselbe bedarf ihrer
Kompliziertheit gar nicht. Es würde sich ganz von selbst eine der Wahrheit
seines Inhaltes entsprechende Form geben, wenn es dazu gelangte, sich

in unserer Welt Ausdruck zu verschaffen.
Die Hauptsache ist, daß der Geist des Evangeliums mit dem

Geiste der irdischen Mächte im Kampfe steht. Das Evangelium findet
sich nie mit der Staatsgewalt ab. Es sieht in ihr eine Knechtschaft
der Seele, die ihr die von Gott verliehene Freiheit raubt. Ein
notwendiges Uebel, das nur so lange sittliche Berechtigung hat, als die
Seele noch nicht erwacht ist zur Freiheit der Kinder Gottes. Denn
diese Freiheit ist nicht nur ein inneres Gefühl, das sich vermöge
seiner lediglich psychologischen Beschaffenheit mit der Brutalität des

irdischen Regimentes abzufinden imstande ist, sondern ein inneres



— 213 —

Leben, das wie alles Leben nach außen drängt, und sich die Formen
feiner Ausdrucksweise aus der Konsequenz feines eigenen Wesens
ableitet. Hierin besteht die revolutionäre Bedeutung des Evangeliums,
die unserem Christentum nur darum wie eine fremde, von außen
hereingebrachte Zutat erscheint, weil es den Geist des Evangeliums
schon längst mit dem Geiste dieser Welt vertauscht hat. Was wir
heute inneres Leben nennen, ist nicht mehr die alles umgestaltende
Kraft der Botschaft Jesu, sondern Verlegenheit, Resignation, Beugung
unter die Mächte dieser Welt.

Was endlich Jesu Stellung zur offiziellen Religion —
Kultus- und. Lehrgemeinschaft — betrifft, so tritt uns hier der Gegensatz,

der uns beschäftigt, wieder in aller Deutlichkeit entgegen. Die
Worte, die er der veräußerlichten Gerechtigkeit der Pharisäer zu
Gunsten einer „bessern Gerechtigkeit" entgegenhielt, führen schließlich

ganz von selbst zur Auflösung jeder in Priester und Laien abgeteilten
Religionsgemeinschaft. Jede kirchliche Gestaltung des göttlichen Lebens,
wie es von Jesus vertreten wurde, ist ein Abfall vom ursprünglichen
Geiste. Geistliche Bevormundung, geistliches Vorrecht gar, ist in der
Jüngergemeinde Jesu ein Ding der Unmöglichkeit. Der Klerikalismus
ist der Todfeind des Evangeliums. Er muß fallen immer und überall,
wo das Evangelium sich erholt; denn er verwandelt die inneren
Lebensgewalten desselben zu äußern Zwangsformen, die umso gefährlicher
find, je mehr sie ihre Berechtigung etwa gerade aus diesem — nicht
mehr vorhandenen — Innern zu ziehen suchen. Mit ungeheurer Leidenschaft

kämpft Jesus gegen diese Verkehrung des Göttlichen an. Die
geistlichen Gewalten — das ist der Sinn seines Kampfes — sind der Seele
noch viel gefährlicher, als die weltlichen, indem sie vermöge ihres
geistlichen Charakters die Knechtschaft, in die sie die Seele legen, ihr selbst
als Gottesdienst erscheinen lassen — als gäbe es je einen andern Gottesdienst,

als den der Freiheit! Gottes Herrschaft bedeutet Freiheit und
Leben, Priesterherrschaft Knechtschaft und Tod. Unser Christentum,
das seinen Ruhm gerade in der Entfaltung einer Priesterkirche
gefunden hat, steht dem Evangelium gegenüber wie die Nacht dem Tage.
Wir verwundern uns deshalb nicht, wenn es gerade diesen Gegensatz
zwischen Jesus und jeder offiziellen Religion als ein seltsames und
trauriges Hirngespinst unruhiger Köpfe anzusehen gezwungen ist.

Aber wir begreifen nun auch, daß Jesus den offiziellen Gewalten:
Geldmacht, Staatsmacht, Priestermacht unerträglich werden mußte. Jesus
wurde ans Kreuz geschlagen, weil die Innerlichkeit seiner Verkündigung
— Rettung der Seele — so unbedingt gemeint war und daher so

stark und lebendig nach außen drängte, daß sie ohne weiteres mit
den geltenden Mächten, die die Seele gefangen halten, in Konflikt kam.
Die Seele kann nicht leben unter der Herrschaft blinder Gewalten. Sie
will sich selbst alles blinde Untertan machen. Sie lebt nur, wenn sie

herrscht, nicht wenn sie dient. Die Dinge und ihre Ordnungen sollen

ihr, nicht sie den Dingen Untertan sein. Diese Welt mit ihren brutalen



— 214 —

Instinkten hat nicht Raum für die Botschaft von der Freiheit der
Seele. Sie muß vergehen, wenn Gott im Menschen zur Herrfchaft

gelangen soll. Gottes inne, in Gott frei werden kann der
Mensch nur in einer ihn mit allen übrigen Menschen verbindenden
Ordnung und Gemeinschaft Gottes, nicht in der irdischen. So lange
er von dieser umgeben wird, ist sein „Leben mit Gott" eine subjektive
Täuschung, die trotz aller schönen und frommen Namen, die man ihr
gibt, nicht aufhört eine Täuschung, ein bloß psychologisches Phänomen
zu sein. Das Individuum ist unvermögend, einen privaten Gottesdienst
mitten in den Ordnungen ungöttlicher Mächte aufrecht zu erhalten.
Andacht, Rührung, Erbauung, Begeisterung aller Art sind eben nicht
Gott selbst. Nur in einer Gemeinschaft, die die Maßstäbe nnd Maximen
der Welt mit ihren, an der blinden Gewalt orientierten Gemeinschaften
abgeworfen hat, vermag auch der Einzelne ein gesundes, aus Gott
quellendes Innenleben zn führen. Das Kreuz schafft zunächst — und
das ist auch der geschichtliche Verlauf der Dinge gewesen — eine neue
Gemeinde, und erst auf Grund und im Schöße derselben neue
Persönlichkeiten. Das Soziale, das in Jesu Wirksamkeit in erster Linie steht,
schließt das Individuelle so ein, daß es dasselbe erst ermöglicht. So
wenig kennt die Gemeinde Jesu den Unterschied zwischen sozial und
individuell, daß sie erst in der Beziehung des einen auf das andere
und in der Ableitung des einen vom andern ihr eigenes Wesen
erkennt. — Lauter Dinge, die unser ausschließlich individuelles und
subjektives Christentum noch zu lernen hat.

IV.

Das Reich Gottes vvr allem, nicht individuelles Seligkeitsgefühl.

Mit der Verkündigung dieses Reiches ist Jesus aus den Schauplatz

seiner Wirksamkeit getreten, ihm und seiner Ausgestaltung gelten
alle seine Worte und Taten. Eine Würdigung der Gesellschaft nach
den Prinzipien der Gerechtigkeit und Liebe — das ist es, was das
Evangelium verkündet. Wir wiederholen es: unser Christentum hat
davon nur die biblischen Reminiscenzen aufbewahrt, von der Sache
selbst weiß es sozusagen nichts mehr, unser Christentum, welches es

fertig bringt, vom „innern Leben" zu reden und Hand in Hand
damit, wenn nicht ausdrücklich im Namen dieses innern Lebens, alles
gut zu heißen, was staatliche und gesellschaftliche Mächte vollbringen,
ein Inneres von einem Aeußeren fo vollständig abzugrenzen, daß es
die Ungerechtigkeiten im Aeußern durch umso intensivere Vertiefung
ins Innere von sich ferne hält. Mit diesem Kompromiß hat das
Evangelium nichts zu schaffen. Es ist ein einheitliches Leben, das sich

feine eigene Form gibt, aus feinem eigenen Drange die Gebilde gebiert,
in denen es zur Offenbarung kommt; es gliedert sich die Außenwelt in
überlegener Anziehungs- und Organisationskraft an, es ruht nicht,
bis das gesamte seelische und leibliche Leben der Menschen von seinem



— 215 —

Geist durchleuchtet und getragen ist. Der Liebe, die es als Gesetz

des Daseins verkündet, entspricht auch die Ordnung der Liebe. Eine
Liebe, die sich in den Ordnungen des Geizes zurechtfindet, ist keine.

Darum hat das Reich Gottes, das Jesus verkündigt, gemessen

an unserm ethischen Ideal, ein fo befremdendes Merkmal der Aeußer-
lichkeit an sich, daß die meisten Kritiker nicht anstehen, dasselbe als
ein mit Jesu Anschauung unvereinbares spät-jüdisches Gebilde
abzulehnen. Die apokalyptischen Schlußreden Jesu, seine finnlich gefärbten
Verheißungen, die ganze Art und Weife, wie er über die letzten Dinge,
namentlich über sein eigenes „Kommen in den Wolken des Himmels"
redet, können nach ihrem Dafürhalten unmöglich ächt sein; oder dann
hat Jesus sich angesichts der Aussichtslosigkeit, dem Verständnis des

Volkes den tief idealistischen Inhalt des Reiches Gottes nahe zu bringen,
absichtlich der landläufigen Vorstellungen vom künftigen Messiasreiche
bedient, um das Vertrauen des Volkes zu seiner messtanischen Sendung
aufrecht zu erhalten. Denn hätte Jesus in keiner Weise so geredet,
wie ihn unsere Evangelien reden lassen, wie wäre dann die apostolische

Erwartung der Parusie Jesu zu erklären? Doch mag dem nun sein,
wie ihm wolle, jedenfalls war die Verkündigung des Reiches Gottes
von Anfang mit Erwartungen verbunden, welche mit den rein geistigen
Vorstellungen unseres heutigen Christentums nichts zu schaffen haben.
Mögen sich auch hier wieder — wir wollen dies einmal zugeben —
die späteren Referenten arg vergriffen und Jesu Dinge in den Mund
gelegt haben, die erst die unruhige Phantasie der Christen aus den

damaligen Zeitvorstellungen aufgegriffen — daß sie dies überhaupt
konnten, beweist doch, daß von Anfang an der Begriff des Reiches
Gottes eine ganz anders reale und konkrete Bedeutung hatte, als
unser ängstliches und abstraktes Christentum es heute haben will.

Dennoch hat Jesus selbst an entscheidender Stelle davon
gesprochen, daß das Reich Gottes „nicht mit äußern Gebärden" komme,
nicht „hier oder da" sei, sondern inwendig in den Menschen. Wie
haben wir diesen auf den ersten Blick so auffallenden Widerspruch zu
lösen? Oder ist er nur scheinbar, ist es überhaupt ein Widerspruch,
wenn Jesus einmal vom innern Wefen des Reiches Gottes, das andere
mal von seiner äußern Ordnung spricht? Will das „inwendig in euch"
sagen, daß es im Gegensatz zu allem äußern stehe — wie wir meinen

— oder, daß es aus dem Geiste des Menschen hervorbrechen müsse,
und nicht etwas nur äußerlich an denselben herangebrachtes sei?
Will es sagen, daß ihm eine Erneuerung des Aeußern gleichgültig sei,

oder, daß es sich dieselbe nur als innerste Angelegenheit des Menschen
denken könne? Beides ist ja möglich dem bloßen Wortlaut nach. Nach
ihm ist es möglich, daß Jesus dualistisch getrennt wissen wollte zwischen
einem Aeußern und einem Innern, deren Interessen einander durchaus

nichts angehen; möglich ist aber auch, daß er durch die Betonung
der Innerlichkeit des Reiches Gottes noch gar nichts präjudizieren
wollte in betreff seiner Stellung zum Aeußern, sondern nur betonen,



— 216 —

daß das Reich Gottes — mag es in seiner Darstellung so äußerlich
fein, wie es will — jedenfalls eine innere Angelegenheit des Menschen
sein solle, eine Aufgabe, die nur gelöst werden könne, wenn sie ihm
zur Sache seiner innersten Persönlichkeit geworden. Jesus kann ganz
gut gemeint haben, das Reich Gottes fei inwendig in uns, ohne
damit ausdrücken zu wollen, daß es identisch mit unserm Innern,
mit unsern religiösen und sittlichen Begriffen selbst sei — wie unser
Christentum annimmt. Er kann eine Innerlichkeit des Reiches Gottes
im Auge gehabt haben, die nicht im Gegensatz zum Aeußern steht,
sondern dasselbe durch die Fülle ihres Lebens sich assimiliert. Der
Widerspruch wäre nur vorhanden, wenn Jesus an demselben Gegenfatz
von Innerem und Aeußerem gelitten hätte, an dem unser Christentum
leidet. Für uns ist der Gegensatz da, weil unser Inneres nicht ins
Aeußere strebt, sondern sich als abstraktes Gedanken- oder Gefühlsleben
ängstlich von allem Aeußern abschließt.

Es ist nun bei Berücksichtigung aller Stellen, in denen vom
Reiche Gottes die Rede ist, nicht zweifelhaft, daß Jesus in der Tat
eine Vorstellung von ihm hatte, die schlechterdings nicht identifiziert
werden darf mit den späteren, ins rein Gedankliche hinüber tendierenden
Darstellungen des Christentums. Die Innerlichkeit, von welcher Jesus
sprach, ist etwas ganz anderes als das, was das Christentum unter
diesem Namen verstand und heute noch versteht, ein inneres Leben,
dessen Gewalt und Größe von selbst den Anspruch erhebt, sich den

ganzen Umkreis der Schöpfung Untertan zu machen: Gott.
Das führt uns weiter. H, Kutter,

(Fortsetzung folgt,)

Sei Sen fteimarveilerinnen/)
i.

IRie Sammlungen für die Schweizerische HeimarbeitausstellungI sind abgeschlossen. Mitte Juli soll die Ausstellung in Zürich
eröffnet werden. Noch liegen die Gegenstände im Aufbewahrungslokal
aufgestapelt, jetzt wohl zum größten Teil sortiert, etikettiert und

registriert, und warten darauf, in ein paar Wochen einer hoffentlich
recht großen Zahl von Besuchern ihre Entstehungsgeschichte zu erzählen.
Es werden meist ernste Geschichten sein, die wir da zu hören bekommen,
ob es fich nnn um den weichen, hellen Seidenfhawl mit den geknüpften
Fransen handle, der bestimmt ist, die duftige Balltoilette der
Gesellschaftsdame zu vervollständigen, oder um das gestrickte Wolltuch, mit

*) Vergleiche dazu die Notiz über die Heimarbeitausstellung und den Kongreß
für Heimarbeiterschutz in der „Umschau",


	Jesus Christus und unsere Arbeit : Teil I, II, III und IV

