
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 7

Artikel: Johannes Calvin

Autor: Wernle, P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132025

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Johannes Lalvln.
iRer Mann, dessen Gedächtnis ein großer Teil der protestantischen

> Welt am 10. Juli dieses Jahres, seinem 400jährigen Geburts-
tag, feiern wird, muß unserer Zeit ein Fremder sein. Es fehlt

nicht an starken calvinistischen Nachwirkungen und sogar calvinistischen
Reaktionen in unserer Zeit, aber weit mehr empfinde ich den Gegensatz
dessen, was Calvin wollte, zu den Bestrebungen des modernen Lebens.
Sich darüber hinwegzutäuschen, das ist die Gefahr, die ein solches
Jubiläum mit sich bringt. Man kann ihr nur entgehen, wenn man
die Frage, wie Calvin sich zu unserer Zeit stellen müßte, ganz bei
Seite läßt und den Mann in seiner Zeit nimmt, wie er ihr sich gab,
mag dann jeder sich seinen eigenen Vers dazu machen.

Calvin war bürgerlicher Herkunft, aber empfing eine vornehme
und feine Bildung mit Adligen zusammen in seiner Vaterstadt Noyon
und dann in Paris, die ihn später die Umgangsformen mit den
Gewaltigen der Erde leicht und sicher finden ließ. Obfchon früh zum
Priester bestimmt und aus zwei Pfründen seinen Unterhalt beziehend,
studierte er nicht Theologie, sondern die Rechte und nachher nach seiner
Neigung als Humanist die alten Klassiker, in denen er gründlich zu
Hause war und an denen er sich die ersten literarischen Sporen
verdiente. Begeistert für die Ideale des Humanismus, mit warmer
Freundschaftspflege im Kreise Gleichgesinnter, auch dichtend und schwärmend
wie die andern, tritt er uns in den ersten Dokumenten entgegen, die
wir von ihm haben. Da kam die evangelische Bewegung und zog ihn
in ihre Strudel hinein. Es gab im damaligen Frankreich ein ganzes
Bündel reformerischer Strömungen: Humanisten mit lachender Kritik
und viel geschickter Akkomodation an die bestehende Kirche, sobald es
Ernst galt, Lutheraner, deren einzelne als Märtyrer sich opferten,
während ein großer Teil die Innerlichkeit lutherischen Herzensglaubens
mit dem Mitmachen katholischer Gebräuche verband, daneben viele
Radikale, Täufer, Schwärmer, selbst Leugner der Dreieinigkeit. Calvin
ist vom Humanismus ans unter Luthers Einfluß gekommen, er hat
die Ohnmacht des moralischen Strebens und den Frieden allein in der



— 194 —

Vergebung der Sünden nicht nur nachgedacht, sondern nacherlebt. Aber
nicht das war seine Bekehrung, sondern als ihm die absolute
Unverträglichkeit evangelischen Glaubens mit katholischer Praxis zum
Bewußtsein kam, als er den Mut fand, ganz aufrichtig zu sein, koste es

selbst das Leben oder die Flucht aus der geliebten Heimat. Er war
Franzose eigentlich bis zu seinem letzten Atemzug, aber er hat nach
einer Zeit unsteter Wanderschaft sein Vaterland drangegeben, um nach
seinem Gewissen seinem Gott dienen zu können. Was später die Pilgerväter

aus England nach Amerika trieb, das warf ihn aus Frankreich
nach der Schweiz. Nun hätte er gerne gelehrten Studien gelebt, sich

in der Schrifterklärung und der dogmatischen Zusammenfassung des

christlichen Glaubens vervollkommnend, deren Meisterschaft er in seiner
Jnstitutio aller Welt fo glänzend bewies, denn zum praktifchen Dienst
fühlte er sich zu schüchtern. Da zwang ihn im Sommer 1536 der

gewalttätige Reformator der Westschweiz, Guillaume Farei, mit
Androhung des Fluches Gottes, wenn er sich feinem Ruf entziehe, zur
Annahme einer kirchlichen Lehr- und Pfarrstelle in dem äußerlich zwar
reformierten, innerlich lediglich emanzipierten Genf. Es dauerte nicht
zwei Jahre, so find er und Farel zur Stadt hinaus gejagt worden
durch einen Beschluß des Genfer Generalrats, weil sie durch ihren
Eifer für Kirchenzucht die Sympathien der lebenslustigen Genfer
verscherzten und dem Magistrat direkten Ungehorsam bezeugten, als diefer
ihnen kirchliche Vorschriften gab, zu denen sie ihm die Kompetenz
bestritten. Schwer gekränkt und doch auch froh, einer aufgezwungenen
Last ledig zu sein, ging Calvin wieder nach Basel, um dort feine
gelehrten Studien fortzusetzen. Da war es der Reformator Butzer, der

ihn zum zweiten mal durch die Drohung mit dem Beispiel des
Propheten Jonas zwang, die Pfarrstelle an der französischen Gemeinde
und eine Lehrstelle an der theologischen Schule in Straßburg
anzunehme«. An dieser Centrale süddeutscher Weltpolitik kam Calvin selber
erst in die große europäische Politik hinein und wuchs zu der
weltgeschichtlichen Persönlichkeit heran mit den Beziehungen zu allen lebenden

Führern des Protestantismus. Auf den Religionsgesprächen jener
Jahre schärfte er seinen Blick für die Kenntnis römischer Taktik und
lernte auch Stärke und Schwäche der deutschen Evangelischen kennen

von Augenschein. Mitten in reichem, vielversprechendem Wirken traf
ihn zum zweiten mal der Ruf nach Genf, da die Stadt, die ihn
Vertrieben hatte, zur Erkenntnis gekommen war, daß nur durch Calvin
die Ordnung in ihrem kirchlichen und bürgerlichen Leben einkehren
würde. Der Entschluß zur Rückkehr dorthin war für Calvin das
schwerste Opfer, das er bisher gebracht hatte, er sah nur Sorgen,
Kämpfe, Niederlagen voraus. „Aber da ich weiß, daß ich nicht mein
eigener Herr bin, bringe ich mein Herz gleichsam ertötet dem Herrn
zum Opfer." Als er dann im Herbst 1541 zurückkehrte, trat er so

maßvoll in Genf auf, so alle frühern Kränkungen durch Stille-
schmeigen begrabend, daß er sich selber über sich wundern mußte;



— 195 —

in der Predigt nahm er die Bibelstelle zum Text, bei der er bei seinem
Weggang aus Genf stehen geblieben war. Dafür bewilligte ihm der
Rat die Bedingung, unter der er gekommen war, die Aufrichtung einer
Kirchenordnung nach Calvins Ideal, freilich nicht ohne allerlei
Abstriche, in die Calvin sich schicken mußte. Von da an blieb er in
Genf bis zu seinem Tod am 27. Mai 1564; er hat zwar in den
Jahren heftigster Kämpfe und mannigfacher Niederlagen in Genf mehr
als einmal seine Demission eingereicht nnd bei einem besonders scharfen
Konflikt mit dem Rat bereits seine Abschiedspredigt gehalten, aber
nicht einmal feine Feinde ließen ihn aus Genf ziehen, und als er im
Jahr 1555 endgültig Herr über die Gegenpartei geworden war, dachte
auch er nicht mehr ans Weggehen. Wohl hat er den Alt-Genfern,
gerade manchen aus den Familien der Freiheitskämpfer, das Leben in
der Vaterstadt durch seine gestrenge geistliche Ordnung sauer, ja
unerträglich gemacht, aber durch ihn allein ist Genf eine weltgeschichtliche
Stadt ohne gleichen geworden, Calvin hat von Genf aus die
westeuropäische, ja die gesamtprotestantifche Kirche bestimmt.

Das Reformationswerk, das ihm fich, ohne daß er es suchte,
darbot, stellte ihm dreiLauptaufgaben. Das erste war die Erziehung
der Einzelnen zu strenger Wahrhaftigkeit nach'Vottes Wort,''?7y7aöer
zu radikalem Bruch mit dem Katholizismus. Jahrzehnte lang gab
sich Calvin besonders an seinen französischen Landsleuten, aber auch an
Italienern, Polen, Engländern dieser Aufgabe hin. Er stellte das
Gotteswort mit seinem nüchternen, geistigen Gottesdienst dem
katholischen Kultus und Zeremonienwesen gegenüber und erklärte: Entweder
oder, Christ oder Götzendiener, da wählt. Wer die Messe mitmacht,
wer vor einem Bild sein Haupt entblößt oder seine Kniee beugt, wer
seine Kinder vom Priester firmen läßt, der kann kein Jünger Jesu, kein
Kind Gottes sein. Das erschien vielen Evangelischen fehr äußerlich
und sehr unmenschlich. Es hieß, er nehme Außendinge für die Hauptsache

in der Religion und unterschätze das Wichtigere, die Reform des
Lebens in Liebe, Geduld, innerer Freiheit. Wenn man fo hart sei
mit der Forderung, werde es bald keine Christen mehr geben. Calvin
aber blieb unbeweglich dabei, daß jede innerliche Herzensfrömmigkeit
Heuchelei sei, die nicht den Mut des offenen Bekenntnisses finde und
daß, wer sich vor der Menschen Gericht fürchte, dem Gericht Gottes
entgegen gehe. Es ist sein Werk, wenn ganze Scharen Evangelischer
Frankreich, England, Holland, Italien verließen, um auf evangelischem
Boden ihrem Gott rein dienen zu können, aber noch wertvoller war
es, daß sich ganz in der Stille in Frankreich immer größere Kreise
solcher evangelischer Bekehrter bildeten, die sich Gott ganz ergaben und
der katholischen Superstition den Rücken kehrten ohne Provokation und
Lärm, in stiller Erwartung der Befreiungsstunde. Selbstverständlich
war auch ihm der evangelische Glaube als Erkenntnis des eigenen
Verderbens und der in Christus uns geschenkten göttlichen Barmherzigkeit

das erste und grundlegende, aber Calvin glaubte nicht an den



— 196 —

Ernst und die Aufrichtigkeit dieses Glaubens, wenn es bei der Innerlichkeit
blieb und nicht der äußere radikale Bruch mit dem katholischen

Wesen fich daraus als seine Probe ergab. Indem er so das Gewissen
weckte und zur Aktivität drängte, schuf er jenes heroische Geschlecht,
das auf 'den westeuropäischen Schlachtfeldern des 16. und 17.
Jahrhunderts feinen Glauben besiegelte. Die Form, in der er das Gewissen
weckte) WM freilich streng autoritativ; er stellte dem Einzelnen den
Entscheid nicht in sein freies Belieben, er verlangte Gehorsam gegen
Gottes Wort und drohte mit Gottes Strafen. Aber durch nichts ist
das menschliche Gewissen fo selbständig und stark geworden wie durch
diese biblische Disziplinierung, die doch letztlich auf nichts anderes als
persönliche Wahrhaftigkeit, unbedingte Gottesfurcht und wahre, innere
Freiheit der ganzen Welt gegenüber zielte. Auch Ignatius von Loyola
hat sich der autoritativen Erziehungsmethode bedient, aber der Geist
wie die Ergebnisse sind höchst entgegengesetzt geworden. In den
calvinischen Ländern sind die sreien Menschen gewachsen, die in der Furcht
Gottes gebunden blieben, während in der katholischen Welt die Freiheit

fast immer als frivole Zuchtlosigkeit verstanden worden ist.
Schwerer aber war die zweite Aufgabe, die Organisation der

Einzelnen zu christlichen Gemeinden. In Frankreich gab es ein großes
Durcheinander halb vder ganz Evangelischer, Täufer, Mystiker, die
nach allen Seiten auseinander strebten und der katholischen Verfolgung

keinen geschlossenen Widerstand entgegensetzen konnten. Und in
Genf bestand, als Calvin hinkam, wohl eine äußerliche Gemeinde, aber
ohne Zucht, iu voller ungebrochener Weltlichkeit. Es war jedoch Calvins
feste Ueberzeugung, daß Gott ein Gott der Ordnung ist und daß das
Volk Gottes, das Gott sich auf Erden schaffen will, feine feste
unverbrüchliche Ordnung hat, deren Grundzüge im biblischen Gesetzbuch
enthalten find und bloß eine den jeweiligen Verhältnissen entsprechende
detaillierte Ausgestaltung verlangen. Sache der Pfarrer als der
besondern Kenner des Gottesworts ist es, diese Ordnung auf Grund der
Bibel aufzustellen, Sache einer christlichen Obrigkeit, sie durch Gesetz und
Strafgewalt durchzuführen nach bestem Vermögen. Zu dieser
göttlichen Ordnung gehört an erster Stelle das Bekenntnis des rechten
Glaubens, das nicht nur für die Pfarrer, sondern ganz ebenso für
die Laien bindend ist: eine evangelische Jdealgemeinde erträgt nur
einerlei Bekenntnis und nur das orthodoxe; wer sich ihm entziehen
will, muß außer Landes gehen, wer es unterwühlt, verfällt der schwersten
Strafe. So sind die calvinischen Kirchen rechte orthodoxe Bekenntniskirchen

geworden, sie haben zu allen Zeiten Ketzer verfolgt und Calvins
Beispiel mit Bolsec, dem sranzösischen Arzt, der wegen Widerspruchs
gegen die Prädestinationslehre verbannt wurde, und mit Servet, der
wegen Schmähung der Dreieinigkeitslehre verbrannt wurde oder sogar
mit Cästellio, der wegen ganz geringfügiger Abweichungen vom
calvinischen Bekenntnis vom Pfarramt in Genf ausgeschlossen wurde,
wirkt, durch die Zeit ermäßigt, bis heute in Puritanerkirchen nach.



— 197 —

Man darf nur über diesen intoleranten Konsequenzen die ernste und
große Position nicht übersehen, die ganze Hingabe des Herzens an
eine absolute Wahrheit, die ein solches Gut ist, daß sie auch unbedingt
behauptet werden will. Wir verbrennen keine Ketzer mehr, aber wir
müssen aus unsern Reihen offene Geständnisse hören, daß die Liberalen
eben keine Märtyrer seien und die Kunst des Paktierens und Akkom-
modierens geht unserm ganzen Tun und Treiben nach. Was sittlich
höher steht, ist immer noch die Frage, und gewiß ist, daß ein
engherziger orthodoxer Glaube nur durch einen stärkeren, tieferen, nicht
weniger, sondern mehr entschiedenen überwunden werden kann. Aber
dadurch entfernt sich nun Calvin vom orthodoxen Luthertum, daß er
neben die Lehrordnung die Kirchenordnung und Lebensordnung stellte
als ebenso verbindliches Gottesgesetz. Kirchenverfassung und
Kultusordnung sind für Calvin Dinge gewesen von allergrößter Wichtigkeit;
so eifrig er bemüht war, aus den katholischen Menschensatzungen zum
ursprünglichen Christentum hindurchzudringen, dieses selber hat er nie
anders denn als Kirche und göttliche Stiftung kirchlicher Ordnung gekannt.
Nur wo die biblische Kirchenverfassung und der biblische Gottesdienst in
seiner Reinheit, aber auch seiner Majestät wieder eingeführt wurden,
glaubte er mit Sicherheit ein Volk Gottes zu sehen. Durch ihn wurde in
allen reformierten Ländern der Kampf um die Durchsetzung dieser änßern
Ordnungen Tradition. Handelt es sich doch beim Kultus um nichts
Geringeres als um die Ehre Gottes, die durch einen abgöttischen und
profanen Gottesdienst entweiht wird, und bei der Verfassung der Kirche
um die Organe, durch die der himmlische König Christus sein Reich
auf der Erde ausbreiten will. Auch der weltliche Staat ist direkte
Gottesordnung für Calvin, aber gerade darum soll er sich auf fein
weltliches Gebiet beschränken und zwar zur Aufrichtung der Kirchen-
Verfassung und des evangelischen Kultus seine Hand bieten, aber nicht
selbst vorschreiben und hineinregieren wollen. An eine geistliche Sondersphäre

neben dem Leben hat indes Calvin nicht von serne gedacht,
das ganze Leben der Christen soll ein Leben zur Ehre Gottes sein
in dem reinen schlichten Gottesdienst am Sonntag nicht mehr als im
ganzen Alltagsleben der Woche. In den Genfer Kämpfen Calvins
find die äußerlichen Negationen seiner Ethik gar sehr hervorgetreten:
das Verbot des Fluchens, des Spielens, des Tanzens, als wäre dies
Negative das Merkmal christlichen Lebenswandels. Calvin hat doch
etwas viel Größeres, Ernsteres gemeint, eine Heiligung des Familienlebens

und auch der Geselligkeit, eine Unterstellung des ganzen bürgerlichen

Lebens, des Staatsdienstes im besonderen, unter Gottes Gehorsam,
also daß man, wie später zur Zeit Cromwells im Parlament der
Heiligen, nur solche Männer zu Aemtern und Ehren wählen soll, die

gottesfürchtig und rechtschaffen sind, „auf nichts anderes bedacht als
auf Gottes Ruhm und Ehre und auf die Sicherheit und Verteidigung
der Stadt Genf." Dessen hat er sich nicht zu schämen, das bleibt,
wenn man die geistliche Sprache in Abzug bringt, unser aller Ziel.



— 198 —

Denn ein Schwärmer ist er wahrlich nicht gewesen, er besaß eine

durchdringende Kenntnis der Menschen und der Verhältnisse und eine
intellektuelle Begabung und speziell juristische Ausbildung, die ihm auch

weltlich die Ueberlegenheit über alle Genfer gaben. Vergessen wir
endlich nicht die Sorge für den Spital, in dem Calvin Krankenhaus,
Armenhaus, Waisenhaus, Altersasyl, Fremdenherberge musterhaft zu
verbinden wußte, und in diesem Jubiläumsjahr nicht zuletzt die Gründung

der Genfer Akademie, die auch geistig Genf hoch gebracht hat,
weit über seine frühere Bedeutung, obfchon sie vor allem ein Seminar
für die nach allen Ländern ausziehenden Pfarrer war, eine Bildungsstätte

für solche, die nicht nur Kenntnisse erwerben, sondern für Gott
arbeiten und in seinem Kriegsdienst kämpfen wollen; hätten wir nur
heute mehr folche Universitäten! Aber nnn gehörte für Calvin zur
Aufsicht über das gesamte Leben nach Gottes Gesetz notwendig eine

Kirchenzucht, von besonderer geistlicher Behörde, unterschieden von der

bürgerlichen Polizei, ausgeübt, freilich nicht vvn den Pfarrern allein,
sondern von ihnen nnd den Laienältesten, die damit aktiv für
das kirchliche Leben interessiert und herangezogen wnrden. Die Strafmittel

dieser geistlichen Gerichtsbarkeit sollten rein geistliche sein,
Verweise durch das Wort oder Ausschluß vom Abendmahl, aber einmal
traten in der Regel die bürgerlichen Strafen noch dazu zur
Verschärfung und zur Erzwingung der Reue, und vor allem wurde der

Ausschluß vom Abendmahl als eine schwere bürgerliche Kränkung
empfunden. Daraus sind notwendig zuerst in Genf und nachher fast
in allen calvinifchen Ländern schwere Konflikte der Kirche mit dem

Staat entstanden, da dieser, je christlicher er selbst sein wollte, ein

geistliches Gericht neben seinem weltlichen umso weniger dulden oder
doch zum mindesten sich selbst die letzte Instanz darin gewahrt wissen
wollte. Für Calvin aber war an dieser Kirchenzucht alles gelegen,

trotz des riesigen Widerstands, der ihr in Genf und überall entgegentrat.

Er verweigerte die Abendmahlsverwaltung als Zeichen
vollendeter Gemeindegründung jeder französischen Gemeinde, die noch keine

ordentliche Kirchenzucht eingeführt hatte. In der Tat ist gar nicht
zu sagen, was aus den französischen Gemeinden geworden wäre ohne
ihre straffe Disziplin; das Bekenntnis zu ihr war für Hoch und Niedrig
das Zeichen, daß die Reformation nicht bloß negativ als Absage an
das Papsttum, sondern positiv als Beugung unter ein neues höheres
Lebensideal gemeint war. Es sind auch in Calvins Leben die gewaltigen

Stunden, wenn er mitten in der Kriegszeit, da immer die Bande
der Zucht sich lockern, einer Gemeinde, die sich des Bildersturms und
der Plünderung schuldig gemacht hatte, als ein echter alttestamentlicher
Bußprophet entgegentrat und ihr das Gericht Gottes androhte, wenn
sie nicht sofort Buße tue, oder wenn er in Genf selbst dem Generalkapitän

Perrin, seinem frühern Freund, der wegen Teilnahme an einer
Tanzgesellschaft ins Gefängnis gesetzt worden war, erklärte, daß es

nach Gottes Gefetz nicht zweierlei Maß gebe, eines für die Untern



^ 199 —

und eines für die Hohen, oder wenn er dem populärsten Mann in
Genf, dem jungen Berthelier, das Abendmahl verweigerte, trotzdem
es der Rat ihm erlaubt hatte, umbekümmert um Absetzung vder welche

Strafe kvmmen möge. Ein Mann, der den Mut hat, unpopulär zu
sein, weil ihm sein Gewissen ein höheres Ideal vorhält als das der
Masse, verdient immer nnsere Hochachtung, auch wenn wir sein Ideal
nicht teilen können, denn es ist die Probe, daß er ein wahrhaft Freier,
nur an Gott Gebundener ist. Jetzt ist diese Kirchenzucht wohl überall
gefallen, aber was ihr die Welt dankt an Ernst und Reinheit und
Gewissenhaftigkeit, das ist nicht zu sagen, selbst wenn man für ihre
Schattenseiten ein offenes Auge hat. Es find nachwirkende
mittelalterliche Ideen von der geistlichen Gewalt neben der weltlichen, von
der Kirche neben dem Staat oder als Staat im Staat, unser Ziel
ist selbstverständlich die Einheit des ganzen Lebens in allen seinen
Verzweigungen unter dem nicht von außen gebotenen, sondern von
innen ergriffenen Gotteswillen. Aber wenn man sv will, so ist das
Gottesreich auch eine mittelalterliche Idee und das ganze Christentum
mittelalterlich, weil es die Weltlichkeit des Lebens, das Gegebene in
Staat und Gesellschaft, nur als Ansatz nimmt, nicht als Ziel, und
ganz resolut erklärt, daß das Natürliche einem höhern, vielfach ihm
entgegengesetzten Gotteswillen sich unterwerfen soll. Es ist letztlich,
in den orthodoxen Panzer eingeschnürt, doch der moralische Enthusiasmus,

die Energie des Guten gegen das Böse, die Calvin beseelt haben,
die ihn hundertfach fehl greifen ließen in den Mitteln und Wegen,
aber die, losgelöst aus der geistlichen und kirchlichen Zwangsform, die
vorwärtstreibende Kraft der Weltgeschichte sind. Er hat noch nicht
wie die spätern die schöne Theorie von der Kirche als Erziehungsmittel

zur Verwirklichung des Gvttesreichs aufgestellt und in seinem
Kopf getragen, aber er hat, was mehr ist, nach diesem Gedanken
gehandelt und feine beste Lebenskraft daran gesetzt. Wer heute den
Wert der Organisation zu schätzen weiß und an ihr arbeitet, der muß
vor Calvin Respekt bekommen. Damit soll nichts von dem Gewalttätigen,

Unevangelischen in seinem Wirken beschönigt werden, aber
wieder muß man sagen, daß nur der das Recht zur Kritik hat, der
ihm an Eifer und Energie für das Gute überlegen oder doch
gewachsen ist.

Aas Schwerste aber, ja beinahe das Aussichtsloseste, war die
dritte Arbeit an dem über den EinzelgemciiM'n und Landeskirchen
fich erhebenden, sie alle in sich schließenden Gottesreich. Calvin hat
diese Aufgabe erfaßt wie kaum ein zweiter seiner Zeitgenossen, er war
zeitlebens der Mann des Gesamtprotestantismus, der Mann der Union.
In seinem Herzen lagen neben- und übereinander die drei Kreise seines
Wirkens: Genf, Frankreich und die Welt. Unermeßlich dehnten sich
ihm die Beziehungen aus, nach Amerika hinüber znm ersten evangelischen
Kolonisativnsversuch, nach Schottland, Dänemark und Schweden, nach
Polen, Böhmen, Ungaru, nach Italien hinab. Er spürte das- Wirken



— 200 —

seines Gottes in allen Ländern, aber er empfand aufs schmerzlichste
den Widerstreit der Nationalitäten und mehr noch der Konfessionen,
die doch zusammengehörten, die auf ein Ziel hin arbeiteten. Als er
noch in Frankreich weilte, hat er die Auffassung vom Abendmahl
gewonnen, die ihm die Wahrheit von Luther und Zwingli zu verbinden
schien und die Einseitigkeit von jedem zn vermeiden. Es schien ihm
die Losung der Zukunft zu sein, durch die der Riß von Marburg sich

wieder heilen, die fo dringend nötige religiöse und politische Einigung
des Protestantismus wieder gewinnen ließe. Nach unendlichen Mühen
zog er glücklich die Zürcher einen Schritt zu fich hinüber, da mußte
er erleben, daß gerade sein Einigungsdokument das Signal zum
erneuten Angriff seitens der Lutheraner wurde und daß man den
reformierten Flüchtigen, die, ans dem wieder katholisch gewordenen England
verjagt, in Deutschland ein Asyl suchten, wie Glaubensfeinden die

Türen verschloß. Ein Jahrzehnt lang hat er noch die Verständigung
mit den deutschen Lutheranern gesucht und nichts als ein beständiges
Anwachsen des konfessionellen Haders erleben müssen. Er wollte die
Union und ist dvch der Begründer einer gesonderten Konfession, des

Calvinismus, geworden. Und wie viel andere Gottesreichsgedanken
sind ihm unerfüllt geblieben! In Italien erstarb die evangelische Saat
vollständig nnter den Schrecken der Inquisition. England verschloß
sich der Einwirkung Calvins und behielt seine halb katholische Kirche,
weil die Königin Elisabeth, durch Calvins Freund Knox beleidigt,
nichts von den Genfern annehmen wollte. Polen, das Land großer
Hoffnungen, wurde durch Propaganda der Antitriuitarier zerspalten.
Die Kirche Hollands konnte sich, so laug Calvin lebte, nur im Exil
behaupten. Das eigene Frankreich aber stellte Calvin noch am Ende
seines Lebens auf eine der schwersten Glaubensproben. Nachdem die

evangelische Bewegung bis zu den höchsten Adelsgeschlechtern des

Landes, den thronverwandten Bvurbvnen, sich ausgebreitet und unter
dem Schutz der Großen sich befestigt und die ersten Zugeständnisse sich

ertrotzt hatte, brachte die Sinnlichkeit und Wankelmütigkeit eben dieser
politischen Führer sie mehr als einmal um alle ihre Frucht. Zuletzt
endigte ein glücklich geführter offener Krieg mit einem schimpflichen,
die Evangelischen um alle Hoffnungen, ja um schon errungene Rechte
betrügenden Friedensschluß. Noch standen einige der hugenottischen
Heerführer im Felde und behaupteten wichtige Positionen; sie schauten
nach Calvin aus, ob er nicht den Befehl zur Fortsetzung des Krieges
geben werde. Er aber schrieb: „Nun ist die Zeit, wo Gott uns
heimsuchen will. Wenn Gott denen das Schwert nimmt, die er damit
gegürtet hatte, so müssen wir uns unter diesen durch seine Hand
gewirkten Wechsel beugen und unterordnen." „Das Christentum zeigt sich

nicht nur darin, daß wir Waffen tragen und Leib und Gut wagen
im Kampf für die evangelische Sache, sondern auch darin, daß wir
uns ganz dem unterwerfen, der uns so teuer erkauft hat, damit er
gepriesen werde im Leben und Sterben." Von vorne anfangen mit



— 201 —

unserer Arbeit, das sei die Aufgabe, die Frankreich uns jetzt stellt.
Trotz so vieler Mißerfolge und Niederlagen geht Calvins Leben
aufwärts, je näher es bei ihm zum Sterben geht. Er war im Alter keine

Spur vergrämt oder verrostet, er behielt seinen Mut und seine Energie
ungebrochen, weil ihn der Fortschritt der Sache seines Gottes in allen
Ländern mit neuer Hoffnung erfüllte. Es ist etwas wunderbares,
ein Mann, der so im Großen lebt, der das göttliche Schaffen mitzufühlen

wagt in der kleinen menschlichen Seele. Als Calvin starb, hat
sich äußerlich nichts in der Welt geändert; die Sache, die er geführt
hatte, war durch ihn so stark und stelbständig geworden, daß sie überall
nun ohne ihn vorwärts marschieren konnte. Das mächtigste Rad der
damaligen Geschichte ift mit feinem Tod still gestanden, aber die
Geschichte ist noch lange seinen Impulsen gefolgt, in den Hugenottenkämpfen

vor und nach der Bartholomäusnacht, im holländischen
Freiheitskrieg, im Protest der Schotten gegen den ihnen aus England
zugemuteten Götzendienst, in den Schlachten Cromwells und seiner
Puritaner, in der Fahrt der Pilgerväter nach Amerika und ihren
transatlantischen Kriegen und Staatengründungen, überall lebt Calvins
vorwärtstreibender, das Gewissen schärfender, Eroberungsmut und
Todesfreudigkeit einflößender Geist. Und die welterobernde Heidenmisston

und der Kampf gegen den Sklavenhandel und die Abstinenzbewegnng

und fast noch jede resolut dem Bösen widerstehende
Bewegung ist in calvinifchen Ländern und von Calvinisten ausgegangen.
Längst sind die dogmatischen Gegensätze, die Calvin nur zu hoch und
heilig waren, verbleicht. Aber dafür hat sich eine neue Gemeinschaft
vorwärtsschauender, allem Widergöttlichen den Krieg erklärender, das
Reich Gottes in der ganzen Welt vorwärtszuführen entschlossener
Menschen gesammelt, die eben an dem Werk arbeiten, dem Calvin seine

ganze Lebenskraft geschenkt hat.
Man darf nur nicht meinen, daß dieser Mann, den wir uns

immer nur in den großen Aufgaben seines Gottes fich bewegend denken,
kein menschliches Herz gehabt habe. Er war nur zu empfindsam und
weich, zu nachgiebig gegen Regungen des Zorns, der Ungeduld, der
Gereiztheit. Jähzornausbrücke und dann wieder Depressionen aller-
tiefster Art haben ihn überfallen. Den Tod seiner Frau, mit der er
zehn Jahre verheiratet war, hat er kaum überstanden vor Schmerz.
Eine seiner fchwersten Stunden fällt in die Straßburger Zeit, da er
weit entfernt von seiner Familie in Regensburg auf dem Reichstag
weilte und nun die Kunde von dem Einfall der Pest in sein Haus,
von dem Tod seines unentbehrlichen Gehilfen und eines Lieblings-
fchülers vernahm und das alles, ohne herbeieilen und helfen zu können.

„Du könntest mich nicht sehen ohne ungeheure Traurigkeit," schrieb er
da feinem Farel. Es ift kein Wunder, wenn ein solcher Mann das
Trösten fo fein und so menschlich verstand. Jeder weitere Tod eines
seiner Freunde ist ihm übermächtig zu Herzen gegangen mitten in
seinen großen Arbeiten, die ihm scheinbar zur Trauer keine Zeit ließen.



— 202 —

Und wie herzlich hat er sich am Glück seiner Freunde mitgefreut und
noch in alten Jahren die Freundschaft mit einem Freund aus der
Studentenzeit wieder aufgefrischt.

Daß gleichwohl dies Menschliche fo sehr zurücktritt in dem Bild,
das wir alle von Calvin in uns tragen, hat freilich feinen guten
Grund. Denn alles Menschliche will bei ihm dem Göttlichen
untergeordnet sein, zu Gottes Ehre zu leben, sein Ich daran zu geben im
rastlosen Dienst des großen Gottes, das war für ihn die Religion.
Dazu hat er über den Menschen und über sich selbst so tief pessimistisch

gedacht, wie alle Reformatoren und wie jeder, der die an ihn gestellte
Forderung Gottes in ihrer Absolutheit und Unbedingtheit erfaßt und
den tiefen Abstand, von dem, was er fein sollte, sich einzugestehen
ehrlich genug ist. Noch in feinem Testament bekennt er, daß er mit
all seinen Fehlern und Schwachheiten hunderttausend mal verdient
hätte, von Gott verworfen zu werden; er klagt sich an, wie kalt und
feige sein Wollen und sein Eifer waren, fo daß er fich recht schuldig
fützle in allem und überall; seine einzige Zuflucht bleibe Gottes
Barmherzigkeit, daß Gott sich auch als der Vater eines fo elenden
Sünders zeigen und erweisen werde. Daraus ist zu sehen, was dieser
Mann von sich und im Grund auch von seinen Mitmenschen verlangt
hat. Sein Christentum bewegt sich immer zwischen den beiden Polen
der wunderbaren, sündenvergebenden Barmherzigkeit Gottes und der
heroischen, das eigene Ich im Gehorsam unter Gott verzehrenden
Pflicht. Die Verbindung beider Gedanken stellt sein Erwählungsglaube
her, der das Ich ganz von der göttlichen Gnade getragen werden, aber
auch ganz zur Hingabe für Gottes Ehre geführt sein läßt. Die göttliche

Gnade war ihm Trost, wie sie es für Lnther war, aber sie war
ihm auch Kraft und heilige Verpflichtung, die den Einzelnen wirklich
erlöst und in der Gesamtheit auf das Ziel eines Volkes Gottes hin
arbeitet. Sein eigenes Gelöbnis hat er da, wo er in feinem Hauptwerk

das Leben eines Chriftenmenschen schildert, also ausgedrückt:
„Laßt uns, ein jeder nach dem Maß seiner bescheidenen Gabe, laufen
und den angefangenen Weg fortfetzen. Niemand wird fo unglücklich
marschieren, daß er nicht wenigstens ein Stück Weges täglich ausmißt.
Davon laßt uns also nicht abstehen, daß wir beständig etwas
fortschreiten auf dem Weg des Herrn und die Dürftigkeit des Erfolges
soll uns nicht verzweifeln machen. Entspricht auch der Erfolg dem
Wunsch nicht, sv ist gleichwohl die Mühe nicht verloren, wenn nur der
heutige Tag den gestrigen übertrifft; wenn wir nnr aufrichtig und
einfältig auf unser Ziel schauen und nach dem Zielpunkt vorwärts drängen,
ohne Schmeichelei gegen uns selbst, ohne Nachsicht für unsre Fehler,
sondern in immerwährendem Ringen darnach trachtend, daß wir besser

werden als wir sind, bis wir zuletzt zum vollendeten Gutsein gelangen."
Freilich fügt er hinzu, nicht in diesem Erdenleben mehr. Die Hoffnung
auf die jenseitige Vollendung war bei ihm ein Ausfluß seiner Ehrlichkeit;
nur wunderlich zufriedene und sich über sich selbst täuschende Menschen



- 203 —

können meinen, hier zu ihrem Ziel zu kommen. Wer aber noch nicht
gelernt hat, welche Energie die Jenseitshoffnung dem Erdenleben zn
geben vermag, der könnte es von Calvin lernen. Das „Meditieren
über das kommende Leben" hat ihn für diese Erde frisch und stark
gemacht mehr als alle unsere Diesseitsmenschen von heute. Es sind
doch die Ewigkeitskinder gewesen, die der irdischen Geschichte die größten
vorwärtstreibenden Impulse gegeben haben, denn der Blick auf das
künftige Gericht nnd die künftige Seligkeit hat sie über alle
Augenblickserfolge und Mißerfolge erhoben, hat sie geduldig und überwindungsstark

gemacht, stehend auf dem wahren Grund der Dinge über dem
Schein und Wechsel der Vergänglichkeit. Und ihr „sali cts« Zloria"
hat durch die Ewigkeitsperfpektive jenen vollen, tiefen Ton bekommen
über Tod und Grab hinaus, der bleibt, wenn alle Diesseitsmelodien
Verklungen sind. P. Wernle.

Zesus Lbristus uns unsere Arbelt.*)
IRie Zeit ist vorbei, in welcher — Dank den Bemühungen derI modernen historischen Theologie — Jesus Christus eine proble-

matische Erscheinung werden zu wollen schien. Man wollte uns
den „echten" den „historischen" Jesus „wieder schenken" und gab uns
ein nebelhaftes Gebilde ohne innere Wahrheit. Je historischer sich

unsere Theologie gebürdete, desto unhistorischer, abstrakter wurde sie.
Was sie „historische" Forschung nannte, stellte sich immer deutlicher
heraus als eine, den eigenen bescheidenen, durch Naturwissenschaft und
Evolutionstheorie eingeschüchterten Bedürfnissen entsprechende ängstliche'
und fragwürdige Konstruktion. Sie zog tapfer gecM die überlieferten F

Vorstellungen von Jesus zu Felde,"Wer was ihr schließlich in den

Händen blieb, war ein viel unglaublicheres Gebilde, als die alten Dogmen
gewesen, unglaublicher, weil es deren unbestreitbare Großartigkeit durch
eine Dürftigkeit verdrängen zu können vermeinte, welche ratlos vor der
ungeheuren Wirkung stille stand, die von Jesus ausgegangen.

Unterdessen hielt ein neuer Geist in unserer Mitte Einzug. Ein
Geist, der die Ketten der bloßen historischen und relativen
Betrachtungsweise von sich warf und zu den ewigen Quellen des Evangeliums

selbst emporzusteigen begehrte. Ein Geist tiefen Verständnisses

für die himmlischen Mächte, die die Botschaft von Jesus offenbaren

wollte, für letzte und ursprüngliche Wahrheiten. Nicht mehr
an ihrer Erscheinungsweise maß er die Wahrheit der Person Jesu,
sondern an ihrem eigenen, inneren, unmittelbar zum Herzen sprechenden
Gehalte. So tief vermochte er diesen inneren Gehalt zu würdigen,

*) Vortrag, gehalten an der religiös-sozialen Konserenz in Basel, Da dem
mündlichen Vortrag kein ausgearbeitetes Manuskript zu Grunde lag, so erscheint
er hier in etwas veränderter Gestalt, was die damaligen Hörer entschuldigen wollen.


	Johannes Calvin

