
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 1

Artikel: Zeit und Ewigkeit

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-131991

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-131991
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 17 —

reißenden Einfluß auf die Menge verleiht. Dies Bewußtsein kann je
nach Zeit und Umständen, nach Stimmung und Temperament die
verschiedensten Formen annehmen, von der Erhabenheit nnd königlichen
Hoheit des Genies bis zn der rohen Ausartung, wie sie uns die
französische Revolution in ihren wildesten Szenen darbietet. Zwei
Hauptformen sind es, die hier für uns in Betracht kommen: die
Ueberzeugung, im Besitz der Erkenntnis zu sein, die allein das Welträtsel
lösen kann und die Zuversicht, die Macht zu verkörpern, ivelche die
Welt umgestalten wird. Die erste Form interessiert uns nur soweit,
als sie, mit der zweiten verbunden, eine größere Bewegung entfachen
kann. Die zweite ist bei weitem die Bedeutendere. Es ist das
hinreißende Gefühl, daß die Weltgeschichte, fei sie als Entwicklung oder
als Tragödie aufgefaßt, nun zu ihrem Abschluß kommt. Es kommt
die Revolution, die Katastrophe, welche die Gestalt der Welt ändern
soll. Das Gericht bricht herein.

Die grandioseste Verkörperung dieser Gedanken bietet sich uns in
der jüdischen Eschatologie*) dar. Nie hat der Glaube an den Triumph
der Gerechtigkeit am Ende der Menschengeschichte einen so gewaltigen
Ausdruck gefunden. In vergeistigter Form hat sich durch die
Vermittlung des Christentums das jüdische Vorwärts in die christliche
Kultur eingebürgert. Es hat unserer europäischen Welt den Glauben
an die Zukunft, die Sehnsucht nach dem Reich der Vollendung
verliehen. Es hat da als mächtiges Ferment weitergewirkt und vor
Verflachung bewahrt. Wenn der Leiden viel sind und die Ungerechtigkeit

überhand nimmt, taucht der alte Glaube aus Not und
Verzweiflung empor und verheißt den Sieg der Gerechtigkeit.

I. Matthieu (Delsberg).
(Schluß folgt.)

Xeit uns Ewigkeit.
Fieber einem Torbogen in Indien stehen die Worte: „Jesus, über

^> dem Friede sei, hat gesprochen: Diese Welt ist nur eine Brücke;
gehe hinüber, aber baue nicht deine Wohnung drauf!" Ich

weiß nicht, ob Eichendorf diese übrigens schwerlich echten Jesusworte
kannte, als er sang:

„Die Welt mit ihrem Gram und Glücke
Will ich, ein Pilger, frohbereit
Betreten nur wie eine Brücke
Zu dir, Herr, überm Strom der Zeit,"

Stehe es damit wie es wolle — wenn sie uns nur etwas zu
sagen haben!

*) Zukunftserwartung, Lehre von den letzten Dingen.



— 18 ^
Die Welt ist nicht ein Strom, vvn dessen Wellen wir uns eine

Zeit lang tragen lassen oder gegen dessen Strömung wir ankämpfen,
bis wir drin untersinken, sondern sie ist eine Brücke, die uns an ein
jenseitiges, unbekanntes Ufer hinüberführt. Das ist die Botschaft der
Ewigkeit, die vielleicht in diesen Tagen des Jahreswechsels, die uns
vom Schwinden der Zeit sv vernehmlich reden, ein besonders williges
Gehör findet.

Aber auch wo sie aufgenommen wird, sind immer nvch zwei
entgegengesetzte Betrachtungsweisen möglich. Die eine betont, daß die
Brücke dazu bestimmt ist, vom Menschen, nachdem er über sie geschritten,
hinter sich gelassen zu werden. Die andere legt das Gewicht darauf,
daß man nicht anders als über diese Brücke zur Ewigkeit gelangt.
Die erste neigt zum Dualismus; sie sieht in erster Linie den Konflikt
von Natur und Geist, das Tragische des Lebens, die Ueberwindung
des Seienden durch das Sollende. Die zweite ist mit Monismus
und Pantheismus wahlverwandt. Sie achtet darauf, daß die Welt
den Keim in sich birgt, aus dem der Geist als Blüte und Frucht
erwachsen soll; weil das Sichtbare und Vergängliche diese hohe
Bestimmung hat, schaut diese Betrachtungsweise schon in ihm göttliches
Leben. Wo die erste nur das Trennende sieht, achtet die zweite mehr
auf das Verbindende. Wo der ersten kämpfende Gegner stehen,
erscheinen der zweiten verschiedene Entwicklungsstufen. Zwischen diesen
beiden entgegengesetzten Stimmungen bewegt sich die Christenheit immer
hin und her.

Jede hat ihre besonderen Gefahren. Der ersten muß man, soll
sie den Dualismus nicht in ungesunder Weise überspannen, immer
wieder zurufen: Diese Welt ist eine Brücke, gehe hinüber,
schaue recht, wo du deinen Fuß zunächst hinsetzen mußt und spähe

nicht schon hinüber nach den Freuden, die von drüben her winken,
sonst bringt dich vielleicht nur ein kleiner Stein auf dem Wege zu
Fall, daß du über der Brücke Rand in die Fluten hinunterstürzest.
Es kommt nicht darauf an, ob du die Hoffnung hast, sondern ob der

Ertrag deines Lebens Ewigkeitsgehalt besitzt, nnd den kannst du nur
gewinnen durch treue Arbeit in der Sichtbarkeit dieser Welt, durch
Selbstüberwindung in der Erfüllung deiner konkreten irdischen
Aufgabe. Du gewinnst ihn auch nur dann, wenn du deine Pflicht darum
erfüllst, weil Gott sie dir gegeben nnd dazu, daß sie getan sei, ohne
den Hintergedanken, ewigen Lohn zu erhaschen. Meine nicht, du
könnest den Strom der Zeit überspringen; Schritt für Schritt mußt
du über die Brücke gehen, nur so findest du das Gestade der Ewigkeit;
nur auf diesem Weg leuchten dir wirkliche Strahlen der Ewigkeit, die
kein täuschendes Licht sind, nnd die darum kräftige Hoffnung in dir
wecken können.

Durch die Hoffnung der Ewigkeit verliert die sichtbare Welt nicht
Bedeutung, sondern sie gewinnt. Auch der Staub wird geadelt, wenn
die Staubgeborenen bestimmt sind, Ewigkcitskräfte in fich aufzunehmen.



— 19 —

Darin liegt die Wahrheit der monistischen Tendenz. Aber sie ist auch
immer in Gefahr, die zweite Hälfte des Wortes zu vergessen: aber
bane nicht deine Wohnung drauf. Die Klippe der monistischen
Stimmung gegenüber der Welt war stets die Kulturseligkeit. Sie
läßt leicht die Persönlichkeitskultur zum Persönlichkeitskultus ausarten.
Statt das zu bejahen, was aus der Welt werden soll, fängt sie an,
die Welt selbst, wie sie i st, zu bejahen, und merkt gar nicht, daß das
im letzten Grunde Weltentwertung ist. Du willst das Göttliche als
Besitz genießen, statt es als Aufgabe zu erkämpfen. Auch wenn dn
nicht den niedrigen Gennß der Stillung sinnlichen Begehrens willst,
sondern den höhern ästhetischen Betrachtens oder erkennenden
Erfassens, du tust doch, als sei die Welt nur dazu da, dein kleines,
vergängliches Ich auszufüllen. Und schlimmer kannst dn sie nicht
entwerten. Du entfremdest sie, ihrem Zweck. Denn sie ist uns nicht
gegeben zum Genuß, sondern zur Arbeit. Erst das heißt das Seiende
recht bejahen, wenn wir es in den Dienst des Werdenden stellen, es

betrachten und behandeln als den Stoff, aus dem wir erst eine sinnvolle

Gestalt herausmeißeln sollen; denn nur damit machen wir es
auch dem schaffenden Gott dienstbar. Die es so ansahen, haben auch
immer am meisten für diese Welt geleistet. Und die Freude der Ewigkeit
kann nur Freude sein über die Vollendung dessen, was wir in der
Zeit begonnen haben. R. Liechtenhan.

fieiSenmission.
u.

in falsches Bild des Heidentums hatte man sich nach und nach

1^ gemacht. Das gilt keineswegs nur von den oberflächlich Ur-
teilenden. Auch die ernste, wissenschaftliche Art der Erforschung

der außerchristlichen Religionen hat sich, wie mir scheint, in der neueren
Zeit bedeutend ergänzen lassen müssen. Es ist gut, daß auch ein
weiteres Publikum von dieser Wendnng und Frontveränderung Notiz
nimmt.

Erst kürzlich (Jahrgang II, 12) ist in unserer Zeitschrift die Rede
gewesen von einem Vortrag Prof. Deißmanns in Berlin, über das
Urchristentum und die unteren Schichten. Deißmann ist
Hauptvertreter einer Forschergruppe, die alles dran setzt, das Urchristentum
kennen zu lernen in seiner volkstümlichsten Erscheinungsform. Es
kommt diesen Forschern weniger drauf an, zu erfahren, wie Theologen
und Prediger gedacht und sich Gott und Welt zurechtlegten, als ein
Bild zu gewinnen vom Volkschristentum jener Tage, wie es fich
gestaltet und geäußert hat im gemeinen Mann vom Durchschnittsgebildeten

abwärts, und niemand wird sich gegen Recht und
Notwendigkeit dieses Forschungsziels verschließen können.


	Zeit und Ewigkeit

