
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 6

Artikel: Heiligt der Zweck die Mittel?

Autor: Liechtenhan, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132023

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132023
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 181 —

kann es schlechterdings nicht machen ohne das Gute. Es drängt sich

ihr immer wieder auf. Wenn Völker und Zeiten auf ein totes Geleise
kommen, so erweist sich das Gute als ein Lebendiges, welches nicht
ruht, bis neue Werte aus dem emporgestiegen sind, was in Herkommen
und Gesetz einbalsamiert worden war.

Es gibt auch Zeiten, die am Guten irre werden. In moralischer
Korruption und Impotenz kommt man überein, das Gute sei nur eine
Idee. Man empfindet ihr gegenüber etwa das, was man angesichts
des Schönen empfindet. Das Gefühl regt sich, der Wille bleibt matt
und kraftlos. Und weil man nicht mehr imstande ist, das Gute zu
vollbringen, eben deshalb stellt man es zu den Ideen, die man von
ferne verehrt. Aber gerade in solchen Zeiten treten plötzlich Menschen
anf, die das Gute aus den Himmelshöhen der Idee herunterholen in
die Wirklichkeit, Menschen, die eine moralische Kraft und Höhe
innehaben, vor der jene andern nur staunend oder spottend stille stehen.
Das Gute offenbart sich als Kraft, als Begeisterung, welche mitreißt.
Und sie felbft, diese Kraftmenschen, sind sich bewußt, daß sie ihre Kraft
nicht aus dem eigenen Herzen schöpfen, daß ste getragen sind von einer
andern Macht.

Man hat versucht, das Gute näher zu bestimmen. Formell als
Gesetz oder als Freiheit, als das absolut Seinsollende. Inhaltlich ist
es noch viel schwerer zu bestimmen. Gerechtigkeit und Wahrheit gehört
dazu, das Selbstische wird von ihm zurückgestoßen, in seiner Linie
liegen Gemeinsinn, Eintracht, gegenseitige Hilfe, Liebe. Aber ist es
damit erschöpft? Ist es möglich, es noch genauer zu fassen? Ein
höheres Wort läßt fich nicht aussagen als gut. Aber was ist es?
Sinnend stehen wir immer wieder vor der Frage: Was ist das Gute?
Niemand weiß es. Niemand wird damit fertig, denn es liegt in ihm
etwas Unermeßliches. Jesus sagt: Niemand ist gut, denn allein Gott.

C. Stuckert.

«elllgt «er zweck Sie Mittel?
»Hicht danach wollen wir fragen, ob die Jesuiten dem bekannten

M Grundsatz huldigen. Auch durch den unanfechtbarsten Nachweis
würde weder katholische Macht gebrochen noch protestantische

Frömmigkeit gefördert. Wir gehen von der Tatsache aus, daß
protestantische Polemik stets mit großer Entrüstung die Geltung dieses
Grundsatzes dem Gegner schuld giebt und katholische Apologetik mit
derselben Entrüstung den Vorwurf zurückweist. Ist diefe Entrüstung
gerechtfertigt?

Wenn zwei dasselbe tun, so ist es nicht dasselbe. Zwei Bauern
pflügen nebeneinander den Acker mit derselben Sorgfalt. Der eine



— 182 —

tut es, um seine von Gott ihm vorgezeichnete Pflicht an dem Platz,
wo Gott ihn hingestellt und mit der Kraft, die er ihm gegeben, zu
verrichten im Dienste derer, denen seine Arbeit zugute kommt. Der
andere tut es, um seinen Reichtum zu vergrößern. Oder wir verehren
die Helden von Sempach und St. Jakob, welche die Freiheit ihres
Landes und Volkes verteidigten. Die Reisläufer der spätern
Jahrhunderte kämpften vielleicht mit derselben Tapferkeit, aber sie stehen
sittlich tiefer, denn ihr Zweck war das Geld der fremden Fürsten.
Die sittliche Qualität einer Tat hängt also ab vom Motiv; das will
sagen, es komme darauf an, welchen Zweck der Handelnde verwirklichen
wollte; je nachdem sein Zweck beschaffen ist, ist seine Tat gut oder
schlecht. Das sagt auch Paulus mit dem Wort: „Wenn ich alle meine
Habe den Armen gäbe und ließe meinen Leib brennen und hätte die
Liebe nicht, so wäre mirs nichts nütze."

Ich sage die Wahrheit, und das gilt allgemein als gut. Ich
kann es tun, weil ich mich unter die Pflicht der Wahrhaftigkeit beuge.
Ich kann es aber auch tun, um das Vertrauen eines Menschen zu
gewinnen und ihn dann umso besser auszunutzen; ich handle damit
schlecht, der schlechte Zweck entheiligt das an sich gute Mittel. Stimmen
wir diesem Satz bei, so gewinnt die Möglichkeit einer Heiligung des

Mittels durch den guten Zweck sofort einige Wahrscheinlichkeit.
Jedermann anerkennt das sittliche Gebot: Du sollst dein Leben

erhalten! Du darfst es weder gewaltsam zerstören, noch leichtfertig
in Gefahr bringen! Aber ebenso allgemein wird man dem Gebot
beistimmen: Du darfst nicht nur, sondern du sollst es sogar aufs Spiel
fetzen, wo es gilt, ein anderes Leben zu retten! Die Gefährdung
des eigenen Lebens ist an sich pflichtwidrig; aber sie wird Pflicht,
wo sie Mittel zur Erhaltung fremden Lebens ist.

Wir anerkennen also wieder das Gebot: Du sollst fremdes Leben
erhalten! Kein Beruf steht so im Dienste dieses Zweckes wie der des

Arztes. Aber nun kann er bei einer Geburt in die Lage kommen,
daß er nur durch Zerstörung des Lebens des Kindes dasjenige der
Mutter retten kann. Dazu hat er nicht nur das Recht, sondern auch
die Pflicht. Ein protestantischer Ethiker, der mir das bestreiten wollte,
mußte doch gestehen, daß er als Gatte es gutheißen würde. Denn
das Leben der Mutter ist wertvoller, als dasjenige des noch nicht
geborenen Kindes, der Zweck seiner Erhaltung rechtfertigt darum das
Mittel der Opferung des Kindes.

Es trifft jemand einen Verbrecher an den Vorbereitungen, um
einen Zug zum Entgleisen zu bringen. Der Versuch, ihn zu
verscheuchen oder zu fesseln, ist in seinem Erfolg zweifelhaft, den Zug vor
der gefährdeten Stelle zum Stehen zu bringen nicht mehr möglich.
Unser Freund hat einen Revolver bei sich und knallt das Scheusal
nieder. Das ist seine Pflicht. Das Leben der vielen Passagiere ist
wertvoller als das des Verbrechers, der Zweck der Rettung der Vielen
rechtfertigt das Mittel des tötlichen Schusses.



— 183 —

Ein Mensch flüchtet sich vor ungerechter Verfolgung und kann
sich unbemerkt in einem Hause verbergen. Die Verfolger fragen seinen
Beschützer: „Ist niemand in eiliger Flucht vorbeigelaufen?" „Doch",
lautet die Antwort, „dort in jenen Wald ist er geflohen." Wir billigen
diese Notlüge, denn die Pflicht der Rettung stellen wir höher als die

Pflicht der Wahrhaftigkeit gegen die Gewalttäter, der Zweck der Rettung
fremden Lebens rechtfertigt das Mittel der Lüge. An sich sind ja
persönliche Unverletzlichkeit nnd Wahrhaftigkeit gleich unentbehrliche'
Grundlagen des menschlichen Gemeinschaftslebens. Wo ich aber nur
die eine von beiden festhalten kann, frage ich: wie wird geringeres
Unheil angerichtet? Es entscheidet der höhere Zweck. Aber das
eigene Leben zu retten durch eine Lüge ist nicht sittlich. Der Zweck
der Erhaltung meiner sittlichen Persönlichkeit steht höher als die
Erhaltung meiner äußern Existenz.

Es stehen nicht alle Pflichten auf derselben Stufe; es giebt höhere
und weniger hohe Pflichten, da es höhere und weniger hohe sittliche
Güter giebt. Jede Pflicht gilt so lange, als sie nicht mit einer höhern
Pflicht in Kollision gerät. Aber nur die höhere Pflicht, der Zweck
der Verwirklichung eines höhern sittlichen Gutes kann von der unten
dran stehenden Pflicht, von der Verwirklichung des relativen sittlichen
Gutes entbinden. Nur das Bessere ist der Feind des Guten. Vorausgesetzt

ist auch, daß kein anderes Mittel zur Erreichung des Zweckes
zu Gebote stand.

Mit alledem ist nicht gesagt, daß ein guter Zweck jedes Mittel
erlaube. Für wohltätige Zwecke braucht man Geld, viel Geld und
noch einmal Geld, Diejenigen, denen dieser Zweck am Herzen liegt,
bringen allein nicht genug auf; sie suchen darum einen andern Weg,
den des Bazars. Ich meine nun nicht diejenigen Bazare, wo
ehrwürdige Matronen Kinderschlüttchen, bemalte Teller und gebrannte
Photographierahmen feilbieten, sondern die großen Wohltätigkeitsfeste,
um den treffenden Ausdruck eines Reporters zu brauchen. Da werden
einige Bazarlöwinnen gewonnen, die das Geheimnis loshaben, die
Hebel des gesellschaftlichen Druckes anzusetzen, der die Portemonnaies
öffnet und das Geld flüssig macht. Die Mädchen aus bessern Kreisen,
die noch im Schulalter stehen, üben Gebärdenlieder und rhythmischplastische

Darstellungen nach Jacques-Dalcroze, die höhern, schon zur
Ballfähigkeit erblühten Töchter werden in Japanerinnen, Russinnen,
Zigeunerinnen oder Hofdamen LudwigsXIV. und Napoleons verkleidet,
um in diesem Aufputz die jungen Herrchen und ihre Goldvögel
anzulocken. Der Herr Papa blecht die Sache mit Vergnügen; hat man
ihm doch bedeutet, es gehöre zum guten Ton, mitzumachen. Hätte
man ihm zugemutet, dieselbe Summe direkt für den wohltätigen Zweck
auszugeben, er hätte seine Taschen hübsch zugehalten. Alle Maler
und Dichter, Musikanten und Komödianten von Ruf werden zur
Erhöhung der Attraktionskraft in Funktion gesetzt. Nach dem letzten Akt,
einem solennen Ball, wird morgens fünf Uhr der „Tempel der Caritas"



— 184 —

geschlossen — nein, einem Teilnehmer, dem der Appetit im Essen
gekommen ist, fällt es nachträglich noch ein, einen fröhlichen Katerbummel
zu arrangieren, alles im Dienste der Wohltätigkeit. Wie es nach dem
Katerbummel mit dem Interesse für den wohltätigen Zweck steht,
wollen wir nicht fragen. Der Mohr hat ja jetzt seine Pflicht getan.

Wir fragen aber, ob hier nicht die ehrenwertesten Leute durch
Massensuggestion verleitet werden, den Grundsatz „Der Zweck heiligt
die Mittel" falsch anzuwenden. Der Zweck ist gut, daran rütteln wir
nicht. Welche Kräfte werden aber in Bewegung gesetzt? Die
Vergnügungssucht ift noch die harmloseste, auch die Wichtigtuerei wäre
noch erträglich. Aber schlimmer ist der gesellschaftliche Druck, diese

furchtbare Macht der Unfreiheit, welche die Persönlichkeiten knickt und
zu bloßen Massenteilen herabwürdigt, und das Schlimmste, Erniedri-
gendste die Koketterie, die noblere und diszipliniertere Schwester der
Prostitution; denn anch sie bedeutet die Entwertung der eigenen
Perfon zu einem Mittel, um die Geilheit des andern Geschlechtes zu
kitzeln. Werden alle diese Dinge heilig, weil sie dem wohltätigen Zweck
dienen müssen?

Nein. Denn wir beurteilen die Tat nach dem Motiv, nicht
nach dem Effekt. Die Tat ist nicht dadurch gut, daß die Förderung
des guten Zweckes ihre Folge ist; diese Förderung muß die Ab ficht
des Handelnden fein. Auch dann ist die Tat noch nicht gut, wenn
der Handelnde zwar weiß, daß er den guten Zweck fördert, sie aber
nicht vollbringt, um diesen Zweck zu fördern, sondern um sich zu
amüsieren. Noch weniger dann, wenn er sich zwar einredet, daß er
den guten Zweck verfolge, tatsächlich aber von andern Motiven geleitet
ist. Wenn der gute Zweck wirklich den Teilnehmern so am Herzen
läge, so würden sie dafür arbeiten, geben, Opfer bringen, aber nicht
beschauen und sich beschauen lassen, musizieren, Theater spielen, zuhören,
tanzen, kaufen u. f. w. Die Verwirklichung des sittlichen Gutes muß
der einzige, bewußte und beherrschende Zweck sein. Dieser kann das
Mittel der Preisgabe eines relativen sittlichen Gutes, aber nicht irgend
eine selbstsüchtige Absicht rechtfertigen. Der Zweck kann bloß die
Mittel, nie aber die Motive heiligen.

Man kann nun einwenden: wenn nur i ch den guten Zweck
verfolge, was gehen mich die Motive derer an, die ich diesem Zweck
dienstbar mache? Wenn sie nun doch einmal diese minderwertigen
Motive haben, warum soll ich dieselben nicht vor den Wagen meines
Zweckes spannen, damit aus dem Bösen doch noch Gutes erwachse?
Das ist das alte Lied eines falschen Individualismus: Soll ich meines
Bruders Hüter sein? Wir sind aber nicht isoliert, sondern solidarisch
verbunden. Wir find berufen, die Macht des Guten in unsern
Nächsten zu stärken. Wenn wir ste veranlassen, aus minderwertigen
Motiven zu handeln, so stärken wir das Böse in ihnen, entwerten
wir ihre sittliche Persönlichkeit. Deren Stärkung und Erhaltung ist



— 185 —

aber ein höheres sittliches Gut als irgendwelche noch so heilsamen
Wohlfahrtszwecke.

Das bringt uns auf eine weitere Einschränkung des Satzes:
„Der Zweck heiligt die Mittel." Was als das spezifisch Jesuitische
gilt, ist eigentlich gar nicht dieser Satz selbst, fondern eine falsche
Rangordnung der Pflichten und sittlichen Güter. Sie findet sich nicht nur
bei Jesuiten, selbst Luther hat sich einmal ihrer schuldig gemacht.

Philipp von Hessen, der warmherzigste und sympathischste
Anhänger der Reformation unter den deutschen Fürsten, war mit einer
ungeliebten Frau vermählt worden. Er tat, was nnter den Fürsten
jener Zeit gang und gäbe war, er hatte außerehelichen Verkehr. Aber
im Unterschied von seinen Standesgenossen hatte er dabei ein böses
Gewissen und kämpfte gegen die Schwäche seines Fleisches. Doch immer
wieder unterlag er und kam in eine solche Gewissensnot, daß er mehrmals

Selbstmordgedanken hegte. Schließlich verfiel er anf den Ausweg

einer Doppelehe. Die Reformatoren wußten dieselbe biblisch zu
rechtfertigen. Aber die öffentliche Meinung, die zur blühendsten
Maitressenwirtschaft geschwiegen hätte, verdammte die Bigamie, das
Reichsgesetz bedrohte sie mit Todesstrafe. Die Reformatoren wünschten
deshalb, daß Philipp feinen Schritt geheim halte, er jedoch wollte offen
dazu stehen. Als nun die Sache bekannt und bei den Gegnern Kapital
daraus geschlagen wurde, wollte ihn Luther überreden, dieselbe
abzuleugnen nnd tat dabei den Ausspruch, es wäre nicht unrecht, wenn
einer der Sache des Evangeliums zu liebe eine ante. staM^ime^tüte.

Der katholischen Polemik werden wir das Recht, daraus Kapital
zu schlagen, bestreiten, da ste im eigenen Lager Schlimmeres zu
bemänteln hat. Wir werden aber auch nicht leugnen, daß hier eine

Verirrung Luthers vorliegt. Er hat geglaubt, daß der Zweck, die

Sache des Evangeliums zu fördern, das Mittel einer Lüge heilige.
Wir aber können hier keine berechtigte Notlüge annehmen.

Der Kern ist eigentlich derselbe wie in dem von Jesus gegeißelten
Fall, wo ein Sohn die Unterstützung seinen gebrechlichen Eltern
entzieht, um eine Gabe an den Tempel zu entrichten. Es scheint, die

Weihung zu Gottes Eigentum sei der höhere Zweck, als die
Unterstützung unheiliger Menschen. Aber das ist das Mißverständnis der
Kirchlichkeit. Es ist der Irrtum, daß Gott schon verehrt werde durch
bestimmte Gedanken und Gefühle, Feiern und Ceremonien, nnd daß
er da herrsche, wo solche Verehrung stattfinde. Nach Jesu Ueberzeugung
wird er aber einzig verehrt durch die sittliche Tat und herrscht er
nur da, wo sich der menschliche Wille der Macht des Guten
unterworfen hat. Das religiöse Gut darf nicht isoliert, vom sittlichen
losgelöst und ihm übergeordnet werden. Sobald das Religiöse dem
Sittlichen gegenüber verselbständigt wird, wird es entwertet und außer
Stand gesetzt, die Preisgabe irgend eines sittlichen Gutes zu
rechtfertigen. Deshalb darf auch nicht das Interesse der Institution zur
Pflege der dogmatisch-ästhetisch-kultischen Gottesverehrnng, d. h. der



— 186 —

Kirche, höher gestellt werden als das Gut der auf Offenheit, Vertrauen,
Wohlwollen erbauten sittlichen Gemeinschaftsordnung der Menschheit.
Das war aber eben Luthers Irrtum im angeführten Falle. Er stellte
die Sache des Evangeliums, das will hier sagen die Organisation zur
Pflege einer bestimmten Religionsauffassung, über die sittliche Gemeinschaft

der Menschen. Der religiös-kirchliche Zweck vermag
niemals das Mittel einer Verletzung der einfachen
sittlichen Gemeinschaftspflicht zu heiligen.

Was für den religiös-sittlichen Zweck recht ist, ist auch für den
des Klasseninteresses billig. Dieses Problem ist an der religiös-sozialen
Konferenz ja auch berührt worden. Der Aufstieg der Arbeiterklasse
zu größerm Anteil an unserm Kulturleben wurde als sittliches Gut
entschieden bejaht. Aber der Zweck seiner Verwirklichung rechtfertigt
nicht das Mittel vvn Mißhandlung, Beschimpfung, Raub, Lüge oder
Wortbruch, sonst werden die Grundlagen der sittlichen Gemeinschaftsordnung,

Achtung, Unverletzlichkeit, Vertrauen, Wahrhaftigkeit,
Wohlwollen untergraben; und sie sind ein sittliches Gut, das dem Klasseninteresse

übergeordnet ist. Das gilt natürlich nicht bloß dem Streiker,
der den Arbeitswilligen mit der Faust bedroht, fondern gerade so den
bürgerlichen Klassenkämpfern, die sich im Interesse ihrer Klasse sür das
Bestehende wehren.

Man kann in allen solchen Fällen einwenden: wer sv handelt,
hält wirklich den von ihm verfolgten Zweck für höher als denjenigen,
den er zurückgestellt hat. Er handelt somit nicht gegen seine
Ueberzeugung und sein Gewissen. Daran ist etwas Richtiges; wir haben
es nicht mit Schlechtigkeit, sondern mit Verirrung zu tun. Aber auch
die kann zur Schuld werden. Jedes solche Handeln ist ein Rückfall
hinter die von Jesus erreichte Stufe sittlicher Erkenntnis ins Heidnische,
und zwar durch Menschen, welchen die bessere Erkenntnis der richtigen
Rangordnung aller sittlichen Güter nahe gebracht wurden ist. Wenn
sie fich dieselbe nicht angeeignet haben, so ist das eine Schuld. Denn
es ist unsere Pflicht, diese bessere Erkenntnis festzuhalten nnd damit
im Leben ernst zu machen, auch wenn es uns unbequem fein sollte.

R. Liechtenhan.

ein Aerkplatt M Arbeitslose.
U^s ist in den beiden letzten Nummern ausführlich von dem Lebens-

werk Werners berichtet worden. Dieser Mann nötigt uns immer
wieder durch seine hohen Ziele und seine Hoffnungsfreudigkeit,

mit der er darum kämpfte, die größte Bewunderung ab, und seine
Persönlichkeit wird auf lange Zeit noch befruchtend wirken und neue
Impulse wecken, aber das Ziel, das er sich gesteckt hat: Durchdringung
der Großindustrie mit dem Geist der Liebe und Gerechtigkeit, wird


	Heiligt der Zweck die Mittel?

