
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 6

Artikel: Das Gute

Autor: Stuckert, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132022

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132022
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 178 —'

gewagt zu haben, wäre unwürdig und feig. Darum habe ich hier
für die, welche scharfen Blicks die Schäden durchschauen, an denen

wir zugrunde gehen, und dabei ohne Kleinmut der Zukunft ins
Angesicht sehen, ein Bild des Propheten des Sozialismus der Stärke
zu zeichnen versucht. I. Matthieu.

ver craum.
M^in Mensch liegt fern in tiefem Traum, —

Vieltausend Bilder sieht er steigen;
Wie lichtgetränkter Nebelschaum
Umwehn sie ihn in wildem Reigen.

Er träumt und träumet immerzu,
Bon hohem Ziel und kühnem Streben,
Bon Kämpfen ohne Rast und Ruh....
Und was er träumt, das ist mein Leben. —-

Paul Altheer. Zürich.

vas gute.

allen Zeiten haben die Äcenschen nach dein Gtiten Mischt nnd
gestrebt. Ob es wvhl je eine menschliche Gemeinschaft gab, in
der kein Unterschied gemacht wurde zwischen Handlungen, die

man gut und die man böse nannte? Kaum. Sicher ist, daß das
jetzt nirgends vorkommt. Jeder Mensch hat eine Empfindung für das
Gute. Es ist ihm unmöglich, sich ganz seiner Einwirkung zu entziehen.
Wir finden bei allen Menschen und Völkern irgend eine Art ethischen
Ideals. Sie schämen sich, wenn sie hinter ihrem Ideal zurückbleiben,
sie streben das, was sie gut nennen, zu vollbringen, sie bewundern
an andern gewisse Eigenschaften und Charakterzüge. Sie stehen in
einem Verhältnis zum Guten. Die Möglichkeit hiezu muß in jedem
Menschen liegen; denn es kann sich nichts entwickeln, was nicht im
Keim, der Anlage nach schon vorhanden wäre. Natürlich kann es sich

mehr oder weniger entfalten, kann anch verkrüppeln nnd schließlich
absterben. Aber es scheint doch, daß die Fähigkeit, das Gute zu
empfinden, der Anlage nach zur ursprünglichen Ausrüstung der menschlichen
Seele gehört.

Wenn man jedoch fragt, was gut fei, stößt man auf die größten
Widersprüche. Es ist bekannt, wie verschieden verschiedene Völker hier-



— 179 —

über geurteilt haben, wie sie Handlungen, die wir heute verurteilen,
unter ihre ethischen Ordnungen befaßten. Immer taucht in der Menschheit

die Frage neu auf: Was ist das Gute? Antworten werden
versucht, neue Formulierungen werden angestrebt; aber nach kurzer Zeit
wendet man sich unbefriedigt von ihnen ab. Man hat das Gefühl,
daß man den Kern der Sache nicht getroffen hat, und sncht ihn besser

zu fassen. Ob es wohl gelingt? Das Gute leuchtet wie die Sonne
hinter den Wolken. Man bemerkt ihren Schein, man verspürt wohltätig

die Wärme, die sie verbreitet, aber ob man seiner selbst ansichtig
werden kann?

Der erste Niederschlag, den das Gute in einer menschlichen
Gemeinschaft findet, scheint die Sitte zu sein. Es hat sich in der Gemeinschaft

ein System von Gesinnungen und Handlungen herausgebildet,
welches vom Einzelnen Unterwerfnng verlangt mit dem Anspruch, daß
der Gehorsam gut sei. Bald werden die Sitten verfestigt zu Gesetzen,

ja zu ganzen Gesetzgebungen, die unter dem Schutz der Gemeinschaft
stehen. Frägt man nach dem Guten, so lautet hier die Antwort:
Gut ist das Gesetz, das, was das Gesetz fordert. Das Gesetz pflegt
jedoch nichts Einheitliches zn sein. Mit zahllosen Geboten ist ein
heiliger Bezirk abgegrenzt wie mit Pfählen und Latten, und es

bedeutet, daß, von welcher Seite man auch kommen mag, man hier an
die Grenze des Guten stoße.

Es ist keine Frage, daß das Gute Gesetz ist. Aber nicht nur
Gesetz. Gewiß sind auch hier schon einzelne Formulierungen erreicht,
die von unsterblichem Wert sind. Du sollst nicht töten; du sollst nicht
stehlen; du sollst nicht ehebrechen; du sollst nicht lügen. Aber neben
solche Gebote treten andere, welche die gleiche Autorität beanspruchen
und der Welt des Guten eigentlich nicht angehören: Du sollst das
Fleisch des Pferdes nicht essen; du sollst vor dem Essen die Hände
waschen; du sollst kein Totes berühren zc. Ja, zuletzt wird alles und
jedes unter das Gefetz gestellt. Das Gesetz beherrscht das ganze Leben.

Begreiflich, denn das Gute soll und muß herrschen. Aber wenn nun
die Menschen sich des Gesetzes bemächtigen, wenn die Großen und
Klugen die Gesetzgebung so drehen, daß sie ihnen zum Vorteil gereicht?
Wenn unter dem Vorwand des Guten und unter dem Druck des
Gesetzes Selbstsucht und Herrsucht sich verstecken? Dann bahnt sich jedesmal

eine Revolution an. Das unbekannte, hinter allem Gesetz und
Herkommen stehende Gute durchbricht die Wände, mit denen man es
verdunkelte. Es macht sich so mächtig fühlbar, daß man da und dort
beginnt, sich gegen das Gesetz zu empören im Namen des Guten.
Dann heißt es: Gesetz wird Unsinn, Wohltat Plage. Weg mit dem
Gesetz, welches nicht mehr in Uebereinstimmung ist mit dem, was sich

uns im Innersten kund tut!
Vielleicht macht man dann gegen das Gesetz geltend, daß es

keinen Nutzen stifte, und das Gute müsse doch an seinen segensreichen
Wirkungen erkannt werden. Jetzt nennt man gut, was die Wohlfahrt



— 180 —

fördert, was das Glück des Einzelnen und der Gesellschaft begründet.
Von dem Prinzip der Nützlichkeit aus wird die ganze frühere
Gesetzgebung revidiert, von ihm aus werden neue ethische Systeme
entworfen. Man versucht das Gute von hier aus zu erfassen. Gut,
heißt es, ist, was mich und andere beglückt, was gegenwärtiges oder
zukünftiges Wohl bringt. Alles, was vor diesem Kanon nicht bestehen
kann, muß verschwinden.

Gewiß hat man hier dem Guteu eine neue Seite abgewonnen.
Natürlich ist das Gute nützlich; wenn es nicht gute, segensreiche Folgen
hätte, könnte es nicht das Gute sein. Wer sich von ihm leiten läßt,
wird für sich und spätere Geschlechter Segen ererben. Es verbindet
sich diese Stufe vielleicht auch mit dem Glauben an ein zukünftiges
Leben. Von dem Gehorsam gegen das Gute erwartet man dann
Glück und Heil im Jenseits. Wie hier auf Erden, so ist Lohn und
Strafe in der Zukunft mit der dem Guten gegenüber eingenommenen
Stellung unabwendbar verknüpft.

Aber merkwürdig, während nun die Menschen in lauter
Wohlfahrtsbegeisterung dahinschwimmen und dabei das Gute etwas Triviales
und Selbstverständliches wird, treten plötzlich Menschen auf, die dieses
selbstgenügsame Hindämmern schlecht nennen, und im Namen des Guten
mit Anforderungen hervortreten, die gänzlich unerhört sind. Ohne
Rückficht auf ihr eigenes Wohl und Wehe noch anf das Anderer,
unbekümmert um die Folgen, die ihr Auftreten für die Wohlfahrt hat,
von einer Macht des Guten ergriffen, der auch Gesetz, Sitte und
Herkommen kein Heiliges mehr sind, setzen sie sich für neue Ziele ein.
Neue Tiefen der Moral brechen auf, die sich mit dem Nützlichkeitsprinzip

nicht mehr fassen lassen. Man kann sie nicht anders bezeichnen,
denn als neue Selbstoffenbarungen des Guten. Sokrates könnte fein
Leben retten. Er wählt den Tod und stirbt. Warum? Es ist ein
Muß, das ihn treibt. Ein Unbedingtes, das in ihm redet, fordert von
ihm Gehorsam. Huß brauchte nicht zu sterben. Er hat seine Sache
gesagt, es ist heraus, und der Menschheit ginge nichts verloren, wenn
er im Frieden eines Klosters verschwände. Er zieht es vor, auf dem
Scheiterhaufen zu enden. Er muß.

Das Gute ist mehr als Gesetz, mehr als Glück und Wohlfahrt,
es ist ein Unbedingtes, ein absolut Notwendiges. Wo es als solches
erkannt ist, ist es tiefer erkannt als auf den früheren Stufen. Es
erlaubt die Frage nach dem Warum nicht. Es ergreift den Menschen
und reißt ihn in Begeisterung vorwärts zu Zielen, die ihm selbst nvch
nicht völlig klar sind. Da ist nicht Gehorsam gegen ein äußeres,
gegeustäudliches Gesetz. Da ist Gehorsam gegen eine innere Stimme,
welche drängt nnd nötigt. Alle großen Reformatoren und Kämpfer
für den moralischen Fortschritt in der Menschheit haben das empfunden.

Man macht oft den Versuch, die Moral zu rechtfertigen, den
Nachweis zu leisten, daß dieses oder jenes ethische System der Menschheit

notwendig sei. Dieser Versuch ist überflüssig. Die Menschheit



— 181 —

kann es schlechterdings nicht machen ohne das Gute. Es drängt sich

ihr immer wieder auf. Wenn Völker und Zeiten auf ein totes Geleise
kommen, so erweist sich das Gute als ein Lebendiges, welches nicht
ruht, bis neue Werte aus dem emporgestiegen sind, was in Herkommen
und Gesetz einbalsamiert worden war.

Es gibt auch Zeiten, die am Guten irre werden. In moralischer
Korruption und Impotenz kommt man überein, das Gute sei nur eine
Idee. Man empfindet ihr gegenüber etwa das, was man angesichts
des Schönen empfindet. Das Gefühl regt sich, der Wille bleibt matt
und kraftlos. Und weil man nicht mehr imstande ist, das Gute zu
vollbringen, eben deshalb stellt man es zu den Ideen, die man von
ferne verehrt. Aber gerade in solchen Zeiten treten plötzlich Menschen
anf, die das Gute aus den Himmelshöhen der Idee herunterholen in
die Wirklichkeit, Menschen, die eine moralische Kraft und Höhe
innehaben, vor der jene andern nur staunend oder spottend stille stehen.
Das Gute offenbart sich als Kraft, als Begeisterung, welche mitreißt.
Und sie felbft, diese Kraftmenschen, sind sich bewußt, daß sie ihre Kraft
nicht aus dem eigenen Herzen schöpfen, daß ste getragen sind von einer
andern Macht.

Man hat versucht, das Gute näher zu bestimmen. Formell als
Gesetz oder als Freiheit, als das absolut Seinsollende. Inhaltlich ist
es noch viel schwerer zu bestimmen. Gerechtigkeit und Wahrheit gehört
dazu, das Selbstische wird von ihm zurückgestoßen, in seiner Linie
liegen Gemeinsinn, Eintracht, gegenseitige Hilfe, Liebe. Aber ist es
damit erschöpft? Ist es möglich, es noch genauer zu fassen? Ein
höheres Wort läßt fich nicht aussagen als gut. Aber was ist es?
Sinnend stehen wir immer wieder vor der Frage: Was ist das Gute?
Niemand weiß es. Niemand wird damit fertig, denn es liegt in ihm
etwas Unermeßliches. Jesus sagt: Niemand ist gut, denn allein Gott.

C. Stuckert.

«elllgt «er zweck Sie Mittel?
»Hicht danach wollen wir fragen, ob die Jesuiten dem bekannten

M Grundsatz huldigen. Auch durch den unanfechtbarsten Nachweis
würde weder katholische Macht gebrochen noch protestantische

Frömmigkeit gefördert. Wir gehen von der Tatsache aus, daß
protestantische Polemik stets mit großer Entrüstung die Geltung dieses
Grundsatzes dem Gegner schuld giebt und katholische Apologetik mit
derselben Entrüstung den Vorwurf zurückweist. Ist diefe Entrüstung
gerechtfertigt?

Wenn zwei dasselbe tun, so ist es nicht dasselbe. Zwei Bauern
pflügen nebeneinander den Acker mit derselben Sorgfalt. Der eine


	Das Gute

