
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 6

Artikel: Zum Zentenar Proudhons

Autor: Matthieu, J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132020

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132020
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 168

und der Sozialismus der Kirche, um von ihr große Gedanken und ein
reines Herz zu bekommen. F, Sutermeister.

?um Zentenar?rouadons7)
„Mir ist gegeben worden, das Gewissen

eines ganzen Volkes bis zu einer noch
unbekannten Tiefe aufzurütteln."

„Echte Revolution bedeutet Schöpfung."

„Majestät, allmächtiges Volk, du
verfügst über die Macht und die Zahl. So
höre, was ich dir zu sagen habe: solange
du nur Macht und Zahl ohne Ideal bist,
so bist du nichts."

„Unsere Bestimmung ist nicht der Genuß, "
Proudhon,

und Würdig, wie es sich für den Meister ziemte, haben beim
Beginn dieses Jahres einzelne Anhänger und kleine Kreise treuer
Jünger das Gedächtnis Pierre Joseph Proudhons gefeiert. In

seiner Heimat herrschen jetzt die Mächte, die er sein Leben lang
bekämpft hat, die Diktatur der Majorität und der Götzenkult des
Bestehenden unter der Maske der Freiheit und des Fortschritts. So
werden ihm dort die Ehren erspart, mit denen die große Laienkirche
ihre Heiligen feiert: der offizielle Lärm und die klingende Phrase.

Niemand hätte lieber darauf verzichtet als er selber, der
Verächter des glänzenden Scheins und alles aufgeblasenen Wesens, der

Patholog der Demokratie in ihrer Degeneration.
Voller Ersatz wäre für ihn, daß man nun vielerorts feiner

gedenkt und ihm die Ehrfurcht z^llt, welche denen gebührt, die Menschen
mit ihrem Widerspruch gewesen, aber größer in diesem Widerspruch als
viele Virtuosen der harmonischen Lebensgestaltung und als solche, die
nie auf Irrwege geraten, weil sie die breite, gebahnte Straße nie
verließen.

Vielerorts — da, wo von kleinen Minoritäten echte, scharfe
Kritik am Bestehenden geübt wird, ohne Pharisäertum, ohne jugend-

Proudhon (1809—1865) wurde in Besancon geboren. Nach einer schweren,
entbehrungsvollen Jugend wurde er Thpograph und später Journalist und Schriftsteller,

1848 war er Abgeordneter des Ospärtsirisnt, às Is, Seins, Er lebte in Frankreich

(hauptsächlich Paris) und Brüssel, Seine Hauptwerke sind: „Das Eigentum"
(1840), die bekannteste seiner Schriften, „Philosophie des Elends" (1846), „Bekenntnisse

eines Revolutionärs" (1849), „Gesamtansicht der Revolution im XIX.
Jahrhundert" (1851), „Ueber die Gerechtigkeit in der Revolution und in der Kirche"
(1858), „Krieg und Frieden" (1861). — „Ueber die politische Fähigkeit der Arbeiterklasse"

(nach seinem Tode herausgegeben) bildet sein Testament an die Arbeiter.



— 169 —

lichen Hochmut — nur im Bewußtsein, daß die Menschheit einzig durch
rücksichtslose Selbstkritik und Selbstkorrektur vor noch ärgeren Uebeln
bewahrt werden kann, als denen, die sie entstellen.

Vielerorts — da, wo die Kritik nicht in einem kleinlichen,
hämischen Geist, sondern in einer reinen Sehnsucht wurzelt, da, wo
sich in ihr das tiefste Streben eines Geschlechts äußert, das seine
Größe um den Preis von Kampf, Ringen und Gegensatz erkaufen muß.

Proudhon gehört zu den großen Friedensstörern, die eine hohe
Vorsehung der Menschheit schenkt, um sie vor Selbstzufriedenheit und
geistigem Tod zu bewahren. Sein Beruf war es, die falsche Harmonie
zu zerstören, mit der die Welt fo gern ihren Jammer und ihre
Widersprüche zu verhüllen sucht.

Er hat sich selber einen Abenteurer des Gedankens genannt.
Er durfte es. Neue Gebiete hat er betreten, kühn, unerschrocken, nur
vor Kompromissen und Untreue gegen stch selbst wich er zurück. Er
gehört zn der kleinen Schar, deren kühne Originalität und schroffe
Genialität für das Fade und Flache einer ganzen Zeit zu entschädigen
haben. Er schließt sich den rätseltrunkenen und zwielichtfrvhen Zara-
thustras an. Noch trotziger als sein Landsmann Guyau nimmt er
das metaphysische Risiko auf sich, und gleich dem großen Philosophen
des Paradoxen, Kierkegaard, hat er am Schweben über den Tiefen
der Abgründe feine wilde Lust.

Proudhons Leben stützte und legitimierte sein Werk. Schreiben,
was er schrieb, ohne zn leiden, was er litt, wäre ein ungeheurer
Widerspruch, ein geistiger Bankrott gewesen. t^iàss cisbitrix mart^rü.*)
gilt nicht nur von Kirchenvätern und Blutzeugen. Einen schweren Tribut
an Opfern und innerer und äußerer Not fordern die höchsten Werte.
Nietzsches Pessimismus der Stärke**) wird nur durch Selbstzucht und
Ueberwindung der innern Not zur Wahrheit. „Der Leidende hat noch
kein Recht zum Pessimismus" ist das ergreifendste Selbstbekenntnis.

So wäre man vielleicht versucht, Proudhons Sozialismus der
Stärke, der Würde, der Selbstzucht nur für eine glänzende Dichtung
zu halten, wenn er nicht in einem Leben voller Leiden nnd
Selbstüberwindung wurzelte. Kampf und Not verliehen dem großen
Verächter des Sozialismus des Genuffes die herbe Seelengröße, die aus
seinen Werken zu uns spricht. „Aus der Verzweiflung heraus bin ich,
was ich bin." Der ritterliche Vertreter der Würde des Proletariats
handelte groß und blieb fest in allen Wechselfällen des Lebens. Der
Philosoph, der in der Arbeit die Grundlage der neuen Kultur steht,
erfuhr an fich selber, was für eine rauhe, edle Erzieherin die Arbeit
ist. Sein Werk ist Wahrheit und gleich dem Kern des Lebens düstere,
rauhe Realität. Nur selten hat ihn dieser Sinn für Realität im Stich
gelassen. Selbst da, wo er sich in die transcendents Welt hineinwagt,

*) Glaube verpflichtet zum Martyrium.
**) Die Weltansicht, welche Leiden, Not und Unvernunft trotzig ins Angesicht

schaut, ohne am Leben zu verzweifeln.



— 170 —

tut er es nicht, um darin der Träumerei, der Verschwommenheit
anheimzufallen, sondern um selbst dieser Sphäre einen herben Geist von
Männlichkeit und düsterem Ernst einzuhauchen.

Denen, welche die alten Gesetzestafeln zerbrechen, ist die Welt
nicht hold. Sie konnte den Gegner des Fertigen, den Kritiker, der
auch das letzte Wort nicht als letztes Wort gelten lassen wollte, nicht
ertragen. Mehr als einmal fiel sie dem hitzigen Anwalt des Lebens

gegen Dogmen, Programme, fertige Werte in die Rede und nahm
ihm das Wort — in aller Form, oder indem sie ihn hinter Schloß
und Riegel versorgte. So reihte er sich der Schar der ausgestoßenen
Friedensstörer an, die sich keiner Parteischablone anpassen können,
und die in keinem Lehrbuch der Systeme und fertigen Programme
stehen.*)

Naturen, die sich gern in Paradoxen bewegen und allem
Bestehenden den Krieg erklären, sind der Gefahr ausgesetzt, das
Gleichgewicht zu verlieren. Das tiefe Bewußtsein der Widersprüche des

Daseins kann zur Manie des Widerspruchs werden. Dieser Gefahr
ist auch Proudhon wie andere MetaPhysiker des Paradoxes nicht
ganz entgangen. „Chicanoux" (etwa Zänker, Chimnenmacher) nennt
er sich selbst mit einem Ausdruck seines heimatlichen Dialekts.

Doch wohnten in dieser seltsamen Seele Kräfte, die ein starkes
Gegengewicht gegen die Ausartung dieses Triebes bildeten.
Unverbrüchliche Treue gegen die Sache, der er sich geweiht, und geniale
schöpferische Kraft bewahrten ihn vor der Gefahr einer rein zersetzenden

Kritik, des Widerspruchs aus Widerspruchsgeist. Seine ritterliche Treue
zum Proletariat gab seinem ethischen Streben etwas Bestimmtes,
scharf Abgegrenztes und verlieh seinem Lebenswerk einen festen
Untergrund. Sein ganzes Leben hielt er an dem Glaubensbekenntnis fest,
das er in der Jugend vor der ^.«aàeirue cts Ls8s.li«on abgelegt
hatte, und führte aus, was er dort gelobt.**)

*) Ich kann mir nicht versagen, folgendes Bekenntnis mitzuteilen: „So
wurde ich der Schreckensmensch. Ich glaube nicht, daß je ein solcher Sturm
auf jemanden geführt worden ist. Man hat mich auf die Bühne und die Kanzel
gebracht. Ich stehe auf Plakaten, werde in Liedern verhöhnt. Man hat mich
karrikiert, geschmäht, verketzert und verdammt. Haß und Verachtung haben mich
gezeichnet. Kollegen haben mich dem Gericht überantwortet. Meine Mandanten
haben mich gerichtet und verurteilt, Mitarbeiter spionieren mich aus, Anhänger
verraten mich, Glaubensgenossen verleugnen mich. Als Gott dem Satan erlaubte,
Hiob zu quälen, verbot er ihm, das Leben des frommen Mannes anzutasten. Ich
bin unglücklicher als Hiob. Leben heißt denken. Meine Gedanken sind aufs
unwürdigste parodiert worden. Ich bin der Theoretiker des Diebstahls, der Lobredner
der Hurerei, Gottes Feind, der Antichrist, ein namenloses Ungeheuer."

**) „Der Kandidat ist in der Arbeiterklasse geboren und aufgewachsen, Herz,
Charakter und Gewohnheit verbinden ihn auf ewig mit ihr. Es wäre seine größte
Freude, Eure Aufmerksamkeit auf diesen Teil der Gesellschaft, der mit so viel Recht
Arbeit erstand betitelt wird, lenken zu können uud bei Euch als sein erster
Vertreter zu gelten. Er möchte von nun an unablässig vermittels Philosophie und
Wissenschaft mit der ganzen Energie seines Willens und der Macht seines Geistes
«n der völligen Befreiung seiner Brüder und Genossen arbeiten,"



— 171 —

Er, der nicht nur die Leiden des Proletariats mit empfand,
sondern auch seine hohe weltgeschichtliche Aufgabe klar erkannt hatte,
arbeitete unablässig an seiner Hebung nnd Stärkung. Er hat weniger
mechanisch und zeitweise weniger schroff als Marx das Proletariat
von den andern Klaffen abgegrenzt. Doch macht sich bei ihm immer
stärker das Bestreben geltend, den Arbeiterstand zur Erkenntnis seiner
Rechte und seiner Kraft, zum Bewußtsein seiner Originalität und
Autonomie zu führen. Unter den Unabhängigkeitserklärungen des

Sozialismus nehmen die LoritsssiOQS KSvolutioiiiiairs und
I^s. OäpäOi'tö politics des classes «uvrisrss neben dem Kommunistischen

Manifest und der Jnauguraladresse der Internationale den
ersten Rang ein.

Ich glaube nicht, daß die Sache des vierten Standes je
würdiger und vornehmer geführt worden ist. Marx und Engels haben
es wuchtiger getan, Lassalle tat es mit mehr Rhetorik. Aus Proudhons
Werken spricht beständig die Sorge, der Würde derer nicht zu nahe
zu treten, deren Anwalt er ist. Nichts liegt ihm ferner, als die
Verachtung des Demagogen der großen Menge gegenüber, die sich zu
seinem willenlosen Werkzeug herabwürdigt. Er liebt das Proletariat
mit der reinen und strengen Liebe des älteren Brnders, dessen Sehnen
dahin geht, die jüngeren, noch unerfahrenen Geschwister ebenso
unabhängig und innerlich gefestigt zu machen, wie er selbst es ist. Ein
großes Vorbild für alle, die mit dem Proletariat leben und an seiner
Befreiung arbeiten. Ein ernster Appell, sich vor den zwei Gefahren
zu hüten, die jedem drohen, der zum Volke geht: entwürdigende
Bevormundung ausüben zu wollen, sei es auch unter dem Mantel der
Liebe und Barmherzigkeit — und die Menge zu seinem Götzen zu
machen.

Proudhons Arbeit im Dienste des Arbeiterstandes ift nicht nur
in seiner persönlichen Treue, fondern in seiner ganzen Lebensanschauung

begründet. Sie ist anfs engste mit dem verwoben, was die
Genialität diefer Anschauung ausmacht. Dies zu zeigen, ist Aufgabe des

folgenden.
Bei Proudhon läßt häufig die Schärfe und Rücksichtslosigkeit

der Kritik übersehen, wie mächtig in ihm die schöpferische Kraft ist.
Nur schwer stellt man sich den großen Zerstörer als Baumeister einer
neuen Kultur vor. Ist es doch für manche schon eine harte Zumutung,
sich den „Anarchisten Proudhon," wie er sich selbst nennt, ohne Dolch
und Bombe vorzustellen.

Und doch gibt es kein Wort, das fein Wesen und Streben so

wahr kennzeichnet, wie das, welches wir diesem Anfsatz als Motto
gaben: „Echte Revolution bedeutet Schöpfung." Ihm ließe sich das
andere große Wort anreihen: „Es gilt, der Freiheit der Einzelnen
ein tiefes Fundament zu geben, indem man die Selbsttätigkeit der
Massen organisiert."

Noch wuchtiger als auf die Tyrannei der kirchlichen nnd Welt-



— 172 —

lichen Dogmen und Diktaturen fallen seine Schläge anf Skeptizismus,
Mangel an Solidaritätsgefühl, auf alles, was die Gesellschaft schwächt,
auflöst, atomisiert. 89, d. h. die französische Revolution, hat nicht zu
bauen, zu organisieren verstanden. Sein Werk ist vorwiegend negativ;
es hat nicht die sittliche Energie des Neuschaffens gehabt. Es gibt
in Proudhons Werken Seiten über die Zerfetzung der organischen
Einheit und die allgemeine Auflösung im modernen Frankreich, die

von einem der großen Contrarevolutionären verfaßt sein könnten.*)
Wie die tiefsten Denker und Sozialphilosophen seines Zeitalters

hat Proudhon begriffen, daß die Neuzeit als Übergangsperiode
aufzufassen und zu beurteilen ist. Gleich Saint-Simon sieht er in ihr
eine kritische Zeit. Die Grundlagen der alten Kultur sind schwer
erschüttert, ein Zurück ist unmöglich. Die Zukunft gehört den Mächten,
welche den Mut des Vorwärts besitzen. Doch sind die neuen Lebensformen

erst im Entstehen begriffen, die neuen Organisationen erst im
Keim vorhanden. Daher das wilde hin und her, die Anarchie in der
Welt des Geistes, Kampf nnd Streit auf sozialem und politischem
Gebiet.

Es gibt wenig Werke, die ein so ergreifendes Bild von der
Zersetzung einer Kultur durch neue Lebensformen und Mächte geben wie
das düstere «Os Is. Rustics Zaus Is, involution st I'LFÜss» und
die große geschichtsphilosophifche Studie «La t^usrrs st 1s ?six.»

Kampf der sittlichen Autonomie gegen alle Bevormundung, Kampf
der Persönlichkeit gegen alle Diktatur des Absolutismus, gleich ob

kirchlich, demokratisch oder kommunistisch, Freiheitskrieg der industriellen
Massen, Ringen des Lebens nach Wahrheit und Unmittelbarkeit, nach
Freiheit von Lehren, Dogmen und alles normierenden Programmen:
alles, was der Neuzeit den Charakter einer tragischen, mit fich selbst

zerfallenen verleiht, vibriert in diesen Werken. Es ift der Kampf
zweier Welten, zweier Zeitalter — und all die Mächte, die in solchen
welthistorischen Krisen aufeinander prallen, toben, stürmen und brausen
in diesen Werken. Sie sind vom letzten Stöhnen einer untergehenden
Kultur erfüllt, deren Grabgeläute in weiter Ferne schon ertönt. Kühn
dringt das Neue vor, feurig und ungeduldig. Aber bei aller Ungeduld,
bei aller Unreife der Jugend, tritt uns hier das Ringen einer Zeit
vor Augen, deren kräftigste Triebe nach vorwärts drängen, Neues
schaffend.

Denn daß sich die Welt aus dem Chaos und Streit der kritischen
Epoche zu einer neuen, tief begründeten Einheit durchringen wird, ist
Proudhons fester Glaube.

Der Maler der Moderne in ihrer Zerrissenheit, ihren
Widersprüchen, ihrer Sehnsucht wird zum Seher, der in grandiosen Zügen

*) Treffend der Verfasser der letzten Proudhonmonographie, Droz: „II vsut
l'orclrs äutant c>us psrsonris s,u moriäs, rng.is pàr un s6ort cls là volontà,"



— 173 —

das Bild des Kommenden entwirft. Er ift der Prophet der neuen
Einheit, „geistige Einheit, die uns durch alle Kräfte unseres Gewissens
und unserer Vernunft aneinanderkettet und doch die Freiheit des

Denkens, des Willens, des Herzens unangetastet läßt." Es steht uns
nicht an, Mutmaßungen darüber zu äußern, ob die Menschheit diese

Kultur der Tatkraft und Freiheit, der Würde und Selbstzucht je
verwirklichen wird. Ein ernstes und tiefes Sehnen unserer Zeit drängt
darauf hin, und das Vorhandensein dieses Strebens in der modernen
Zeit ist Gewähr, daß sie sich nicht selber aufgibt, und daß sie bei
großer Dekadenz den Mut zur Regeneration von innen heraus nicht
verloren hat.

Wie sehr Proudhon die Zeichen der Zeit versteht, zeigt die

Stellung, welche die Arbeit in seiner Geschichtsphilosophie einnimmt.
Was andere ahnen, schüchtern zugeben oder in der Theorie einräumen,
finden wir bei ihm klar, kühn und ohne Scheu bis zu den letzten
Konsequenzen durchgedacht. Die zentrale Bedeutung der Arbeit in
unserer Kultur und ihre Beziehungen zum demokratischen Ideal haben
andere erkannt. An die Stelle des Kriegsstaates, der sich historisch
überlebt hat, soll im Programme Saint-Simons der Industriestaat
treten. Die Arbeit allein verleiht Würden und Rechte. Spencers
Geschichtsphilosophie ist die Ausführung des Gedankens, daß der
kriegerische Typus dem industriellen Platz macht. Auf die Arbeit stützt
Marx das ganze System seiner theoretischen und praktischen
Sozialphilosophie, ökonomischen Materialismus und Revolutionarismus. Die
Kulturgeschichte ist die Geschichte der Wandlungen der menschlichen
Arbeit. Die Arbeit treibt mit der Wucht einer Naturmacht zur
radikalsten Umwälzung; denn sie, die allein Werte schafft, muß in der
heutigen Gesellschaft Sklavendienste verrichten.

Auch Proudhon stellt die Arbeit in den Mittelpunkt seiner
Philosophie; sie ist für ihn die Grundlage der neuen Kultur. Die
Emanzipation der Arbeit ist die große Frage der Zeit; von ihr rühren die

Kämpfe her, die unsere Gesellschaft bis ins innerste erschüttern.
Prondhons Philosophie der Arbeit ist die großartigste Verkörperung
seines ethischen Strebens und zugleich der lebendigste Ausdruck seiner
Originalität und genialen Kraft. Klarer als andere hat er eingesehen,
wie tief die Entwicklung der modernen Technik und Industrie im
Zusammenhang mit den leitenden Prinzipien der Zeit in die Zeit
eingreift. Er hat noch mehr getan. Mit prophetischem Blick hat er
vorausgesehen, daß die ökonomische Entwicklung im engsten Zusammenhang

mit der Entfaltung ethischer Kräfte stattfinden muß. Nur durch
einen nenen ethischen Geist können die neuen Lebensformen, welche
diese Entwicklung schafft, mit Würde und Kraft erfüllt und vor den
traurigsten Auswüchsen bewahrt werden. Mit prophetischem Ernst
hat er sich an die gewandt, die er für die Bahnbrecher der neuen
Gesellschaftsordnung hielt, und sie vor der Gefahr gewarnt, den
Fortschritt als bloßes Fatum anzusehen, bei dem sich der Mensch Passiv



— 174 —

zu verhalten hat, und das Glück ausschließlich in der Vermehrung des

Wohlstandes und der Macht zu erblicken.
Bei allem ethischen Geist, der seine starren ökonomischen

Kategorien beseelt, hat Marx das Proletariat als Schar betrachtet, die

mehr durch ihre kompakte Wucht als durch individuelle Begabung
zu ihrer Aufgabe befähigt wird. Selber Produkt der kapitalistischen
Gesellschaft, muß es diese mit der unwiderstehlichen Gewalt einer
Naturmacht stürzen.

Anders ist Proudhons Ideal. Die Diktatur des Proletariats
ist nicht nach seinem Geschmack. Auch als notwendige Durchgangsstufe

läßt er sie kaum gelten. Eine Macht ist ihm so viel wert, als
es die Individuen sind, die sie ausmachen. Daß wertlose Einheiten,
etwa Engels lnmpige Individuen, dadurch, daß sie sich zusammenballen,
etwas Großes zustande bringen können, hat er sein Leben lang als
Aberglauben bekämpft. Träger der Zukunft sind die starken
Persönlichkeiten, in denen sich der lebendigste Freiheitsdrang mit der
männlichsten Selbstzucht und der Verachtung von Glück, Genuß und Phrase
vereinigt. Wem drängt sich nicht der Vergleich mit einer andern Gestalt
auf, dem Philosophen der Männlichkeit und Würde, dem Bekämpfer
alles dessen, was schwächlich, feig und genußsüchtig macht. Schon ein

paar mal haben wir diesen Vergleich leise angedeutet. Und durch ihn
wird uns wie durch kaum etwas anderes Proudhons Stellung und
Bedeutung in der heutigen Welt klar. Wie Nietzsche ist Proudhon
vvn Ekel und Haß gegen alles Flache, Mittelmäßige, Kleinliche erfüllt.
Wie Nietzsche bekämpft er alles Sichgehenlasfen, verabscheut er alle
Systeme und Gemeinschaften, die den Götzendienst des Genusfes treiben.
Wie für Nietzsche, so sind es für ihn die rauhen und herben Seiten
des Lebens, die den Menschen am meisten bilden, durch die er zur
Ausdauer und zum vollen Gefühl der Verantwortung erzogen wird.

Wie Zarathustra" und „der Wille zur Macht" ist Proudhons
Philosophie der Tat die energischste Reaktion gegen die moderne Dekadenz

— einer der heldenhaftesten Versuche unserer Zeit, sich
aufzuraffen.

So weit die Aehnlichkeit. Nvch bezeichnender ist der Unterschied.
Für Nietzsche ist die moderne Entwicklung ein ungeheurer Dekadenzprozeß.

Demokratie nnd Sozialismus, das Zurücktreten des kriegerischen

Typus, der Vorstoß der industriellen Massen sind für ihn die
letzten Etappen der Degeneration, die mit den jüdischen und christlichen
Wertungen eingesetzt hat. Rettung gibt es nur, wenn Eigenschaften
eines andern Typus wieder lebendig werden, für welche die modernen
Zustände höchstens den Wert haben können, daß sie zur radikalsten
Reaktion und Gegenwehr nötigen.

Proudhon teilt weder den demokratischen Fortschrittsfetischismus
noch den messtanischen Glanben des utopistischen Sozialismus, daß
das Reich der Vollendung, durch die bisherige Geschichte vorbereitet,
nun im Anzug sei. Doch erfüllt ihn nicht wie Nietzsche der Anblick



— 175 —

der heutigen Zustände mit Ekel nnd Verzweiflung. Er glaubt an die

Möglichkeit, daß sich aus ihnen eine neue Ethik entwickle, die vollen
Ersatz für das bietet, was infolge der Umwälzungen der modernen
Zeit unrettbar der Vergangenheit anheimgefallen ist.

Und zwar keine Ethik der Schwäche, wo innere Leere und Mangel
an Initiative das Gewand der Brüderlichkeit und Solidarität tragen.
Es gibt vielleicht keinen begeiftertern Lobredner des Krieges als
Proudhon. Auch hierin ist er nur mit Nietzsche zu vergleichen. Mit
dem Krieg verschwinden die Eigenschaften, die den Menschen vor der
Degeneration bewahren: Selbstzucht, Wagemut, Männlichkeit, Opfermut.

Und doch treibt nach feiner Ansicht die ganze Entwicklung dahin,
daß der Krieg unmöglich und zum innern Widerspruch wird.

Eine geniale Wendung löst den Widerspruch. Die Rolle des

Krieges soll die Arbeit übernehmen. Sie verlangt vom Menschen
große, heroische Eigenschaften. Im Reiche der Technik, der Industrie
braucht es Initiative, Selbständigkeit, Verachtung des Genusses. „Auch
in diesen neuen Schlachten müssen wir uns durch Entschlossenheit,
Opfermut, Verachtung des Todes und des Genusses hervortun.
Geringschätzung, Unterwerfung, Elend, Schmach ist das Los alles dessen,

was feig, schwächlich und roh ist und der Seelengröße und Charakterstärke

entbehrt."
Wir lassen dahingestellt, ob alle Einzelheiten dieser Parallele

zutreffen. Es wäre unwürdig, hier kleinliche Kritik zu üben; zu groß
ist dazu der Gehalt einer Geschichtsphilosophie, die ganz des Glaubens
lebt, daß das Verschwinden der Lebensbedingungen und Gesellschaftsformen,

mit denen bisher Charakterstärke, Männlichkeit, Ritterlichkeit
verbunden waren, nicht den Untergang dieser Eigenschaften zu
bedeuten braucht.

Im Vorstoß der industriellen Massen erblickt Proudhon das
Walten der schöpferischen Macht, die unserm Zeitalter neue Kraft
einflößen wird. Bei den „Vielzuvielen" findet er die stärkste Aeußerung
des „Willens zur Macht." Und wenn sich dieser Wille zur Macht
bei den „Schlechtweggekommenen" mit ethischer Kraft verbindet, gehört
ihnen die Zukunft.

Auf Proudhons Ethik im einzelnen einzugehen, würde hier zu
weit führen. Es gibt kaum ein Gebiet des ethischen, politischen und
sozialen Lebens der Gegenwart, das er nicht mit dem Anspruch
betreten, mit Fäulnis und Korruption aufzuräumen, wo nicht sein frischer,
belebender Geist geweht hat. Es gibt vielleicht keinen schärfern Kritiker
der Demokratie da, wo sie ihrem Prinzip und ihrem Ideal untreu
wird, Korruption und Sichgehenlasfen fördert, die Individualität
erstickt, die Minorität erdrückt und bei aller Phrase von Fortschritt und
Wohlstand nur Stagnation und Verflachung bedeutet. Seit ihrer
Geburtsstunde leidet für ihn die moderne Demokratie an innerer Schwäche.
Die oberflächliche, zügellose Weltanschauung des XVIII. Jahrhunderts
hat ihren Bankrott verschuldet. Herber noch ist die Kritik des Sozia-



— 176 —

lismus. Nichts entfacht Proudhons Entrüstung und Empörung, wie
die Degeneration der Macht, die er als den belebendsten und
schöpferischsten Faktor des Zeitalters ansieht. Am lautesten erschallt der

Ruf des Bußpredigers, wo der Sozialismus in die Fehler der Demokratie

verfällt, den Kultus des Abstrakten treibt, in den Fetischismus
des materiellen Wohlstandes verfällt und alle Initiative und
Verantwortung auf die Kollektivität abwälzt, um den Einzelnen davon zu
entlasten.

Würdig des Gegners der sozialistischen „Gastrosophen und Ero-
tiko-Bacchanten" ist die Behandlung der sexuellen Frage. Rücksichtslos
fällt der „Anarchist" über alle Zügellosigkeit und Perversität auf
geschlechtlichem Gebiet her und geißelt alle Laster des außerehelichen
und ehelichen Lebens. Ein Widerspruch nnr für den, der nicht zum
Kern dieser Anarchie durchgedrungen, welche die Freiheit von äußerem
Zwang nur als Ansporn zur größten Selbstzucht gebraucht sehen will
und als Quelle der sozialen Kraft Charakterstärke und Hvchhaltung
der persönlichen Würde betrachtet.

Ein ergreifendes Bild, dieser „Anarchist" als Apostel der Heiligkeit

der Familienbande, der in eine der korruptesten Gesellschaften,
die es je gegeben, die Wahrheit hineinschleudert, daß alles, was die

Würde und Reinheit der Ehe trübt, die schlimmste Ursache des Verfalls

der heutigen Gesellschaft ist.
Von Proudhons ökonomischen Theorien und Reformplänen zu

reden, muß den Spezialisten auf diesem Gebiet überlassen werden.
Einstweilen ist es ihr Schicksal, in den Lehrbüchern als unausführbare
Programme und ökonomische Sophismen verzeichnet zu werden.
Zuweilen erlauben sie sich zwar den unziemenden Scherz, aller papierenen
Weisheit zum Trotz in handgreiflicher Realität aufzutreten, wie in der
t^êàsrativii (^antoiss. Proudhons Ideal ist die ökonomische Reorganisation

der Gesellschaft durch freie Kooperativen, die sich bei Wahrung
ihrer Autonomie zu großen Federativverbänden zusammenschließen.

Es ist das kantische Reich der Zwecke mit seinem Ideal von
Einheit und Selbständigkeit, welches das Gebiet des ökonomischen
Lebens erobert. Wir brauchen kaum zu sagen, wie sehr dieses Streben
aus dem tiefsten Sehnen unserer Zeit entspringt, die schwer unter dem
Gegensatz zwischen ihrem Ideal von Wert und Recht der Persönlichkeit
und der Realität ihrer ökonomischen Einrichtungen leidet.

Zwar liegt hier der Einwand nahe, vb der große Gegner des

letzten Wvrts das Recht habe, in dieser neuen Einheit das letzte Wort
der Geschichte zu sehen. Er würde darauf antworten: auf alle Fälle
bietet diese neue Form der Gemeinschaft ganz andere Garantien als
die früheren, weil sie auf der Organisation und Selbständigkeit dessen

beruht, was neben der Liebe am meisten mit Persönlichkeit und
Charakter des Menschen zusammenhängt, der Arbeit. In ihrem
Bestreben, jedes Glied den andern gerade nicht gleich zu machen, sondern
ihm, wenn auch auf bescheidenem Gebiet, zur Entfaltung dessen z^.



— 177 —

verhelfen, was es an Originalität besitzt, würde diese Gemeinschaft eine
viel stärkere organische Einheit bilden, die Einzelnen viel mehr anf
einander anweisen, als es die jetzigen demokratischen Lebensformen
vermögen.*)

Proudhon gehört nicht zu den Führern, welche in kritischen
Momenten die Parole für die Massen ausgeben, und aus zusammenhangslosen

Einzelnen eine kompakte Menge schaffen. In der Geschichte
des Proletariats war das Marx' Aufgabe und Werk. Aber zn der
Zeit, da man schon den Massenschritt der avancierenden Bataillone
hörte, war der Mann an der Arbeit, der in diese elementare Natur-
masse das Ferment werfen mußte. Dies Ferment hieß Individualität,
Differenzierung, Idee.

Nnd nun wirkt es. Es wirkt da, wo diefe Macht der Stagnation
anheimzufallen droht, wo der Sozialismus in Gefahr schwebt, zum
„Sozialismus des Sichgehenlassens" zu werden, wie ein ernster und
geistreicher revolutionärer Syndikalist diesen Viveursozialismus betitelt
hat. Da tritt der rauhe Mann wieder auf und wiederholt mit aller
Entrüstung und Empörung, deren nur ein großer, ehrlicher Hasser wie
er fähig ist: Sozialismus heißt entweder Maximation der Energie
und der Zucht vder die verhängnisvollste Form der Dekadenz.

Es wirkt als Gegenströmung da, wo der demokratischen Fäulnis
und Roheit das sozialistische Gewand als Hülle umgeworfen wird, wo
die Majorität als Freiheitsdiktatur die Minorität knechtet, und wo
die Einzelnen der unpersönlichen Kollektivität alle Verantwortung und
Initiative überlassen.

Es wirkt da, wo der Sozialismus fich als schöpferische Macht
Herrenrechte in unserer Welt erobert, wo er sein Existenzrecht nicht
durch Hetzen und Prahlen, sondern durch Taten beweist und durch
autonome Organisationen ein Zeugnis seiner Befähigung liefert,
unserer Welt einen neuen Geist einzuhauchen.

Mir fcheint, in unserer westlichen Kultur werde die Frage immer
brennender: Wollen wir die innere Schwäche mit Phrasen und Utopien
verdecken, von welcher Partei sie auch herrühren mögen — wozu dies
führen würde, braucht nicht gesagt zu werden — oder können wir
durch Reorganisation von innen heraus der Auflösung und Zersetzung
steuern, indem wir zusammenraffen, was unsere Zeit an schöpferischer
Kraft und lebensfähigen Trieben besitzt?

Es dünkt mich, sich dem ersten zu ergeben, ohne das zweite

*) Die Arbeiterorganisationen, die dem Proudhon'schen Ideal am meisten
entsprechen, die belgischen Kooperativen und in gewisser Hinsicht die Oontsàsràtion
<tu Iravàil in Frankreich liefern den Erfahrungsbeiveis für die Richtigkeit dieser
Gedanken. Der Revolutionarismus der O, K, 1, kommt nicht auf das Konto des
Proudhon'schen Einflusses. Proudhon war kein Freund der Gewalt. Umso starker
ist dagegen der Einfluß Proudhon'scher Gedanken in dem, was bei allen
Ausschreitungen ihre Größe ausmacht, dem Ideal einer ganz autonomen
Arbeiterorganisation bei möglichster Wahrung der Selbständigkeit der einzelnen Glieder.



— 178 —'

gewagt zu haben, wäre unwürdig und feig. Darum habe ich hier
für die, welche scharfen Blicks die Schäden durchschauen, an denen

wir zugrunde gehen, und dabei ohne Kleinmut der Zukunft ins
Angesicht sehen, ein Bild des Propheten des Sozialismus der Stärke
zu zeichnen versucht. I. Matthieu.

ver craum.
M^in Mensch liegt fern in tiefem Traum, —

Vieltausend Bilder sieht er steigen;
Wie lichtgetränkter Nebelschaum
Umwehn sie ihn in wildem Reigen.

Er träumt und träumet immerzu,
Bon hohem Ziel und kühnem Streben,
Bon Kämpfen ohne Rast und Ruh....
Und was er träumt, das ist mein Leben. —-

Paul Altheer. Zürich.

vas gute.

allen Zeiten haben die Äcenschen nach dein Gtiten Mischt nnd
gestrebt. Ob es wvhl je eine menschliche Gemeinschaft gab, in
der kein Unterschied gemacht wurde zwischen Handlungen, die

man gut und die man böse nannte? Kaum. Sicher ist, daß das
jetzt nirgends vorkommt. Jeder Mensch hat eine Empfindung für das
Gute. Es ist ihm unmöglich, sich ganz seiner Einwirkung zu entziehen.
Wir finden bei allen Menschen und Völkern irgend eine Art ethischen
Ideals. Sie schämen sich, wenn sie hinter ihrem Ideal zurückbleiben,
sie streben das, was sie gut nennen, zu vollbringen, sie bewundern
an andern gewisse Eigenschaften und Charakterzüge. Sie stehen in
einem Verhältnis zum Guten. Die Möglichkeit hiezu muß in jedem
Menschen liegen; denn es kann sich nichts entwickeln, was nicht im
Keim, der Anlage nach schon vorhanden wäre. Natürlich kann es sich

mehr oder weniger entfalten, kann anch verkrüppeln nnd schließlich
absterben. Aber es scheint doch, daß die Fähigkeit, das Gute zu
empfinden, der Anlage nach zur ursprünglichen Ausrüstung der menschlichen
Seele gehört.

Wenn man jedoch fragt, was gut fei, stößt man auf die größten
Widersprüche. Es ist bekannt, wie verschieden verschiedene Völker hier-


	Zum Zentenar Proudhons

