
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 6

Artikel: Was wir von der Kirche verlangen

Autor: Sutermeister, F.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132019

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


55

Aas wir von Oer Webe verlangen.

^M wei Vorwürfe werden uns von unseren Gegnern gemacht: Daß
wir es mit der Kirche schlecht meinen und daß wir das Christen-
tum veräußerlichen, verflachen und so „wie Petrus den Herrn

verleugnen."
Dem gegenüber spreche ich es, gewiß in unser aller Namen, aus,

daß wir eine wahre Sehnsucht haben, daß unsere Kirche ihre Aufgabe
in unserer Welt so tue, daß der Herr, in dessen Namen sie arbeitet,
mit ihr zufrieden sein kann. Wir fordern von der Kirche, daß ihre
Arbeit eine ausschließlich religiöse und sittliche fei, auch da, wo
sie sozial arbeitet. Wer es anders sagt, der versteht uns nicht oder
will uns nicht verstehen. Und als Waffe und Werkzeug soll die Kirche
nichts anderes haben als das Wort. Damit soll sie den Menschen
auch unserer Zeit helfen vom Uebel los und zu allem Guten froh und
tüchtig zu werden. Und wir gehen für solche Arbeit nicht von der
Peripherie, sondern vom Zentrum, vom Evangelium aus, und zwar
fordern wir, daß die Kirche unserer Zeit das unverkürzte Evangelium
predige.

Dieses fordert und ermöglicht die Erlösung des Einzelnen von
den Mächten dieser Welt und seine Erziehung zu einem freien Kind
Gottes. Die Kirche soll alles tun, was ihr zu solcher Aufgabe helfen
und alles vermeiden, was sie an ihr hindern kann.

Aber gerade, wenn wir uns mit Gewissenhaftigkeit an diese Arbeit
machen, stoßen wir auf die große Not unserer Kirche. Sie gerät in
die größte Not, in die ein arbeitsfrendiger Mensch geraten kann: In
die peinliche Lage der Arbeitslosigkeit. Gewiß, wir Pfarrer arbeiten
viel; wir predigen, unterweisen, taufen, konfirmieren, trauen, beerdigen,
besorgen Armengeschäfte, besuchen Kranke u. f. w. Aber wie viel von
dieser Arbeit ist Arbeit im wahren Sinn, wirklich religiöses,
menschen- und welterneuerndes Wirken? Ist es nur ein Wortwitz, daß
wir oft mehr Mehl- als Seelsorger seien? Und wie steht es damit,
was wir als das Beste an unserer Arbeit ansehen, mit der Predigt,
dem Konfirmandenunterricht und der persönlichen Seelsorge? Darauf



— 162 -
sollen zwei unserer Gegner antworten. Der eine erwähnt die

Erfahrungen eines BHelAMMteWs in einer unserer Städte, daß ein
gewaltiges Alluvium von Menschen in solcher Stadt seien, die in keiner
Weise religiös beeinflußt werden;/ und der andere sagt wörtlich: „Es
ist ein Jammer, wie unsere Konfirmierten haufenweise die
Verpflichtungen vergessen, zu denen wir sie durch den christlichen
Jugendunterricht glaubten erziehen zu können." Und wie entsetzlich dünn
ist die Schicht, die durch unsere Predigt berührt wird. Während
die protestantische Bevölkerung in der Schweiz seit Jahrzehnten
in steter Zunahme begriffen ist, nimmt der Kirchenbesuch
durchschnittlich jedenfalls nicht zu.? Man darf sich nicht damit beruhigen,
daß es eine Religiosität auch ohne Kirchlichkeit gibt. Für die große
Menge ist beides noch identisch. Was uns aber am meisten bewegen
muß: Diejenigen Schichten unserer Bevölkerung, die unseres Rates,
unserer Hilfe, unseres Zuspruchs am meisten bedürften, stehen der
Kirche apathisch, gleichgültig, ja feindselig gegenüber. An ihnen hat
auch die Innere Mission sich vergebens müde gearbeitet. Es ist steriler
Boden. Die Stimmung in diesem Volk, das im Dunkeln sitzt, zeigt
blitzartig ein Wort aus der Selbstbiographie des Erd- und
Fabrikarbeiters Fischer, eines religiös und nicht sozialistisch gesinnten Mannes.
Er schildert, wie er in einer Epoche seines Lebens in große innere Not
geraten sei und sagt, es sei soweit mit ihm gekommen, daß er einmal
drauf und dran gewesen, die Dummheit zu begehen, sich an den

Pastor zu wenden. — Daß die Arbeiterbewegung in unsern Ländern
sich zur Kirche gleichgültig, ablehnend oder feindlich verhält, wissen
wir alle.

Ich verstehe nicht, wie diese Nöte einem Menschen, dem die Kirche
noch etwas ist, nicht auf der Seele brennen. Wer nur das Gleichnis
vom Sauerteig durchliest und durchdenkt, den muß eine Unruhe packen,
die ihn nicht wieder losläßt, etwas von den großen Schmerzen und
der Traurigkeit ohne Unterlaß, die Paulus empfand, wenn er an fein
Volk dachte, das Gott nicht kannte. Im Lichte dieser großen Not
kommen mir die kirchlichen Parteistreitigkeiten unendlich erbärmlich vor.

Der Eifer für die Aufgabe der Kirche in unserer Kulturwelt und
die brennende Empfindung der religiösen und sittlichen Armut der
Massen sollte wie ein gewaltiges Feuer uus alle von allen unreinen
Empfindungen und Leidenschaften reinigen und uns zum gemeinsamen
Wirken vereinigen.

Was unserer Kirche not tut, ist eine Verinnerlichung, eine

Konzentration ans das unverkürzte Evangelium und ein Bußetun, d. h.
eine Besinnung auf ihre Mängel. Für Männer, wie Kierkegaard,
Lagarde und Kutter müssen wir Gott danken. Vor kurzem sagte
mir ein Bauer meiner Gemeinde, es scheine ihm, die Lehrer und die

Pfarrer müßten es besonders schwer haben, die Empfindlichkeit zu
überwinden. Das gilt auch von vielen andern Kirchenleuten. Von
diesem niedrigen Gefühl müssen wir frei werden. Wir müssen sachlich



— 163 —

denken und empfinden. Ein Christ muß eine Wahrheit mit Dank
annehmen, auch wenn sie sein Selbstbewußtsein noch so schwer verletzt
und wenn sie ihm vom ehrlosesten Menschen gesagt würde. Diese
großmütige und zugleich demütige Gesinnung tnt uns, scheint mir,
besonders not.

Aber wie soll es anders werden? Von Vielen wird Großes von
einer neuen Wirkung des Geistes Gottes auf die Menschheit gehofft;
auch wir hoffen und erwarten von Gott Großes. Das darf uns aber
nicht davon dispensieren, unsern eigenen Geist anzustrengen. Es gilt,
immer wieder unsere Evangelisationsverkündigung zu revidieren —
das ist ja das Recht, die Pflicht und die Ehre der evangelischen Kirche,
daß sie das kann. Da sind es zwei Wahrheiten, die noch lange nicht
durchgearbeitet und auf diese Welt angewandt sind. Sie sollen hier
nur angedeutet werden. Es ist die Forderung der Bruderliebe
und die gewaltige Verheißung des Reiches Gottes auf Erden.
Daß unsere gesellschaftlichen und wirtschaftlichen Verhältnisse zu einem
großen Teil ein Hohn find auf die Bruderliebe, das muß von der
Kirche immer wieder mit brennender Scham empfunden und mit heiligem
Eifer ausgesprochen werden; und die Bruderliebe in die einzelnen
Verhältnisse und Beziehungen der Menschen zu einander hineinzuarbeiten
muß ihre Aufgabe fein. Dann das Reich Gottes auf Erden. Ich
weiß sehr wohl, wie vom theologischen Standpunkt aus darüber
geurteilt werden kann. Aber schon die drei ersten Bitten im Unfervater
geben uns das Recht, die Beschränkung des Christentums auf den

inwendigen Menschen und auf die jenseitige Welt als eine unerträgliche
Verkürzung des Evangeliums abzuweisen. Diese willkürliche,
ungehorsame und oft genug feige Verkürzung hat der Kirche hauptsächlich
das furchtbare Mißtrauen der Masse zngezogen. Der größte Teil jener
Masse waren einmal unsere Konfirmanden und haben von uns jene
Bitten verstehen gelernt und nun erleben sie es im Leben draußen,
daß die Kirche zu den ärgsten Zuständen und Taten, durch die Gottes
Name verunehrt, Gottes Reich zurückgehalten und Gottes Wille mit
Füßen getreten wird, MwM.,

Es ist doch klar: Ein Glaube, der nicht wirklich die Welt
überwindet, d. h. alles Faule, Ungesunde, Verkehrte, Sündige beseitigt oder
doch wenigstens bekämpft, muß allen Kredit verlieren und in unserer
pietätlos-realistischen Zeit ganz besonders. Die Kirche muß das lebendige
Gewissen im Volkskörper sein, das Alles, Gesetze, Einrichtungen,
Verhältnisse, alle Beziehungen der Menschen untereinander vom Evangelium
der Bruderliebe und der Gerechtigkeit aus beurteilt. Daß wir nicht
zu einer neuen Theokratie kommen, dafür ist durch die freiheitliche
Entwicklung unseres Volkes gesorgt. Um so freier, offener und
rücksichtsloser darf unsere Rede fein. Denn während alle anderen
Korporationen durch ihre Interessen gebunden sind und eigene Vorteile
erstreben, ist die Kirche allein freie Hüterin und Förderin der höchsten
Interessen — sie tritt ein für den unendlichen Wert der einzelnen Seele



— 164 —

und für das ewige Gesetz, daß Gerechtigkeit allein ein Volk erhöht.
Unsere Synoden sollten Parlamente sein, in denen die sittliche und
religiöse Not des Volkes zur Sprache kommt und von denen aus die

öffentliche Meinung zu Gunsten der Benachteiligten, Verkürzten,
Unterdrückten beeinflußt wird; dann erst hätte es einen Sinn, daß die

Sitzungen unserer Synoden mit Gottesdienst und Gebet eröffnet werden.
Es dürfte kein Kl,Mgesetz, das den Charakter eines Ausnahmegesetzes
gegen die Arbeiter hat, erlassen werden, es dürften nicht viele Millionen
für Militürausgaben beschlossen und dringende Verficherungsvorlagen
gleichzeitig wegen Geldmangels zurückgelegt werden, ohne daß die Kirche
ein Veto einlegte. Daß sie solches nicht tut, daß sie zu Glücksspiele^
Theater- und Kirchenlotterien, zu den gräulichen Steuerunterschlagungen
der Reichen, zum ganzen Götzendienst des Eigentums^'zu den hohen
Dividenden mancher Aktiengesellschaften bei gleichzeitiger Entlassung von
Arbeitern, zur Aussperrung von Arbeitern, die von dem verfassungsmäßigen

Recht der Vereinsfreiheit Gebranch machen, zu der Ueber-
schwemmung unseres Volkes mit „Dividendenjauche", wie Lagarde das
Bier nennt, zum Vertrieb der Schmutzliteratur durch die von
Bundesbehörden privilegierten Bahnhofbuchhändler und zu andern bösen Dingen
schweigt, läßt sie als ein dummgewvrdenes Salz erscheinen, das
deshalb zertreten werden darf. Es geschieht ihr das ärgste, was ihr
geschehen kann: Sie wird nicht mehr ernst genommen.

Um ihre Aufgabe im Großen und im Einzelnen, auf dem sozialen
Gebiet und in der Seelsorge recht zu tun, bedarf die Kirche einer möglichst

genauen uud gründlichen Kenntnis des wirklichen Lebens. Gerade
auch für die persönliche Seelsorge. M daß fromm.es
Leben auf jeder Stufe der Lebenshaltung und unter allen Verhält-
mssen möglick sei, zerstört werden; denn ein Wahn ist diese Behauptung,

wenn sie als allgemein gültiges Gesetz aufgestellt wird. Es
verhält sich damit, wie mit dem Emporkommen der Arbeiter, mit der

Behauptung, daß es jedem Arbeiter bei Sparsamkeit und persönlicher
Tüchtigkeit möglich sei in eine höhere Stellung zu kommen. Dadurch,
daß es einigen wenigen Arbeitern durch besondere Umstände möglich
war, und daß von diesen Wenigen überall erzählt wurde, kam die

Meinung auf, es sei jedem möglich. So ift dadurch, daß es einzelnen
heldenhaften Männern und Frauen möglich ist, auch unter den
ungünstigsten Verhältnissen gut, rein und fromm zu sein, und daß von
diesen verhältnismäßig Wenigen in allen Sonntagsblättern und in
vielen Predigten ein großes Wesen gemacht wird, die oberflächliche
Meinung aufgekommen, religiöses Leben sei überall und unter allen
Umständen möglich. Die Kenntnis des wirklichen Lebens zerstört diesen

Wahn. Man möge hierin von den Erfahrungen der Innern Mission
lernen. Wenn es einem Keim gelingt, durch die ihm innewohnende
Kraft den auf ihm lastenden Stein zu heben und zur Seite zu



— 165 -
schieben, fo sind dafür tausend andere, die durch die Steine erdrückt
werden und verkümmern. Den Zusammenhang und den Einfluß
der Arbeitszeit und Arbeitsart, der Wohnungsverhältnisfe, der
Lohnverhältnisse, der Abhängigkeit vom Arbeitgeber, der Franen- und Kinderarbeit

auf die Sittlichkeit im weitern und engern Sm^''äuf^ das
Familienleben, auf die Religiosität, zu erfassen, in diese Zusammenhänge

sich hineinzuleben, hineinzudenken, hineinzuempfinden, das wird
für die Bolkskirche der Zukunft die wichtigste Aufgabe sein und sie
wird je langer je mHr zu der Erkenntnis kommen, daß da viele
Steine zu heben sind, die nicht Gott, nicht irgend ein Verhängnis,
fondern die Sünde der Menschen auf die Seelen der Massen gelegt
haben, und 'fie^vir^'d als eine von Gott ihr aufgetragene
ansehen müssen, wenn sie ihre Pflicht tun will. W?nn..d"6 VM
erkennt und spürt, daß seine Pfarrer in den s"z'^sm N"ten spKsu, ste

mittragen und, wenigstens innerlich, unter ihnen mitleiden, dann wird
es wieder Zutrauen zu diesen, seinen Führern, bekommen und auf sie

hören, auch wenn sie von andern, als sozialen Dingen zu ihm reden.
Und in der Hebung jener schweren Steine wird die oft angerufene und
wirklich unentbehrliche Kleinarbeit der Kirche ein großes und dankbares
Arbeitsfeld haben. Hier ist jeder kleine Fortschritt wichtig und wertvoll.

Hier vor allem muß sich „kirchliche Liebestätigkeit", die nicht
nur Wunden verbinden, sondern dem Uebel wehren will, betätigen.
Voraussichtlich wird in den kommenden Jahrzehnten besonders die
einzelne Gemeinde das Feld sozialer Arbeit sein (soziale Gemeindepolitik).

Hier muß der Pfarrer begeisterter und nüchterner Arbeiter,
vielleicht auch Führer fein. Dazu wird er aber einer ganz anders
praktischen Vorbildung bedürfen, als er sie bis dahin von der
Universität gebracht hat.

Die Kirche wird, je gründlicher sie den Zusammenhang des
wirtschaftlichen und des religiös-sittlichen Lebens kennen lernt, zur
Erkenntnis von der unheilvollen Macht der Selbstsucht in Form des
Mammonismus kommen. Wenn sich von geistigen Mißständen Karten
zeichnen ließen, wie von endemischen Krankheiten, so würde sich zeigen,
daß in den obern und untern Schichten die größte religiöse und
sittliche Armut sich da findet, wo der moderne Kapitalismus einerseits
den Gelderwerb zum Selbstzweck macht ^dahm gehört auch die
Bodenspekulation) und andererseits die Massen nötigt, alle Geistes- und
Körperkräfte auf den Gelderwerb zum täglichen Unterhalt einzuspannen.
Diesen für die Religiosität tötlichen Einfluß der modernen Geldwirtfchaft
erleben wir sogar in rein ländlichen Gemeinden. Immer wieder
bestätigt sich das uralte Gesetz, das Jesus mit wunderbarem Scharfblick
aufgestellt hat: Daß Gottesdienst und Mammonsdienst einander
ausschließen. Wenn Hilty in unserer Zeit eine Zunahme des religiösen
Interesses zu bemerken glaubt, so beschränkt sich dieses fast ausschließlich



— 166 —

auf die Stände, die feste Besoldung und viel freie Zeit haben, zu denen
auch er gehört.

Wir haben also guten Grund als Kirche, gegen den Kapitalismus
in vielen seiner Gestalten Front zu machen. Es mag dabei die Frage,
ob der Kapitalismus seine weltgeschichtliche Mission schon erfüllt oder
ob er sie noch eine kürzere oder längere Zeit auszuüben habe, offen
bleiben; sicher ist, daß der Kapitalismus in den Ausartungen, die er
heute zeigt, bekämpft werden muß. Von diesem Kampf darf sich keiner
mit der Ausrede, der Kapitalismus als solcher habe noch große
Aufgaben zu vollbringen, dispensieren. Seine Sünden in der Gegenwart
sind zu offenbar.

Und nun finden wir eine gewaltige Bewegung in diesem Kampf
begriffen: den Sozialismus in seiner Vielgestaltigkeit, vom Revisionismus

bis zum Marxschen^Radikalismus. Wie sollen wir uns zu ihm
stellen? Jedenfalls nicht wie unsere religiös-kirchlichen Blätter, in denen

Angst und Zorn sehr unerbaulich variieren. Die Kirche muß auch zu
dieser Bewegung die religiöse Stellung finden. Nur fo kann sie

von uns gerecht beurteilt werden. Sie kann nur vom wirtschaftlichen
Standpunkt aus nicht richtig beurteilt werden, denn die soziale
Bewegung hat nicht nur einen Leib, sie hat auch eine Seele.

Für Christen ist es selbstverständlich, daß sie ihre Orientierung
für die Beurteilung des Sozialismus an Christus finden. Wer es

unter uns anders tut, der ist einfach unter dem Bann irgend einer
Welt-, nicht Glanbensanschauung oder — was das gewöhnliche —
seiner Tageszeitung. Nun bieten sich einer solchen Orientierung
Schwierigkeiten dar. Jesus hat kein soziales Programm aufgestellt.
Ich möchte auch nicht zu viel geben auf seine Polemik gegen die

Reichen, sie sagt uns für nnsere Stellung zum Kapitalismus wenig,
weil Jesus nur den einzelnen Reichen kannte, nicht die enorme
Reichtumsentwicklung als System im modernen Kapitalismus. Jesus lebte
im despotischen römischen Weltreich, nicht in einem Gemeinwesen, das
den Einzelnen zur Mitarbeit verpflichtet; Jesus erwartete das Reich
Gottes in naher Zukunft. All das verbietet uns glücklicherweise, aus
dem Evangelium ein sozialistisches oder anderes nationalökonomisches
System zu destillieren.

Glücklicherweise, weil wir ihm die Art und Weise, die Gesinnung,
mit der er sich zum Weltlauf, zu den Menschen stellte, in Freiheit
nacherleben sollen. Das sei noch mit wenigen Worten angedeutet.

Da ist zunächst sein Glaube an Gottes Weltregierung im Ganzen
und Einzelnen. Das ist etwas viel größeres als was man gewöhnlich
Vorsehungsglauben nennt. Jesus sah, daß Gott wirklich die Welt regiert,
den Menschen einen gemissen Spielraum läßt, aber die Leitung und
Vollendung der Welt ihm vorbehält. „Gott sitzt im Regiments und
führet alles wohl." Und alles ist im Werden, im Vorwärtsdrängen.
Wie lächerlich ist der Versuch, Gott an eine gegenwärtige Gesellschaftsoder

Wirtschaftsordnung binden zu wollen. Auf den Absolutismus



— 167 —

und Feudalismus folgte der Liberalismus und Kapitalismus, diesem
wird der Sozialismus folgen und dann kommt vielleicht wieder eine
andere Art des menschlichen Zusammenlebens. Durch jede Form sagt
Gott der Menschheit etwas, das sie nie vergessen wird. Durch die
erstgenannte Form, wie uns Carlyle und L agarde lehren, das
Recht und die Pflicht der geistig und materiell Bevorzugten, die andern
mit Liebe und Weisheit zu leiten. Der Liberalismus prägte uns die
Rechte und die Unabhängigkeit der einzelnen Persönlichkeit ein, der
Sozialismus ist darin sein gelehriger Schüler, daß er solche Rechte
und Freiheit für alle fordert. Der Kapitalismus hat uns in
ungeahnter Weise geoffenbart, was der Mensch, den Gott bestimmt hat,
daß er sich die Erde Untertan mache, als Einzelner und wenn er sich

mit andern vereinigt, vermag. Aber es ist dafür gesorgt, daß die
Bäume nicht in den Himmel wachsen; deshalb fordert der Sozialismus,

daß, was vereinte Menschenkraft leistet, so zum Gemeingut werde,
daß das Wort sich erfüllt: „Was unser Gott erschaffen hat, das will
er auch erhalten.") Wo ist da Gottlosigkeit? Wie ruhig muß die
Diskussion über diese Dinge werden, wenn man sie im Glauben ansieht.

Was wir weiter von Jesus lernen müssen, ist seine Liebe zu den
Brüdern. Dazu gehört z. B. seine großartige Freiheit gegenüber
Vorurteilen und Schlagwörtern. Daß man über die Zöllner nnd Sünder
schalt, hinderte ihn nicht, ihr Geselle zu sein. Auch die wirkliche Rohheit

des niederen Volkes konnte ihn nicht abhalten, bei ihnen ein-
und auszugehen, alle guten Kräfte in ihnen zu wecken, ihr Verteidiger
zu sein und ihnen rückhaltlos in allem Recht zu geben, worin sie Recht
hatten. Ist es nötig, die Anwendung auf die Gegenwart zu machen?
Wer verstehen will was ich meine, der vergleiche das Kapitel „Klassenkampf

und Ethik" im Försterschen Buch über „Christentum und
Klassenkampf" mit Jesu Verhalten dem Proletariat seiner Zeit gegenüber.

Oder lieber, er lese, was Lassalle am 20. Juni 1863 dem christlich- t

sozialen Viktor Aims Hu ber schrieb: „Wenn auch nur ein Dritteil^
oder ein Zehntel oder ein Zwanzigstel der Besitzenden wäre wie Sie,
so voll Liebe und ehrlichem Wohlwollen für die Sache der Arbeiter^'"
und der untern Klaffen überhaupt, so uneigennützig und aufopferungs- ß ^
fähig, ja, dann wäre mein Weg der Massenagitation sehr unnötig, ß

und dann würde ich auch nie zu demselben gegriffen haben." Das
Rohe, Falsche und Schiefe, das in dieser, wie in jeder menschlichen
Bewegung ist, kann nicht vom pädagogischen Katheder herab, fondern
nur durch ein gerechtes Eingehen auf das Gute und Notwendige in
ihr, durch gemeinsame Arbeit und, wenn nötig, durch gemeinsames
Leiden überwunden werden.

Doch ich breche ab. Ich will nicht vollständig fein, fondern nur
zum Denken anregen. Für mich ist es nicht fraglich, daß die Kirche
die Pflicht hat, in die soziale Bewegung mit ihren besondern Gaben
einzugehen. Sie bedürfen eine die andere; die Kirche des Svzialismns,

um ihre Pflicht an denen, die ihrer am meisten bedürfen, zu tun,



— 168

und der Sozialismus der Kirche, um von ihr große Gedanken und ein
reines Herz zu bekommen. F, Sutermeister.

?um Zentenar?rouadons7)
„Mir ist gegeben worden, das Gewissen

eines ganzen Volkes bis zu einer noch
unbekannten Tiefe aufzurütteln."

„Echte Revolution bedeutet Schöpfung."

„Majestät, allmächtiges Volk, du
verfügst über die Macht und die Zahl. So
höre, was ich dir zu sagen habe: solange
du nur Macht und Zahl ohne Ideal bist,
so bist du nichts."

„Unsere Bestimmung ist nicht der Genuß, "
Proudhon,

und Würdig, wie es sich für den Meister ziemte, haben beim
Beginn dieses Jahres einzelne Anhänger und kleine Kreise treuer
Jünger das Gedächtnis Pierre Joseph Proudhons gefeiert. In

seiner Heimat herrschen jetzt die Mächte, die er sein Leben lang
bekämpft hat, die Diktatur der Majorität und der Götzenkult des
Bestehenden unter der Maske der Freiheit und des Fortschritts. So
werden ihm dort die Ehren erspart, mit denen die große Laienkirche
ihre Heiligen feiert: der offizielle Lärm und die klingende Phrase.

Niemand hätte lieber darauf verzichtet als er selber, der
Verächter des glänzenden Scheins und alles aufgeblasenen Wesens, der

Patholog der Demokratie in ihrer Degeneration.
Voller Ersatz wäre für ihn, daß man nun vielerorts feiner

gedenkt und ihm die Ehrfurcht z^llt, welche denen gebührt, die Menschen
mit ihrem Widerspruch gewesen, aber größer in diesem Widerspruch als
viele Virtuosen der harmonischen Lebensgestaltung und als solche, die
nie auf Irrwege geraten, weil sie die breite, gebahnte Straße nie
verließen.

Vielerorts — da, wo von kleinen Minoritäten echte, scharfe
Kritik am Bestehenden geübt wird, ohne Pharisäertum, ohne jugend-

Proudhon (1809—1865) wurde in Besancon geboren. Nach einer schweren,
entbehrungsvollen Jugend wurde er Thpograph und später Journalist und Schriftsteller,

1848 war er Abgeordneter des Ospärtsirisnt, às Is, Seins, Er lebte in Frankreich

(hauptsächlich Paris) und Brüssel, Seine Hauptwerke sind: „Das Eigentum"
(1840), die bekannteste seiner Schriften, „Philosophie des Elends" (1846), „Bekenntnisse

eines Revolutionärs" (1849), „Gesamtansicht der Revolution im XIX.
Jahrhundert" (1851), „Ueber die Gerechtigkeit in der Revolution und in der Kirche"
(1858), „Krieg und Frieden" (1861). — „Ueber die politische Fähigkeit der Arbeiterklasse"

(nach seinem Tode herausgegeben) bildet sein Testament an die Arbeiter.


	Was wir von der Kirche verlangen

