
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 5

Artikel: Direkt oder indirekt leben

Autor: Ragaz, L.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132014

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132014
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


143 —

tanzte und sprang, machte Werner ganz mit, spielte blinde Knh mit,
noch in späten Jahren. Ist das nicht ein Heiliger des Protestantismus,
an dem uns das Herz aufgehen muß und durch den man noch heute
besser und seliger werden kann? Paul Wernle,-

Mreltt oder indirekt leben.
Matth. 18,3: Wahrlich, ich sage euch:

wenn ihr nicht umkehret und werdet wie
die Kinder, so werdet ihr nicht eingehen
ins Reich Gottes.

I>«aii kann die verschiedenen ?ypen der Lebensführung nach allerlei
R Gesichtspunkten gruppieren. Einer der fruchtbarsten scheint

>> »» « mir zn sein der des direkten oder indirekten Lebens.
Indirekt leben bedeutet: nicht aus der Wahrheit des eigenen

Wesens, sondern aus der Vergleichung mit andern leben. Das kann
geschehen durch Nachahmung oder durch Trotz. Die Nachahmung
spielt bekanntlich im geistigen Leben der Menschen eine große Rolle.
Sie hat eben ihre starken Wurzeln in der seelischen Konstitution des

Menschen. Die Psychologie weiß von einem Gesetz der „Einfühlung"
zu berichten, nach welchem wir nicht anders können, als uns ill den
Andern zu versetzen und fein Empfinden zu teilen; ja sie behauptet
sogar, daß wir erst durch folche Einfühlung zum Bewußtsein unser
selbst gelangten, also erst am Andern unser Ich fanden. So ist denn
nur zu begreiflich, daß wir geneigt sind, unser Tun an dem der Andern
zu orientieren. Eines der zahllosen Beispiele solcher Nachahmung ist
die Mode mit ihrer fast rätselhaft ansteckenden Macht. Ein anderes
der Neid, der ja nichts anderes ist, als der Schmerz, in einem
bestimmten Punkte oder auch allgemein nicht das Leben eines Andern
leben zu dürfen. Auch der Ehrgeiz gehört Hieher. Der Ehrgeizige will
das sein, was die Andern bewundern; sie bewundern aber nur, was
ihnen bewundernswert vorkommt, was ihr „Ideal" ist; er ahmt
also ihr „Ideal" nach. Nicht anders endlich der Machtwille, soweit
er in der Freude besteht, über Andere herrschen zu dürfen; auch er
richtet stch nach etwas, was in den andern liegt: ihrer Furcht oder
Bewunderung.

Gegen diesen Nachahmungsinstinkt der Menschennatur reagieren
nun wieder andere Triebe in uns. Der Trotz tritt der Nachahmung
entgegen. Sagt die Nachahmung: „Die Andern tnn das und das
— also tue ichs auch!" so sagt der Trotz: „Also ich erst recht nicht!"
Aber damit lebt er erst recht indirekt. Auch der Trotzige orientiert
sein Tun an dem des Andern. Daß er ihm widerspricht, statt ihn



— 144 —

nachzuahmen, macht einen Unterschied in der Form, nicht in der Sache;
ja der Trotzige ist vielleicht noch abhängiger als der Nachahmende;
denn er ist mehr durch die Vergleichung gebunden. Hier stoßen wir
auf die große Selbsttäuschung, der gerade auch bedeutende und
geistreiche Menschen leicht erliegen. Ihnen kommt es instinktiv vor allem
darauf an, nicht zu sein, wie die Andern. Ihnen ift unbewußt immer
die Frage zuvorderst, wie sie in dieser oder jener Positur sich

ausnehmen oder nicht ausnehmen würden. Man hat bei ihnen das
Gefühl, daß es ihnen nicht auf die Wahrheit ankomme, sondern darauf,
ihre Ueberlegenheit zu zeigen. Das Selbst steht immer vor der Sache.
Sie können nicht leicht mitmachen, wo andere vorangegangen sind; sie
können nicht leicht etwas freudig gelten lassen, es sei denn ein Geschöpf
ihrer selbst, ein Götze, den sie sich ausgesucht haben. Sie bekämpfen
oft ihre eigenen Gedanken, wenn sie von andern vertreten werden.

Ihr Sport ist das Paradoxe; sie greifen, wenn's nicht anders geht,
nach allerlei Gesuchtheiten, nur um immer „anders" zu sein. Ihre
große Selbsttäuschung ist, daß sie sich darin als originale Geister
vorkommen, da sie doch bloß Nachahmer sind, nur in negativer Weise.

Indirekt leben heißt eigentlich gar nicht leben. Der Nachahmer
und der Trotzkopf leben nicht ihr eigenes Leben, sondern nur die

Abschattung fremden Lebens. Darans entsteht dann eine Fülle von
Not, Unwahrheit und Unfreiheit. Wer erinnerte sich nicht bestimmter
Menschen, in denen diese indirekte Art des Lebens besonders stark
hervortritt? Nie handeln sie ans Motiven, die ihrer eigenen Natur
und Führung entspringen, immer aus irgend einer Vergleichung, irgend
einer Rücksicht, irgend einem Trotz, irgend einer Hypnose; so geraten
sie aus einer falschen Situation in die andere und werden unselig.
Ein indirektes Leben kann nie wahrhaft frei und vornehm sein.
Nietzsches Herrenmenschentum ist darum so wie er es manchmal schildert
etwas sehr wenig Vornehmes. Denn in seiner Selbstschätzung von
andern abhängig zu sein, sich groß zu sühlen, wenn man andere
recht tief unter fich sieht, ist eine Gesinnung, die der moralische Pöbel
auch hat. Darum machen aber auch jene Sportsleute des
Widerspruchs so wenig den Eindruck wirklicher Freiheit und Vornehmheit.
Durch die Löcher ihres Andersseins blicken die Ketten des Jchdienstes
hervor, der immer auch Menschenknechtschaft ist. Sie sind ganz unfrei.
Denn sie leben ganz von den Positionen anderer. Wenn sie diese auch
negieren, so leben sie doch davon — denn wie könnten sie sonst ihre
Ueberlegenheit zeigen? Sie wollen nur „anders" fein und wissen darum
zuletzt nicht mehr, wer sie eigentlich sind. Sie haben zuletzt keine

Sache, sondern nur eine Form mehr. So verlieren sie ihre Seele,
wie jeder, der sie sucht, und die Tore des Gottesreiches schließen sich

ihnen zu. Aber wahrlich, das bescheidenste Menschenkind, das mit
ganzer Seele, wenn auch naiv und oft wenig brillant, einer Sache
dient, ist größer als sie. Habet keine Achtung vor dieser Manier,
sie ist eine zwar harmlose, oft aber auch schädliche Art des Jchkultus.



— 145 —

Auch im öffentlichen Leben treffen wir das gleiche Uebel an.
Wir sehen, wie Parteien, Richtungen, Gemeinschaften sich nicht an
selbstgesetzten Zielen, sondern am Verhalten des Gegners orientieren.
Entweder ahmt man seine Methoden nach oder man lebt davon, daß
man ihm zuwiderhandelt. Ein großer Teil der bürgerlichen Politik
ist heute von der Sozialistenfurcht beherrscht. Welche Rolle im
kirchlichen Leben die Nachahmung spielt, weiß jeder, der das Kirchenwesen

in Städten mit starker Parteikonkurrenz kennt. Die Positiven
haben eine Sonntagsfchule — darum müssen die Reformer einen
Kinderabend haben; die Reformer haben einen Gemeindeverein — die

Positiven machen verschämt aber sicher ihn nach; die Positiven
veranstalten Waldgottesdienfte morgens früh — die Reformer darauf
Abendkonzerte in der Kirche; und fo fort in iullnitum. Aber auch inbezug
auf die ganze Parteiexistenz selbst konnte man gerade in den letzten
Jahren diese Beobachtung des indirekten Lebens reichlich machen. Da
registrieren die Positiven mit sichtlicher Genugtuung alle die
Oberflächlichkeit und Gottlosigkeit, die es noch nötig macht, daß es Positive
gibt. Da leuchten reformerische Augen von Finderglück, weil ein
Stadtmissionar oder ein positiver Pfarrer etwas Enges gesagt hat; denn
das beweist das Existenzrecht der Reformer. Da reiben fich die
Vermittler vergnügt die Hände, wenn die Andern sich zanken oder sonst
etwas Bedenkliches tun — denn das zeigt, daß Vermittler sein müssen.
So lebt man voneinander, weil man kein rechtes eigenes Leben hat.
So beißt man in die Steine, die man an den Kopf bekommen hat
und bildet fich ein, sie seien Brot! Müssen nicht alle Freieren und
Selbständigeren in den verschiedenen Lagern allmählich einsehen, was
für ein armes Leben das ist?

Man könnte das indirekte Leben noch weiter verfolgen. Es gibt
eine Kunst, die nicht aus dem Stoffe, sondern ans irgend einer äußerlichen

Effektrechnung heraus wächst; eine Tugend, die davon lebt, daß
sie sich mit fremder Untugend vergleicht; eine Frömmigkeit, die alle
Freude an fich selbst verlöre, wenn es keine „Gottlosen" zu richten
gäbe; aber auch ein Freigeistertum, das nur von seiner Opposition zur
herrschenden Moral oder Frömmigkeit lebt. Wenn man das „Andere"
fortnähme, was bliebe in all diesen Fällen als Eigenes übrig?

Aber auf dieses Eigene allein kommt es an. Und darum ist es
der Weg, den wie der Einzelne, so die ganze Welt gehen muß: vom
indirekten zum direkten Leben vorzudringen. Wir sind bis jetzt^noch
so stark im indirekten Leben befangen, weil wir noch Kinder find. Kinder
sind Nachahmer oder Trotzköpfe. Aus diesem Kinderstadium sollten
wir herauskommen. Wer zu eigenem Leben, zu seelischer Höhe und
Freiheit gelangen will, muß versuchen, direkt zu leben.

.Direkt leben heißt: aus dem Gebot des eigenen WesensIeben,
sich des eigenen Lebens sreuen, darin seinen Stolz und seine^Leiden-
schaft haben. Dazu gelangen viele nur durch einen Kampf; es ist der
Kampf um die eigene Seele; der eigentliche Entscheidungskampf, von



146 —

dessen Ausgang es abhängt, ob sie zu einem wirklichen Leben
durchdringen oder nicht. Aber der Sieg wird nicht gewonnen durch Erforschung
und Pflege der eigenen Subjektivität — hier mischt sich immer wieder
die Vergleichung ein — sondern durch Hingabe an eine Sache. Die
Seele muß sich an eine Sache verlieren, um sich zu finden. Aber lebt
man dann nicht wieder aus einer Sache, statt aus sich selbst? Ja, wenn
die Sache uns fremd ist. Wer von den Sachen lebt, die das neue
Testament unter das Wort „Welt" zusammenfaßt, ist immer am
„Andern" orientiert, wird nie frei. Das könnte nur geschehen, wenn
es eine Sache gäbe, an die uns hingebend wir doch nur unserem
wahren Sein näher kämen. Wir würden ganz frei, wenn der Grund
der Dinge eigentlich zugleich die Wahrheit unseres Selbst wäre. Wer
also aus ihm lebte, müßte am direktesten leben, Wenn wir von
dieser Qüelle tränken, müßten wir uns in herrlicher Reinheit, Grad-
heit und Schlichtheit aufrichten, strahlend von Leben und Freiheit.
Wir kennen Einige, die uns dieses Leben vorgelebt haben und Einige,
die es unter uns leben. Wie heißt das Größte ihres Wesens?
Kindlichkeit. Vor diesen beugen wir uns gern, gerade weil sie

es nicht erwarten, gerade weil sie uns nicht ihre Ueberlegenheit zeigen
wollen. Sie sind die Vornehmen, die Andern nur die Vornehmtuer.
Sie sind nicht immer in Angst um ihre Positur, darum ist etwas so

Freies, Erlösendes um sie. Hier haben wir die rechten Herrenmenschen,
die aus eigenem Adel leben und nicht einmal daran denken, daß sie

adelig sind, die über Trotz und Nachahmung gleich erhaben sind. Davon

hat Nietzsche eines seiner schönsten Gesichte gehabt. Die letzte der
drei Verwandlungen des Menschen ist ihm das Kind. „Unschuld ist
das Kind und Vergessen, ein aus sich rollendes Rad, eine erste

Bewegung, ein heiliges Jasagen." Aber wie so oft, hatte Nietzsche auch

hier nur Wahrheit wieder entdeckt, die Er gelehrt und gelebt hätte,
von dem das Wort vvn der Rückkehr zum Kind zuerst gesprochen
worden ist. Das ist nun freilich nicht mehr jene naturhafte Kindlichkeit,

von der vorhin geredet lourde, sondern eine auf höherer Stufe
stehende, eine wiedergeborene Kindlichkeit.

Wo erscheint uns dieses Leben wieder? Wo sind die schlichten,
freien, hohen Menschen von diesem Geschlechte? Wir finden sie gerade
in den theologisch-kirchlichen Kreisen so selten. Wir „Gebildeten" namentlich

haben zu wenig von jener geistlichen Armut, die nicht umsonst
am Eingang der Bergpredigt steht. Es fehlt uns an Leidenschaft für
die Sache, an heiligem Ernst, an echter Naivität. Darnm findet Gott
an uns nicht Gefäße seines Lebens und Arbeiter für fein Reich. Das
Selbst steht im Wege. O daß das eitle Ich verzehrt würde vom Feuer
einer Liebe, die nicht das Ihre sucht! O daß wir erlöst würden zu
mehr Unschuld und Kindessinn — znm wahren Leben!

L, Ragaz,


	Direkt oder indirekt leben

