
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 4

Artikel: Gustav Werner

Autor: Wernle, Paul

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132011

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132011
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 116 —

Erledigung auch diese wichtige Seite vom Gesetzgeber den Ansprüchen
unserer Zeit gemäß berücksichtigt werde. vr. Lina Lüthy (Zürich).

«ustav Werner.

^Huch der Protestantismus hat feine Heiligen. Nicht unsere Reforma-
toren rechnen wir dazu, jene stürmischen, oft gewaltsamen Na-

^ tnren, deren Lebenselement der Kampf in der vollen Oeffent-
lichkeit der Geschichte gewesen ist. Sie haben in den ihnen aufgenötigten
Kämpfen selber zu viel geschlagen und verwundet, als daß das Wort
„heilig" für sie passen würde. Aber diejenigen dürfen wir ohne eine
falsche Anbetung zu unsern Heiligen zählen, die an ihrem Posten, mag
er vornehm oder klein gewesen sein, unwandelbare Liebe und lautere
Selbstzucht vor Gottes Augen bewahrt haben, nicht im Sinne der
Fleckenlosigkeit, aber in einer durch keinen Weltlärm und keine geheime
Selbstsucht getrübten Gemeinschaft mit Gott. Von einem von ihnen,
dem Schwaben Gustav Werner, hat man am 12. März dieses Jahres
den hundertsten Geburtstag gefeiert. Er soll in diesem Blatt nicht
vergessen werden, weil er in seiner Weise an der sozialen Aufgabe der
neuern Zeit gearbeitet hat, nicht theoretisch — soweit er theoretisiert,
wird er vermutlich als rückständig erscheinen — aber durch eine praktische

Arbeit, die sogar in dem, was daran unpraktisch erscheint, unsern
Respekt verdient.

Gustav Werner stammt aus einem Rationalistenhaus und ist
selbst in seiner Jugend ein Rationalist gewesen. Bekanntlich schwankt
das Urteil über den Wert rationalistischer Frömmigkeit zwischen arger
Geringschätzung und Vergötterung, und das kommt daher, daß nicht
nur verschiedene Maßstäbe zur Beurteilung herangezogen werden,
sondern jeder beim Wort Rationalist wieder an andere ihm bekannte
Typen denkt. Vor einem Mann wie dem Vater Gustav Werners
kann jeder Christ nur den Hut abziehen. Er verkörperte jenes schlichte
praktische Christentum, das in einem rechtschaffenen Lebenswandel vor
Gottes allgegenwärtigem Auge und in einer festen Hoffnung des ewigen
Lebens bestand. Man hat den ganzen Mann vor sich in den Worten,
die er seinem Sohn zur Konfirmation schrieb: „Vergiß deines Lebens
Zweck nie! Er ist Veredlung und Vervollkommnung deines Geistes.
Darum muß er mit lauter Sinnlichem, mit lauter Unvollkommenem
umgeben sein, denn nnr durch Widerstand entsteht das Werk der Kraft.
Nur hierin suche deinen innern Frieden, nicht in Gütern außer dir; diefe
sollen dir dienen, du nie ihnen. — Handle nie ohne Ueberlegung, tue
nichts, was dich gereuen könnte; gehe täglich mit guten Menschen und
guten Büchern nm; sei vorsichtig in der Wahl deiner Frennde; dein



— 117 —

nächster nnd liebster Freund aber sei Gott, der Schöpfer und Lenker
deiner Schicksale. So wirst du glücklich leben und noch im spätesten
Alter die Freude sein deines dich zärtlich liebenden Vaters." Der
fünfzehnjährige Sohn aber schreibt seinem Vater nach Empfang des

Abendmahles: „O möchte ich doch die Liebe, die Paulus 1 Kor. 13
so schön beschreibt, selbst besitzen! Aus ihr fließen alle Tugenden,
sowohl die christlichen als die bürgerlichen. Wenn einer Gott und Jesus
liebt, so liebt er auch die Menschen, denn dadurch beweise ich meine
Liebe zu Gott und Jesu, wenn ich seine Gebote befolge, welche, wie
er selbst sagt, kurz zusammengesetzt in Gottes- und Nächstenliebe
bestehen, und sein Lieblingsjünger Johannes wiederholte immer die Worte:
„Kindlein, liebet einander!" Solche Nächstenliebe hat Werner denn auch
von der Schulzeit an im Leben geübt in der Pflege eines ansteckenden
Kranken, in der Drangabe seines ganzen Barvorrats und seiner Kleider
für Neberfchwemmte, im Austausch seiner guten Stiefel gegen die
zerrissenen eines Handwerksburschen. Die ganze Richtung seines Lebens
steht in dieser werktätigen rationalistischen Frömmigkeit schon fest.

Werners Studienjahre sielen in die sogenannte Erweckungs-
zeit, wo auch in Württemberg Ludwig Hofacker und andere junge
Theologen in fast methodistischer Weise den alten reformatorischen
Glauben, das Evangelium von der Sünde und der Gnade, erneuerten.
Der alte Rationalismus mit seiner Vernunftfreude und feinem
optimistischen Tugendbegriff genügte dem jüngern Gefchlecht zum großen
Teil nicht mehr, es ist ein Zeichen seiner Ungenüge, daß auch der
junge Werner sich mit Begeisterung den Offenbarungen des nordischen
Propheten Swedenborg hingab, dessen Schriften gerade in dem
Haus, in dem er in Tübingen wohnte, als Orakel verehrt wurden.
Sein Vater verbot ihm zwar eine Zeit lang die Lektüre diefer für
feinen braven Rationalistengeschmack gefährlich scheinenden Bücher und
der Sohn hat das Opfer des Gehorsams gebracht. Aber der beständige
Umgang mit den Swedenborgianern in Tübingen ließ ihn nicht aus
dieser Schwärmerei herauskommen, bis schließlich auch der Vater von
dem Nutzen dieser Literatur fich überzeugte. Auf den ersten Blick
scheint der Gegensatz zwischen den Gedanken des Geistersehers und
dem Durchschnittsrationalismus, von dem Werner herkam, gewaltig.
Geisterorakel, die Swedenborg empfangen haben will, tragen hier an
Stelle der Vernunft das ganze System, und auch das Menschenleben
fcheint hineingestellt mitten zwischen die unsichtbaren Mächte, die guten
und die bösen Geister, die es hinauf- und hinabziehen. Und doch ist
der Grundgedanke Swedenborgs ein rein moralischer, wie er gerade
einem Rationalisten am ehesten einleuchten mußte. An die menschliche
Freiheit wird appelliert, jeder Menfch hat es letztlich in seiner Hand,
ob er den guten oder den bösen Geistern folgen will, und Christus,
der Mensch gewordene Gott, ist das Symbol der kämpfenden und
stegenden Menschheit, die in seiner Nachfolge und seiner Kraft durch
Gottvertrauen und Liebe, welche die Hauptsache am Glauben ist,, ge-



— 118 —

rettet wird. Tätige Liebe, gute Werke, Buße, Leben nach
Gottes Gesetz nennt Swedenborg die wesentlichen Stücke der Kirche,
immer vorausgesetzt den Glauben an den einen Gott; was ist das
viel anderes, als was auch der ernste Rationalismus in den Mittelpunkt
des Christentums stellte? Dazu kam dann freilich eine sehr scharfe,
auf Geisterstimmen gestützte Kritik der reformatorischen und orthodoxen
Lehre an einigen Hauptpunkten: Dreieinigkeit, Verdienst Christi und
Rechtfertigung und — das war vielleicht die Hauptanziehungskraft —
die wundervolle Verheißung einer neuen Kirche, in der Jesus
Christus in den Herzen und dem Leben der Gläubigen Gestalt
gewinnen wird; nicht von den Wolken des Himmels ist er zu erwarten,
in den Menschen der Zukunft wird seine Erscheinung sein. Was also
Werner durch Swedenborg gewann, das ist nicht etwas zu seiner
frühern Ueberzeugung Gegensätzliches, sondern einfach die Hineinstellung
feines schlichten ernsten Moralglaubens in eine etwas phantastische,
aber eben darum für jugendliche Gemüter in der Zeit der ersten Sehnsucht

und der ersten Liebe so anziehende Umrahmung, deren nächste
Folge freilich die war, daß er sich zur Kirchenlehre und zur kirchlichen
Organisation in scharfen Gegensatz gestellt fühlte, gerade da er im
Begriff war, sich auf das Pfarramt vorzubereiten. Er wünschte sehnlich
den Zustand der bisherigen Kirchen verändert zn sehen, da „in den
bestehenden Kirchen Religion nicht zu finden sei." Zunächst ging er
in längerem Urlaub nach Straß bürg, wo er in dem Kreise des

Kaufmanns Wegelin seine geistige Heimat sand. Wegelin ist einer
der vertrautesten Freunde des berühmten Pfarrers Ob er lin im
Steintal gewesen und wie Oberlin selbst ein Swedenborgianer.
Wenn aber Werner nun in dem bereits gestorbenen Oberlin sein
Ideal fand, so bedeutete das gegenüber der srühern Swedenborgianerei
schon einen bedeutenden Fortschritt, denn Oberlin war nicht Theoretiker
der Geisterkunde, sondern ganz und gar Praktiker, der durch Schule
und Industrie sein verwahrlostes Steintal materiell und geistig
gehoben und aller Welt ein Beispiel gegeben hatte, wie die Praxis des
Christentums zunächst im kleinen Kreis die innere und äußere Welt
zu verändern vermag. Werner hat bei Wegelins Tod mit Oberlins
Ring, dem teuersten Vermächtnis Wegelins, wirklich ein gut Teil von
Oberlins Geist bekommen, und wenn dieser Oberlinsche und Wegelinfche
Geist auch in allerlei jugendlichen Experimenten der Geisterseher«, von
Werner kindlich gläubig aufgenommen, seine romantische Periode
bezeugte, so war das kein Schaden. Wo ein so gewaltiger Liebesdrang
und eine so übermächtige Hoffnung ein junges Gemüt überwältigt
haben, darf niemand fich wundern, wenn Geisterstimmen lebendig
werden. Daß in dem Schwärmer ein Mann steckte, dafür legte er
die Probe ab, als er, den Eltern folgend, seine Lieblingsidee, für
Swedenborg literarisch in der weiten Welt zu wirken, drangab und
sich zum Kirchendienst meldete, nicht ohne der mißtrauisch
gewordenen kirchlichen Behörde das Versprechen abzugeben, daß er in



— 119 —

seine Vorträge in Kirche und Schule nichts Sektiererisches von Swedenborg

aufnehmen werde. Dadurch wurde der damals schon drohende
Konflikt mit der Kirche vorläufig noch aufgehalten und der junge
Werner seiner engern Heimat zurückgegeben, der er gehörte, mit der
er immer inniger verwachsen wurde. Und gerade der Umstand, daß
die schwäbische Kirche sür Swedenborgische Schrullen keinen Platz hatte,.
hat Werner selbst darin bestärkt, nur das praktisch Wertvolle an dem

neuen Evangelium herauszuarbeiten, und das war gut.
Er kam als Vikar nach Walldorf, drei Stunden von der Stadt

Reutlingen entfernt, in der sein Vater inzwischen Direktor der Finanzkammer

geworden war. Da trat er als Bußpredige^r nach Art
Johannes des Täufers auf und wollte die Gemeinde im Sturm für
Jesus erobern. Von Buße pflegten ja auch die schwäbischen Pietisten
zu reden, aber in einem andern Sinn. Sie wollten durch ihre
Bußpredigt die Menschen zerknirschen, damit sie dann bereit seien, das
Evangelium von der Sündenvergebung durch Christus anzunehmen,
und darin Trost und Frieden fänden. Werner dagegen hielt in seiner
Bußpredigt den Leuten das herbe christliche Ideal eines Lebens reiner
Selbstverleugung und tatkräftiger Liebe vor Augen, um ihnen zu zeigen,
daß sie noch keine Christen seien, aber es werden müßten in ihrer
eigenen Person, nicht nur in der Stellvertretung Christi.
Reformation des ganzen Lebens war fein Ziel. Er hat die Pietisten
seiner Gemeinde arg vor den Kopf gestoßen, da er ihr Extrachristentum
von viel Heuchelei und Lieblosigkeit entstellt fand. Wvrtchristentum
und Tatchristentum, Religion des frommen Gefühls und des tütigen
Lebens stießen da zusammen. Es ist freilich auch viel jugendlich
Unreifes an diesem Bußprediger gewesen, er wollte gleich Früchte sehen
und fand doch fast keine, denen es ernst mit der Bekehrung war.
Dann fühlte er sich vereinsamt und enttäuscht, es fehlte ihm die rechte
innere Freudigkeit. Daß er schon mit dreißig Jahren einen Predigtband

herausgab „Reden aus dem Wort" zeugt von einem
übergroßen Drang der Mitteilung. So ist ihm auch seine Gemeinde zu
klein gewesen für die Mission, zu welcher er den Ms vernahm, er
ließ sich nach Reutlingen und nach Stuttgart zu Reisepredigten
einladen, übrigens mit gutem Gewissen, ohne Vernachlässigung seiner
nächsten Pflicht. Aber darin war er nun ein rechter Oberlin, daß er
den Worten die Taten folgen ließ, 1837 gründete er nach Oberlins
Vorbild eine Kleinkinderschule und eine Industrieschule, unterstützt

von der treuen Hilfe einer Nähterin feiner Gemeinde, dem

„Bäsle", wie's die Kinder nannten, und von deren Nichte, dem

„Rosebäbele", welche beide von da an die unzertrennlichen Begleiter
seines Lebens sind. Nun war er der Kinderfreund geworden, der mit
feinen Kindern spielte, sang, ihnen erzählte, jedes einzelne von ihnen
auf dem Herzen trug. Als im Jahre 1838 eine Mutter in Walldorf
von sechs Kindern wegstarb und keine der wohlhabenden Familien des
Ortes sich zur Aufnahme eines der Kinder verstand, sagte sich Werner,



— 120 —

daß er zuerst selber tun sollte, was er von seinen
Zuhörern verlangte, und nahm das kleinste, am meisten der Pflege
bedürftige Kind zu sich, d. h. er ließ es durch das Bäsle auf seine

Kosten erziehen, das Nachtessen hat er von da an auf der Stube des

Bäsle mit dem Kind zusammen genommen. Bald kamen weitere
Kinder hinzu, der Anfang zu einem Rettung s h ans war geschehen,

und es fehlte nicht an Gaben aus Nah und Fern. Auf dem Backhaus
der Gemeinde Walldorf wurde ein oberer Stock erbaut, in dem die
kleine Rettungsanstalt und die Kleinkinderschule und die Industrieschule
ihre Unterkunft fanden. Es war nun kein bloßes Wort mehr, wenn
Werner, die Liebe als das Wesentliche im Christentum bezeichnete. Die
erträumte fwedenborgische Kirche der Zukunft hatte in dem weltnn-
bekannten Walldorf einen greifbaren Anfang genommen.

Nicht von dieser begrenzten Liebestätigkeit, wohl aber von
Werners Missionsdrang in die Weite aus ist es zum schweren
kirchlichen Konflikt gekommen. Ein Demokratenblatt „Der Beobachter"
übte gehässige Kritik an Werners Reisepredigten und erklärte es

speziell für einen Vikar für unschicklich, auswärts Erbauungsstunden
zu halten. In der Tat konnte das Konsistorium darauf hinweisen,
daß in der Instruktion für Pfarrgehilfen es den Vikaren durchaus
verboten war, Privatversammlungen zu leiten und Privaterbauungs-
stunden zu halten. Werner aber, der stch sagen dnrfte, daß schon

manche Seele durch ihn dem Christentum gewonnen war, die schon

seit Jahren in Zweifel nnd Anfechtung stand und oft gar keine Kirche
mehr besuchte, nahm darauf feine Entlassung als Vikar von
Walldorf. Seine kirchliche Amtstätigkeit steht damit an ihrem Ende.

Zweifellos hatte die kirchliche Behörde den Buchstaben des Rechts für
fich, und Werners Art ist insofern pietistisch, als von jeher der Pietismus

aus den kirchlichen Rechtsordnungen sich nichts gemacht hat.
Aber daß kirchliche Behörden keinen höhern Maßstab als das
geschriebene Recht kennen, das gerade ist das Jesuswidrige daran; sie

würden jederzeit Jesus selbst von sich ausschließen, wenn er einen

Satz des Kirchenrechts überträte. Für Werner war dieser erste kirchliche

Konflikt nur der Anfang einer Kampf- und Leidensgeschichte mit
der Kirche, die ganz gemacht war, um ihn zum Kirchenfeind zu stempeln.
Nachdem er von Walldorf mit seinen zehn Kindern, dem Bäsle und
dem Rosebäbele nach Reutlingen gezogen war und von dort aus
zugleich sein Rettungswerk und seine Evangelisation weiter betrieb,
hat ihm das Konsistorium aufs neue die Abhaltung von
Privatversammlungen verboten, das Ministerium aber, an das er appellierte,

sie gestattet unter einschränkenden Bedingungen, die das
Konsistorium zu bestimmen hatte; es müßten seine Privatversammlungen
auf den Raum eines Zimmers in einem Privathans beschränkt sein.
Um Platz zu finden für die Menge der Stundenleute, nahm Werner
erst zu einem Dachboden, dann zu einer Schafscheuer feine
Zuflucht, in der denn, wie in einer rechten Kirche, 400 bis 500 Leute



— 121 —

sich zusammenfandeil. Daneben setzte er seine Reisepredigten fvrt in
allen Teilen Württembergs, je von Montag morgen bis Donnerstag
abend in jeder Woche. Er rief feine Zuhörer überall von einem
Christentum des bloßen Glaubens zu dem der Liebe und der Tat auf,
bekämpfte ihr Pochen anfs Verdienst Christi, wenn sie doch durch ihr
Leben bewiesen, daß Jesus nicht in ihnen selbst lebendig fei, zeigte an
den ernsten Zeichen der Zeit, daß wir der Wiederkunft Christi
entgegengehen, die darin besteht, daß Gemeinden der Liebe sich

allenthalben bilden, in denen Jesus als König der Gerechtigkeit seine Macht
beweist. Das war freilich ein ganz anderes Evangelium als das
durchschnittlich pietistische, ganz deutlich erkennt man darin die
Nachwirkung von Swedenborg, aber biblisch war es auf seine Weise
so gut und so schlecht als das pietistische, und wenn allen Pietisten in
Württemberg das Recht der Propaganda und der „Stunden" zustand,
warum nicht auch Gustav Werner? Im Hauptpunkt hatte er sicher
Jesus für sich, darin, daß es letztlich vor Gott auf Liebe und
tatkräftige Bewährung des Gottesbesitzes ankomme, nicht auf ein „Herr,
Herr" sagen und einen Glauben an ihn, der das ganze Leben unverändert

läßt. Er hat freilich Lnther und das augsburgische Bekenntnis,

ans das er als Theologe verpflichtet war, nicht verstanden, aber
er verstand das, was gerade seine Zeit brauchte, und für das eine

Kirche offen sein muß, wenn sie den christlichen Namen tragen will.
Mit Notwendigkeit mnßte es aus diesem innern Gegensatz heraus zum
öffentlichen Kampf kommen, zuerst zur Zeitungsfehde gegen ihn im
„Christenboten", dem schwäbischen Pietistenblatt, dann zum Kampf
einzelner Pfarrer und Gemeinden gegen Werner, der sich im Versagen
der Kirche vder dem Ausweis aus der Gemeinde ausdrückte, dann
1849 in einer förmlichen Anklage einer Gruppe von Pfarrern an die
oberste Kirchenbehörde, worin auf den Widerspruch Werners, der als
Kandidat immer noch äußerlich im Kirchendienst stand, zur augsburgischen

Konfession hingewiesen war. Zu einer Erklärung über seine

Stellung zum Bekenntnis aufgefordert, sprach sich Werner rund und
ehrlich gegen jeden Symbolzwang aus, da Christus allein und
nicht ein späteres Menschenwort der lebendige Mittelpnnkt der Kirche
sein dürfe; er legte dar, was er gegen einzelne Sätze des Bekenntnisfes

anf dem Herzen habe, bekannte seinen Glauben an die Kirche
der Zukunft als eine Kirche der tätigen Liebe und des
christlichen Sozialismus (der Ausdruck stammt von Wichern her)
und bat, man möge ihn nicht zu einer Verpflichtung auf die
symbolischen Bücher drängen. Zum Unglück ließ einer der pietistischen
Führer, der eine Abschrift der Werner'schen Erklärung in die Hände
bekam, dieselbe drucken und verbreiten nebst einer Gegenerklärung
dazu, eine unlautere Agitation, die eine allgemeine Hetze der Pietisten
gegen Werner hervorrief. Das war nicht der Grund, wohl aber
auch ein Grund, warum Werner einem sehr entgegenkommenden
Schreiben des Konsistvrinms, das ihm dnrch möglichste Weitherzigkeit



— 122 —

die Unterschrift der Symbole erleichtern wollte, mit rnndem „Nein"
antwortete. Darauf erfolgte seine Streichung aus der Liste der
Kandidaten des evangelischen Predigtamtes und das
offizielle Verbot aller schwäbischen Kirchen sür Werner. Die
Kirche der Gegenwart erklärte damit, nicht gewillt zu sein, eine Kirche
der Zukunft aus sich herausbilden zu lassen.

Diese Geschichte muß jeden Feind der Kirche entzücken und jeden
Freund entsetzlich berühren. Ein Mann der lautersten Gottes- und
Menschenliebe, in dem Jesus Gestalt gewonnen hat, wie in ganz wenigen
Menschen des 19. Jahrhunderts, von der offiziellen Kirche der Möglichkeit

des kirchlichen Wirkens beraubt! Und die das tat, das ist die
schwäbische Kirche, in der neben dem Glauben das evangelische Leben
immer besonders kräftig entwickelt war, und sie tut es auf das
Drängen der Pietistenpartei hin, die sich rühmte, das Christentum

in dieser Zeit wieder neu belebt zu haben. Wem fällt nicht ganz
von selbst der Vergleich mit den Pharisäern und Schriftgelehrten ein,
ins Moderne übersetzt die Pietisten und Pfarrer? Wir verstehen Werner
wohl, wenn er damals schrieb: „Ich mnß auf die Gefahr hin, einer
vermessenen Selbstüberhebung bezichtigt zu werden, darauf aufmerksam
machen, wie viel Aehnlichkeit die frühere Verwerfung des Ecksteins
mit der Art und Weise hat, mit welcher gegen die Richtung verfahren
wird, die nichts anderes als diesen Grund legen möchte."

Und doch, das wahrhaft Erhebende an dieser Geschichte ist, wie
Werner es aufgenommen hat. Er war eine weibliche Natur nach
seinem eigenen Zeugnis, überzart und überempfindlich, und gerade
den erwähnten Selbstvergleich mit dem Leiden Jesu rechne ich zu dem
Allzumenschlichen und Weiblichen an seiner Art. Aber darin ist er
ein Mann und ein Christ gewesen, daß er sich auf die Dauer in gar
keine Erbitterung gegen die Kirche treiben ließ, daß er unerschütterlich
in der Liebe beharrte. „Dürfte ich meiner Natur folgen, so würde
ich schnell, namentlich nach solcher Behandlung, aus der Kirche scheiden
und sie, wie so viele jetzt, als ein Babel ansehen, das nimmer zu heilen
ist. Ich für meine Person hätte durch einen Austritt nichts zu
verlieren, ich würde im Gegenteil mehr Ruhe gewinnen und viel Kampf
nnd Leiden wäre mir erspart, aber ich würde damit nicht im
Sinn des Meisters und nicht für das Wohl der Kirche
handeln." So hat er den Austritt aus der Kirche nicht gesucht
und ist als ein Glied derselben gestorben, obfchon er und seine
Anhänger eine Gemeinschaft für sich waren, die abseits der großen
kirchlichen Bewegung stand. Den eigentlich kirchlichen Kreisen Württembergs

ging zu seinen Lebzeiten der Segen der Wirksamkeit dieses Mannes
verloren, sür sie war er ein unkirchlicher, ein verdächtiger Mann. Aber
Werner hat nicht nur sein Herz von der Verbitterung frei gehalten,
er behielt den universalen Zug, der den Sektirern so leicht abhanden
kommt, mehr noch, er ist in seiner Person auch ein Beweis des Starken
und Gilten der kirchlichen Gemeinschaft, denn er lebt doch aus dem



— 123 —

Schatz der Frömmigkeit seines Heimatlands; selbst der Pietismus hat
in ihm nur die dogmatische Enge abgestreift und den Schritt zur
Menschlichkeit getan, in der ganzen Christusbegeisterung und dem ganzen
massiven Bibelglauben, der uns an Werner immer wieder pietistisch
anmutet, steht er als Kind der Erweckungszeit vor uns bis ans Ende.
Freilich wenn heute Werner in allen Lagern verherrlicht wird, auch
von den Nachkommen seiner gehässigsten Gegner, so will das noch
nicht so viel heißen, es erinnert uns an Math. 23, 29 ff. Aber das
ist doch auch hier das Erfreuliche, daß fich vor einer solchen Jesusart,
wie sie in Werner lebte, zuletzt jedes Menschenkind verneigen muß,
daß es einen stillen Sieg der Liebe gibt und geben muß, an den wir
glauben dürfen.

Von diesem Wirken der Liebe kurz zu erzählen soll nun noch

versucht werden. Zunächst galt es in Reutlingen das Rettungswerk
an den Kindern fortzusetzen, das in Walldorf begonnen war. Die
Kinder waren in zwei Jahren schon bis auf 30 angewachsen, in drei
Jahren auf 42. Das einemal bat die Mutter um Aufnahme ihres
Kindes, dann wieder schickte ein Stuttgarter Kaufmann ein im Gebüsch

gefundenes Kind, oder es langte ein gekaufter Kochkessel an mit einem
Kind darin: der Kessel fei geschenkt, wenn man das Kind aufnehme.
Eine Reihe Kinder mußten ohne Kostgeld erzogen werden, da traten
die Reutlinger Freunde und die Wernerianer im ganzen Lände mit
ihren Gaben ein. Zur Beschäftigung der Kinder wurde zuerst die
in Reutlingen verbreitete Strickerei eingeführt, dann konnten
einige Grundstücke und die erste, bald auch die zweite Kuh erworben
werben, um vor allem die Knaben landwirtschaftlich zu schulen.
Als Gehilfen standen die beiden Getreuen aus Walldorf, das Bäsle
und das Rosenbäbele Werner zur Seite, seit 1841 auch die Frau,
die Werner unter der Bedingung geheiratet hatte, daß sie persönlich
nichts von ihm zu erwarten habe, daß ihre Aufgabe nnr die sei,

ihm eine Gehilfin in seiner Arbeit zu sein; es ist die Frau, die

am Tag nach der Hochzeit allein mit den Kindern des Rettnngs-
hauses von Walldorf heimwandern mußte, während der Mann auf.
eine feiner Predigtreisen ging. Da auch diese drei weiblichen Kräfte
nicht ausreichten, traten seit 1842 an Hausgenossen in die

Anstalt ein, Jungfrauen, die von Werners Rede ergriffen ihr ganzes
Leben in den Dienst der Liebe stellen wollten. Ohne Lohn stellten
sie eine jede ihre besondere Kraft und Begabung zur Verfügung,
und so bildete sich ganz von selbst eine kommunistische
Gemeinschaft unter Vater Werners Leitung, eine Gemeinschaft der
Arbeit und der Entbehrung, denn die Mittel des Unterhalts waren
karg, aber auch eine Gemeinschaft großer Freude und Befriedigung.
Denn es herrschte ein fröhlicher Geist in Werners Haus, die fremden
Kinder sollten hier, soweit das möglich ist, einen Ersatz für Mutterliebe

finden, und der Hausvater war der Liebling aller Kinder und
Erwachsenen. Körperliche Züchtigung war verpönt, ein einfaches



— 1S4 —

ernstes Wort, unter Umständen auch der Entzug von kleinen Genüssen
und Vergnügungen waren die einzigen Strafmittel. Selbstverständlich
umrahmten die Morgen- und Abendandachten die Tagesarbeit, und
so oft Werner zu Hause war, betete er mit den Kindern einzeln und

insgesamt. In der Freiheit und der Fröhlichkeit erinnert das Rettungshaus

an die Wichern'schen Anstalten, doch ist Werner nicht auf
den Gedanken der Familiengruppierung gekommen und überhaupt
besaß er das außerordentliche Organisationstalent Wicherns nicht, er

klagte selber, daß das Organisieren seine Sache nicht sei. Der
Norddeutsche ist ein ganz anderer Praktiker, dem Schwaben Werner eigneten
jene Sorglosigkeit und Kindlichkeit des Gemüts, die so furchtbar
schwere Stunden in sein Leben bringen sollten und die doch seinem
Leben einen fo eigenen Zauber verleihen. Paul Wernle.

(Schluß folgt.)

Umscbau.
freunde «er neuen Wege. Unter

diesem Namen kamen im verflossenen
Winter dreimal in freier Weise eine

stattliche Zahl von Leuten in der
Schmiedenzunft in Basel zusammen, um über
religiöse Dinge zu reden. Es war vorher

angezeigt worden, daß man die
Möglichkeit schaffen wolle, außerhalb der
kirchlichen Parteiorganisationen religiöse
Fragen zu besprechen. Erfreulich war
es nuu, daß diese Zusammenkünfte nicht
nur sehr gut besucht wurden, sondern
daß auch Leute aus allen möglichen
Parteirichtungen das Wort verlangten.
So gab es denn jedesmal nach dem
ersten Votum eine längere Diskussion,
Da jedermann von dem reden konnte,
was ihm jeweils bei der zu besprechenden
Frage wichtig schien, ist es leicht
begreiflich, daß etwa einmal die Diskussion

auf einen Nebenweg geriet. Das läßt
sich in solchen Fällen nicht hindern.
Im Ganzen scheint uns aber doch ein
sehr ersreulicher und verheißungsvoller
Anfang gemacht zu sein, —

Im Dezember sprach Herr Prof.
Wernle über unsere Stellung zu Jesus,
Jesu Botschaft ist vor allem die Hoffnung,
daß Gott schon auf dieser Erde die Menschen

vorwärts führen will, Jesu
Botschaft ist aber auch eine Forderung und
zwar zunächst nicht an die Welt, sondern
an uns persönlich, indem Jesus von
uns Herrschaft über die Seele und
helfende, verzeihende Liebe zu den Brüdern
verlangt. Darum gibt es kein anderes
Christentum als das praktische.

Im Januar redete Herr Liechtenhan,
Pfarrer in Buch, über die Bibel,

Er führte aus, wie die Jnspirationslehre


	Gustav Werner

