
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 4

Artikel: Christentum als Ideal, Symbol und Wirklichkeit : ein Rückblick und ein
Ausblick (Schluss)

Autor: Bader, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-132008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-132008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 99 —

auch wir bei solcher Arbeit einsam werden, so darf uns das nicht
wundern; wir sollen uns darüber weder grämen noch uns etwas
darauf zu gute tun. Auch darüber dürfen wir uns nicht täuschen:
das Höchste sür das persönliche Leben, das unreflektierte, unmittelbare,
frohe Kindesverhältnis zum Vater im Himmel werden nur wenige
auf Erden erreichen. Aber schvn auf dem Wege dazu fein, während
wir die Weggefährten grüßen, die dem gleichen Ziel zustreben — schon
das macht das Leben lebenswert. Fr. Sutermeister.

iMistenlum als ISeal. Svmvoi uns

MiMMett.
6in WckMck una ein Husdllek.

(Schluß.)

Infolge dieser Eigenart, die Menschen durch die Ideen blind zu
> machen für das wirkliche Leben, ist der neue Zeitgeist unheilvoll

geworden für das bewußte christliche Leben. Zwar hat Schleiermacher

sehr bald der brausenden Jugendlichkeit der Bewegung, die
alle Religion wegzufegen drohte, indem sie die Grundlagen derselben
anzweifelte, ein Ziel gesetzt und die Inauguration einer eigentlichen
theologischen Wissenschaft ermöglicht durch die Forderung, daß nicht die
Möglichkeit der Religion, sondern die Tatsächlichkeit des religiösen
Lebens und Erlebens Erfahrungsobjekt der neuen Wissenschaft sein
müsse. Nichts destoweniger ist sogar teilweise in Schleiermacher selber,
die Theologie ganz in das Fahrwasser der gedanklichen Spekulation,
der idealistischen Philosophie hineingezogen morden. Und auf diesem
Boden hätte sie sich (und hat sich anch teilweise) ganz von den Grundlagen

jeder wahren Religion entfernt, wenn sich nicht ein anderer
Zweig der neuerstandenen Wissenschaft langsam als Korrektiv den
wirklichkeitsfernen Spekulationen untergeschoben und das Hauptgewicht des
Interesses auf seine Achseln genommen hätte. Nämlich: die Erforschung
der Erscheinungswelt führte selbstverständlich auch zur voraussetzungslosen

Erforschung der Vergangenheit des Menschengeschlechtes : die
Geschichtswissenschaft bildete fich heraus. Sie wirft sich auf die
Erforschung der dem Christentum zu Grunde liegenden Tatsachen und
wird im Laufe ihrer Entwicklung, die ihren Abschluß noch nicht gefunden
hat, ihrer Natur entsprechend gedrängt, das allein Tatsächliche und
Wirkliche in der Vergangenheit herauszuarbeiten und darzustellen.
Dadurch bringt sie in die idealistische Theologie ein neues Moment
hinein: einen durch die Historie geweckten und entwickelten Wirklichkeitssinn,

dnrch den es endlich gelingt, das hinter den Symbolen versteckte



^ 100 —

Leben aus Gott als solches zn erfassen und damit die Symbole als
Hilfsmittel einer Vergangenheit richtig einzuschätzen und zu überwinden.
So hat Gott durch den zunächst zügellos scheinenden Geist der reinen
Verstandestätigkeit Jefum neu erstehen lassen und dadurch für den
modernen Menschen die Möglichkeit geschaffen, die Eigenart der
Persönlichkeit des Erlösers von einer neuen Seite her zu begreifen und
sich ihn vertraut zu machen, ganz anders als dies durch die Vermittlung

der aus einer andern Weltauffafsung heraus entstandenen Symbole
möglich wäre. Die Leben-Jesu-Forschung vermittelt also eine direkte
Anschauung Jesu Christi, daß wir ihn sehen, wie wir ihn verstehen
können, nicht wie ihn frühere Jahrhunderte verstanden haben. Nnd
darauf kommt schließlich doch alles an: daß auch wir ein festes

Verhältnis zu Jesu gewinnen, daß er uns vertraut und lieb wird.
Für seine Größe und Unvergleichlichkeit brauchen wir dabei nicht zu
fürchten: dieselbe drängt sich auf und setzt sich durch, ob wir wollen
oder nicht. Oder haben bestimmte Kreise doch recht, wenn sie hier
ihre Befürchtungen äußern? Vielleicht. Wenigstens haben verschiedene
Modernisierungsversuche des Evangeliums oder dichterische Darstellungen
des Lebens Jesu gezeigt, daß der Intellektualismus, auch wenn er an
den Geschichtswissenschaften gewachsen ist, nur allzu oft die einfachsten
und wirklichsten Regungen des Lebens nicht zu erfassen vermag und
daß er anderseits auch die Demut verloren hat, die uns heißt schweigen
vor den Mysterien der Persönlichkeit.

Nun wissen wir aber, daß jene Kreise der Kirche, welche die
voraussetzungslose Lebens-Jesu-Forschung ablehnen, sich überhaupt mit
Macht gegen den neuen Zeitgeist wehren und wehrten. Der
Rationalismus hatte eben in seinen Anfängen den reformatorischen
Symbolismus keineswegs überwunden, sondern bloß verdrängt. So erhielt
sich derselbe im tiefsten Grunde ungeschwächt weiter und kämpfte im
Verlaufe des 19. Jahrhunderts, leider nur zu oft Schulter an Schulter
mit der politischen Reaktion gegen den Idealismus. Es bildete sich
eine neue Orthodoxie, die sich innerlich — mit Recht — dem neuen
Geiste entgegengesetzt und deshalb gedrängt fühlte, an den in Symbolen

festgelegten Heilswahrheiteu festzuhalten. Wir müssen diesen
Kampf der Orthodoxie als einen heldenhaften bewundern, um fo mehr,
als die freigesinnten Richtungen nur zu oft vor dem oft recht platten
Zeitgeist kapitulierten. Der Kampf wird aber, für die Orthodoxie
tragisch von dem Augenblick an, da die historischen Wissenschaften den
neuen Weg zu Jesus auftun und die Tatsächlichkeit seiner eigenartigen
Persönlichkeit in einem neuen Lichte zeigen. Denn um des symbolischen
Christus willen meint die Orthodoxie den historischen Jesus abweisen
zu müssen, trotzdem sie doch fühlen sollte, daß es für die Menschen
nicht darauf ankommt, Jefum zu erfassen in der Denkart früherer,
freilich in der Erkenntnis der Lebenskräfte sehr gut orientierter
Jahrhunderte, sondern darauf, daß sie ihm überhaupt nahe kommen und
er ihnen zu einem Förderer und Vertiefer ihres Lebens wird. Ich



— 101 —

nenne diese Stellungnahme der Orthodoxie tragisch, weil durch sie

gerade für die Mehrzahl der heutigen Menschen das verunmöglicht
wird, was dieselbe Orthodoxie so recht aus vollem Herzen wünscht:
der Anschluß an Jesus den Christus. Denn schließlich müssen wir die
Menschen jedes Zeitalters nehmen wie sie sind und ihrer Eigenart Rechnung
tragen. Die Eigenart des modernen Menschen bleibt aber der In-
tellektialismus bis zum einfachsten Blusenmann hinab. Daß die

Orthodoxie freilich zu allen Zeiten denjenigen, denen sie beizukommen
vermochte, ein innigeres, persönlicheres Glaubensleben zu vermitteln
vermochte, fei ohne weiteres zugestanden.

Das große gewaltige Leben, das auf Erden pulsiert, kümmert
sich aber wenig um die Theorien oder Symbole oder Ideale einzelner
kleiner Gruppen, sondern wälzt sich mit ungeheurer Wucht vorwärts
gemäß den in ihm tatsächlich wirkenden Kräften. Als elementare
Kraft aber schafft im Völkerleben der Drang nach Erhaltung des
leiblichen Lebens, die Not, sich Brot und Obdach erringen zu müssen.
Mehr oder weniger sind diese fundamentalsten Bedürfnisse des Menschen
immer ausschlaggebend gewesen im Verhalten der Menschen zu einander
und in der Herausbildung einer bestimmten Gesellschafts- und
Staatsordnung. Durch den Rationalismus wurden die Möglichkeiten der
Brotgewinnung, der Erschließung der Erde aber plötzlich ins
Ungemessene vermehrt, ja, die Arbeitsart, durch die alles gewonnen wird,
direkt umgeändert und auf einen fundamental neuen Boden gestellt.
Somit mußte sich das ganze Erwerbsleben ändern und hat sich geändert,
mehr als je aber sozusagen rein aus dem Antrieb jener genannten
Kräfte heraus, dem Hunger und der Angst vor der Not. In frühern
Jahrhunderten haben die Machtansprüche einzelner Führer anch ihr
Wort mitgesprochen. Wir wissen wie aber gerade diese Machtansprüche
von den neu sich bildenden bürgerlichen Kreisen in der ersten Hälfte
des 19. Jahrhunderts mit einem gewaltigen Aufwand von Pathos
„iu tvrs,nnc>s" ausgeschaltet wurden und was blieb, — war das
unpersönlichste, furchtbarste: die blinde Gewalt des Selbsterhaltungstriebes

der Massen. Und er ging, ein gelehriger Schüler des Rationalismus,

„vvraussetzungslos" an's Werk und gestattete den christlichen
Ideen nur gerade soviel Raum in der Mitgestaltung der neuen
Zustände und Staatsordnungen als nötig war, um einigermaßen den
Eindruck einer von!, der Rücksicht anf das Wohl Aller geleiteten Abficht
aufrecht zu erhalten. Diese Feststellung ist für uns sicher nicht bloß
betrüblich, sondern gegenwärtig sogar höchst tröstlich. Denn indem
wir wissen, daß bei der Gestaltung des modernen
Gesellschaftsorganismus rein irdische Gesichtspunkte
maßgebend waren und auch gar nichts von jenem Geist, der
dem armen Bruder aufhilft, stehen wir dieser
Gesellschaftsordnung fremder gegenüber und find eher bereit,
dieselbe zu bekcimpsen und auf fie einzuwirken aus dem
Geiste heraus, der von Jesns ausströmt.



— 102 —

Also das Leben ging seinen Weg und dieser führte neben den

Kirchen vorbei und fein innerstes Agens waren die eigennützigen Triebe
des Einzelnen, die die aller Bande ledige Vernunft als furchtbare
Dienerin gebrauchten. Diefe Triebe, deren Wirklichkeit und deren
Gewalt zu verkennen der verhängnisvollste Irrtum unserer Zeit ist,
haben gierig alle neuen Möglichkeiten ausgebaut und zwar durchaus,
wie es in ihrer Art liegt, ohne Rücksicht auf die Allgemeinheit, ohne
Rücksicht auf den Mitmenschen. Dabei lieferten die Naturwissenschaften
immer neue Hilfsmittel und zerstörten, durch ihre von keinen
erkenntnistheoretischen Bedenken gehinderte Naturphilosophie gewaltsam die

Scheu der Menschen vor allem Unbegreiflichen, wie es sich besonders
in der Persönlichkeit eines jeden Menschen darbietet. Die Technik
verwertete die Ergebnisse der Naturwissenschaft in genialer Weise und
schuf riesige neue Industrien, die unter der Mitwirkung des keine

Hindernisse mehr kennenden Verkehrs, sich rasch entwickelten, aber nicht
durch Staatsraison in weisen Bahnen gehalten, damit die berechtigten
Interessen der Bürger als Menschen (im edelsten Sinne verstanden)
nicht verletzt würden, sondern diese Entwicklung hatte znr Triebfeder
einzig und allein die Gewinnsucht des einzelnen Unternehmers, die

gewalttätig und rücksichtslos jede Einschräkung der freien Produktion
als eine Schädigung des Nationalreichtums proklamierte. Dieses
ungehinderte Regime des nackten Materialismus, der sich freilich im
Liberalismus in ein berückendes Gewand von idealer Weltbeglückung
zu kleiden wußte, hatte zur Folge — naturgemäß — jene materialistische

Denkart, die gegenwärtig hoch und niedrig beherrscht und das

ganze menschliche Leben unter dem Gesichtswinkel des Sinnengenusses
und des diesen Genuß ermöglichenden Geldgewinnes betrachtet. Daß
eine solchermaßen vollständig am Gedeihen des unabhängigen Individuums

orientierte Gesellschaftsordnung eine Vernachlässigung aller
wirtschaftlich und moralisch Schwachen zu Folge haben mußte, ist zu
begreifen. Die rein auf den Geschäftsgewinn abzielende Produktionsweise

der neuen Jndustrieen mußte mit Notwendigkeit zu einer innern
Entfremdung der Menschen der einzelnen Gesellschaftsklassen führen,
wie sie früher nie bestanden hatte. Das Geld schob sich als etwas
Unpersönliches zwischen die Menschen, so daß der Unternehmer nur
zu bald sich abgewöhnte, mit Menschenseelen zu rechnen und ihren
Freuden und Leiden, sondern mit Menschenhänden, die seine Maschinen
bedienten. Was die zugehörigen Menschen dachten und hofften, brauchten
und wünschten, konnte ihn nicht interessieren, weil diese Privatangelegenheiten

das Geschäft nichts angingen, ja, dessen Profit eher gefährdeten.
Dabei wurden immer weitere Kreise der Bevölkerung in die neuen
Erwerbsarten hineingezogen und es bildete sich der Stand des
Lohnarbeiters heraus, das moderne Proletariat. Diese Lohnarbeiter, die

nichts ihr eigen nennen, als ihre Arbeitskraft, sahen nun, daß die

Industrien gewaltige Gewinne abwarfen und den Unternehmern neben

ihrer freilich oft ebenfalls fehr angestrengten Arbeit ein luxuriöses



— 103 —

Leben erlaubten. Sie sebst mußten 10—12 Stunden täglich arbeiten,
um schließlich doch zu nichts zu kommen. Zudem lösten sich unter >

dem Druck der Arbeit die Familienbande. Da der Verdienst des
Mannes meistenteils nicht ausreichte (und je länger je weniger
ausreicht), um eine Familie zu erhalten, mußte die Frau ebenfalls
verdienen, nicht weniger die Kinder. Ja, Frauen und Kinder wurden in
vielen Industrien als billigere Arbeitskräfte sogar bevorzugt. Die
Grundlage des schönen Vertrauens von Mensch zu Menfch wurde fo
mit der Familie zerstört. Alle gerechten Forderungen der Arbeiter auf
mehr Lohn, auf ein menschenwürdigeres Dasein wurden von den
Unternehmern abgewiesen, mußten meist von ihnen abgewiesen werden, um
des Geschäftes willen. Denn höher als das einzelne Menschenglück
stand und steht das Geschäft, höher als die Menschenseele steht der
Reichtum des Landes.

Die Vertreter des Christentums resp. der christlichen Kirchen
paßten sich diesen Zeitumständen an. Sehr selten erhob sich eine
Stimme des Protestes gegen die durchaus unchristliche Art, wie tausende
von Menschen schandbar ausgebeutet und um Gesundheit an Leib und
Seele betrogen wurden. Dem Volk wurde gepredigt, es solle sein Kreuz
tragen und sich trösten mit der Aussicht auf ein ewiges Leben oder
mit dem „strahlenden Morgenrot" kommender Zeiten, in denen die

Menschheit ganz frei, ganz gleich, ganz brüderlich fein werde. Jesus,
der Schmerzensmann, und Jesus, der idealistische Seher wurden recht
eindringlich vor Augen gemalt.

Die Menschen aber hungerten und dürsteten nach Gerechtigkeit
und gingen zu taufenden unter der entsetzlichen Not des Alltags zu
Grunde. Sie sehnten sich nach Zuständen, in denen sie statt Lasttiere
Menschen sein könnten. Die offiziellen Kirchen aber hatten für dieses '/>
Not kein Ohr oder kein Verständnis.! Auf der andern Seite nahm
die Knechtung durch die selber vom Kapitalismus geknechteten
Unternehmer immer härtere Formen an. So sahen sich die Arbeiter von
allen Seiten verlassen. Da schlössen sie sich unter einander umso enger
zusammen und eine nene frohe Botschaft wurde ausgerufen: Proletarier
aller Länder, vereinigt Euch! Und sie vereinigten sich. Langsam
gewannen die Organisationen an Boden. Und nun schrien diese Arbeiter
ihre Not in die Welt hinein und belegten zahlenmäßig ihre Behauptungen.

Eine grenzenlose Not! Auf einmal mußte man fühlen, daß
unter der goldenen Oberfläche der heutigen Kulturwelt ein grauenhafter
Abgrund voll menschlichen Elendes gähnt. Und ob die besitzenden
Klassen sich zehnmal wieder abwandten und im leichten Lebensgenuß
oder in liebgewordener Arbeit die Schrecken der „Unterwelt" zu
vergessen suchten, diese Schrecken nahmen zu, sie nehmen heute noch zu
und die furchtbarste Wirklichkeit grinst hinter den Larven hervor, die
wir dem Leben vorgebunden haben. Und nicht wenige sind, die
erkennen in diesem Sturm der Enterbten auf die besitzende Welt ein
Drängen Gottes, des Allwaltenden, der nns Menschen aus dem luftigen



— 104 —

Reich unserer Ideen und Spekulationen auf dem Boden der Wirklichkeit
zurückrufen will: da seid Christen, nicht in Euren Kirchen und nicht
hinter dem warmen Ofen und am besetzten Tisch. Und über allem
Theologengezänk und Kirchenchristentum mit seinen Ambulanzen an
guten und gemeinnützigen Werken erhebt sich ein Schrei: Wer hilft
den Menschen zu ihrem Menschenrecht, Gottes Kinder sein zu können?
Wer kennt eine Macht, die stärker ist als die Macht, die gegenwärtig
die Völker erwürgt, die sich unter ihr Joch begeben haben, stärker
als der Kapitalismus?

Da also stehen wir: in dieser Welt, die nur von Wirklichkeiten
getrieben wird und die sich weder an geistreiche Ideen noch an
altheilige Formeln kehrt, srägt es sich: vermag jener Geist, der in Jesus
Christus die Welt überwand, heute noch Menschen zu erfassen, daß
sie sich um ihres innern Lebens willen als eine streitbare Macht gegen
die irdischen Mächte stellen? Darauf kommt es an. Was nützt es,

wenn mir die religiösen Erlebnisse früherer Zeiten vernunftgemäß in
uns rekonstruieren und diese Rekonstruktion als wirkliches Leben
ausgeben, indem wir uns vorreden, daß ganz ähnliche Gefühle auch in
unserm Herzen sprechen! Was hilft es nns, wenn wir von Gott,
„der festen Burg" singen oder „Jesus Christ mein Leben", aber wir
flüchten nicht in jene Burg, sondern lassen uns von dem ganzen,
verlockenden Leben mitreißen und Jesns bleibt nichts anderes als ein
hübsch aufgeputztes Idol, das wir in der Sonntagsstube unseres
gedanklichen Lebens aufgestellt haben! Was nützt die liebvollste, hin-
gebendste Kleinarbeit unserer Pfarrer und anderer Kirchenleute, wenn
wir das Große darüber versäumen, nämlich sür Gott die Welt zu
gewinnen in ihren großen Ordnungen, indem wir nns der
gegenwärtigen Entwicklung des Kapitalismus als dew Wurzel alles Uebels
in den Weg stellen? Das ist die Frage an uns: lebt Ihr in Gott
und Gott in Euch, wirklich und wahrhaftig, heilig und gegenwärtig?
Dann muß dieses Leben mit Gott auch sichtbare Früchte tragen. Dann
zeigt, daß er Ench lieber ist als Euere Behaglichkeit und Euer gutes
Auskommen. Was hilft es den Menschen, wenn wir sie vertrösten
auf eine Ewigkeit, deren Nähe und Wirklichkeit sie nicht empfinden
können! Sie müssen die Macht des Ewigen an uns sehen. Gott mnß
eine Gewalt werden in der Welt, indem wir für ihn gegen die Welt
ankämpfen. Das Christentum muß eine Macht werden, mit der die
andern Mächte rechnen müssen, ja, die die^mVern Mächte überwindet.
Dazu muß es aber Wirklichkeit sein, kein Symbol, das wir in den

Kirchen verwalten und in gelehrten Büchern auslegen, kein Ideal,
dessen Utopien unsicher und schwankend sind. Es muß Wirklichkeit
werden, wie es in Jesus Christus Wirklichkeit war, der mit ungeheurer
Wucht gegen die damaligen Verhältnisse angegangen ist. Wie hat er
den Götzen Mammon unnachsichtlich angegriffen, ganz ohne Rücksicht
auf die „berechtigten Interessen der beteiligten Kreise". Freilich diese

beteiligten Kreise haben ihn dafür an's Kreuz geschlagen. Hätte er



— 105 —

das Evangelium verkündet, wie wir es jetzt verkünden, zahm und frisiert
und in Anpassung an die tatsächlichen Verhältnisse, sie hätten ihn ruhig
machen lassen, den guten Rabbi aus Nazareth, gerade wie sie uns
jetzt machen lassen und über die eingebildeten Narren die Achseln zucken,
die sich so wichtig machen und die doch nebenaus geschoben sind. Denn
täuschen wir uns nicht: wir Kirchenleute von heute werden nicht mehr
Ernst genommen. Warum? Weil wir nicht Ernst machen mit den
von uns behaupteten Heilswahrheiten. Und doch, es muß Wirklichkeit
sein, das Christentum — es sei, wie es ist, oder es ist nicht —
Wirklichkeit wie es in Paulus Wirklichkeit war und in jenen Märtyrern
der ersten Jahrhunderte, wie es Wirklichkeit war in jenen irischen
Mönchen, die aus den Einöden unseres Landes blühende, fruchtbare
Gefilde zauberten, es muß Wirklichkeit fein wie in Franz von Assisi,
der um seines Gottes und Heilandes willen auf den ganzen Luxus seiner
Zeit verzichtete, wie in Luther, der die Welt aus den Angeln hob, wie
in Zinzendorf, wie in allen, die durch den Geist, der in ihnen war,
durch den Geist, der sich seiner Einheit mit der über- und außerweltlichen

Persönlichkeit Gottes eins weiß und darum der Welt gegenüber
gefeit dasteht, die also durch diesen Geist getrieben wurden, einzuwirken
auf die Regelung der menschlichen Beziehungen und gesellschaftlichen
Zustände, die durch diesen Geist eine Macht wurden, mit der die Mächte
der Welt rechnen mußten. In wie fern uns symbolische Fassungen des
in uns pulsierenden Lebens zur Weiterleitung unserer Gedanken dienlich
sein können, muß die Erfahrung lehren. Ebenso wird es eine Sache
der Erfahrung sein festzustellen, in wie fern uns das Rüstzeug der
Geisteswissenschaften aller Art nützlich sein kann in dem nötigen Kampf.
Wichtig ist einstweilen, daß wir einsehen lernen, daß
Symbole und Ideale und Ergebnisse der wissenschaftlichen

Forschung (der historisch kritischen sowohl wie der
sozialen und psychologischen) Hilfsmittel find für die
Ausbreitung des christlichen Lebens, niemals aber dieses
Leben sebst oder sein Ziel und Zweck. Welche von diesen
Mitteln ein jeder bevorzugt, ist eine Frage der Methode und des
persönlichen Gefühls. Ueber allen methodischen Fragen steht aber die

Frage der Zeit: Wie könnt Ihr dem Menschen seine Seele erretten
vor der Wucht des alles persönliche Leben erdrückenden Kapitalismus,
vor dem Locken des Mammonismus und vor der auflodernden Gewalt
der wildesten Sinnlichkeit. Das ist die Frage für jeden Christen, die
Aufgabe für jede Kirche. Und wir haben die Antwort, wenn wir
den lebendigen Gott haben, den Gott, der uns keine Ruhe läßt, der
uns hinein treibt in eineu entschiedenen und bewußten Kampf gegen
alle Mächte der Welt, vor allem gegen den Kapitalismusl^ 'Denn wer
die heutige kapitalistische Gesellschaftsordnung gelten läßt und die
Gewißheit eines persönlichen Gotteslebens behauptet, versteht sich selbst
nicht, sondern befindet fich in einer einseitigen Täuschung. Neben
dem Kapitalismus gilt es zu bekämpfen die Prostitution, den Alko-



' ' - 106 —

Holismus, das Herren- und Damentnm, das jede produktive Arbeit
ablehnt u. s. w. O, sagt nicht: diese Dinge hat die christliche Kirche
immer bekämpft. Das ist nicht wahr.! Wohl hat sie gelegentlich
mehr aber weniger deutlich dagegen gepredigt oder sich noch lieber
rein akademisch mit allen diesen Erscheinungen des Lebens
auseinandergesetzt. Aber den Kampf gegen diese irdischen Mächte
organisiert hat sie nicht, hat nicht die Massen zusammengefaßt und
begeistert für einen „neuen Himmel und eine neue Erde". Sie hat ein
unwirkliches, traumhaftes Christentum gepflegt. Wehe ihr, wenn sie
sich jetzt nicht aufrafft, wenn sie in ihrer Gesamtheit den Ruf Gottes
nicht hört. Denn ich glaube, daß Gott uns ruft, daß wir uns erheben
sollen gegen die Welt. Er hat uns das rechte Wort gegeben, das alle
Höhen und Tiefen durchleuchtet, das der Wahrheit gemäß wertet, was
auf Erden ist. Wir müssen dieses Wort brauchen als einen Wertmesser,
nicht bloß als einen Talismann. Und wir müssen dem Wort die Tat
folgen lassen: wir müssen organisieren und die O^oMnjWonen stärken,
nicht um die Kirche zu befestigen und unser Anfehen und unsere Macht
zu vergrößern, sondern um mit unsern Kräften in dieser armen Welt
drinnen Raum zu schaffen, daß das Licht von oben die Seelen wieder
trifft und wärmt. H. Bader.

Ein Vraum.

M^in Traum. Vor mir ein Knecht des höchsten Herrn.

„Hier ist ein reiches Land. Das schenk ich dir.

Regier' es, laß es Kraft und Liebe fühlen."

„Ja Herr," so sprach ich. Doch ich sah um mich

Rings eine graue Wüste, öd' und furchtbar.

Da schrie ich nach dem Boten. Doch von ferne

Klang nur noch feines Rufes ernster Ton:
„Das ist die Wüste. Schaffe die Oase!"

Gottfried Bohnenblust.


	Christentum als Ideal, Symbol und Wirklichkeit : ein Rückblick und ein Ausblick (Schluss)

