
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 3 (1909)

Heft: 3

Buchbesprechung: Ein theologisches Buch

Autor: Liechtenhan, R.

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


— 78 —

von seiner ganzen Umgebung zu betrachten und damit den Sinn
geweckt für die rätselhaften Erscheinungen des Jneinandergreifens alles
Naturgefchehens, ein weites Feld eröffnend für die vielversprechende
junge Wissenschaft der Biologie.

Der Wert jeder echten Forschung beruht im Bahnschaffen, nnd
Darwin war ein Bahnbrecher. Auch vom religiösen Standpunkt aus
können wir ihn als solchen voll und ganz anerkennen. Die von ihm
ausgehende Vertiefung des Verständnisses der Naturzusammenhänge
hat auch auf manche religiöse Vorstellungen befreiend gewirkt. Die
Abstammung des Menschen vom Affen, eine Forderung jeder
konsequenten, nicht nur der Darwin'schen Entwicklungslehre, nur von ihm
zuerst klar ausgesprochen, war wohl zuerst in den Augen vieler Christen
ein schweres Aergernis. Aber die Anschaunngen haben sich geklärt.
Man hat einsehen gelernt, daß der Wert des Menschen durch eine

solche Theorie, auch wenn sie einmal zur wissenschaftlich bewiesenen
Tatsache werden sollte, nicht herabgemindert werden kann, daß das, was
ihm das Bewußtsein seiner ewigen Bestimmung gibt, nicht davon
berührt, überhaupt nie Gegenstand der Wissenschaft werden kann, da
diese auf das Gebiet der sinnlichen Erfahrung beschränkt bleibt. Das
Loslösen des religiösen Lebens vom Unwesentlichen mußte naturgemäß
eine Erhöhung seiner Kraft im Wesentlichen mit fich bringen. So
war der Ansturm, den der Materialismus mit der Waffe des Darwinismus

gegen die Religion unternahm, auch für sie von Segen; heute
kann der Christ freier als vielleicht je der Wissenschaft ins Auge sehen
und sich von ihr hinführen lassen zum Verständnis und zu immer
sicherer Beherrschung der Natur. Wilhelm Brenner.

6in ideologisches Such.

FF las geht ein solches die Leser der Neuen Wege an? Haben
nicht die Theologen mit ihre,, SpitWidigkeiten nnd Zänkereien
viel dazu beigetragen, weiten Kreisen auch die Religion selbst

zu verleiden? Suchen nicht viele in unserem Blatt gerade solche
Erörterungen, wo nicht mehr die Theologen mit ihren Angelegenheiten
die Laien langweilen, sondern wo sie ihnen ihre Laienprobleme
abnehmen und klären? Bielleicht haben sie gerade das gegen uns,
daß wir noch nicht genug aus unserer theologischen Haut
herausgeschlüpft sind.

Aber eben solche Leser möchte ich für dieses theologische Buch
interessieren. Ich meine Prof. Paul Wernles Einführung in das
theologische Stndium (Tübingen, Mohr, 515 S., Preis Fr. 9. 45). Also
gerade ein Bnch, das für Theologen, in erster Linie für Studenten
geschrieben ist, aber auch dem Pfarrer im Amt, der ja noch nicht aus-



— 79 —

studiert haben sollte, dienen will; ein Buch, um das sich scheinbar
der Laie gar nicht zu kümmern braucht. Aber eben nur scheinbar.
Es will recht gebildete Theologen heranbilden helfen, und das
Wesen recht verstandener Bildung besteht in der Fähigkeit, Hauptsachen
und Nebensachen zu unterscheiden. Wenn die Theologen dieses Ziel
erreichen, so haben sie das abgelegt, was sie bisher den Laien so

ungenießbar machte.
Der Titel des Buches gibt seinen Zweck an: Einführung in

das theologische Studium. Den eigentlichen Inhalt aber müßte man
formulieren: Einführung in die Probleme der theologischen Wissenschaft.
Also doch Theologenprobleme statt Laienprobleme? Ja und nein.
Allerdings Probleme, durch die sich nur der Theologe hindurcharbeiten
muß, aber nicht aus Sport oder Verschrobenheit oder Liebhaberei
unfruchtbarer Spitzfindigkeit, fondern gerade damit sich der Laie nicht
damit abzumühen braucht. Das Buch will Sachverständige auf dem
Gebiet der Religion heranbilden helfen, die eben mit Hilfe ihrer gründlichen

Sachkenntnis den Laien in ihren Fragen und Nöten zu Hilfe
kommen können, den Laien, die manchmal mit ihrem Suchen und
Fragen vor Schwierigkeiten stecken bleiben, die bei näherm Zusehen
gar keine sind. Es hat einmal jemand das Wort vom stellvertretenden
Leiden des Theologen geprägt. Er soll alle die Gefahren und Schwierigkeiten,

die dem christlichen Glauben teils aus Welt- und Menschenwesen,

wie sie immer sind, teils aus den speziellen Erkenntnissen und
Geistesrichtungen unserer Zeit, also die ewigen und die modernen Nöte
am eigenen Leibe durchkosten, unter fleißigem Forschen, ernstem
Nachdenken und tiefer Erregung feines Innersten; und je schwerer er stch selbst
das gemacht hat, umso leichter kann er es Andern machen. Natürlich die
persönliche Entscheidung für oder wider das Göttliche kann und will er
niemandem abnehmen. Gegen nichts kämpft Wernle so entschieden, wie
gegen die Apologetik der falschen Konzessionen, die das Christentum feines
Ernstes und damit auch seiner Herrlichkeit entkleidet, um es jedem seichten
Bildungsphilister und jedem bequemen Lebemann mundgerecht zu
machen. Aber manche Steine liegen auf dem Weg zu dieser
Entscheidung, über die so oft schon Laien gestolpert sind, daß sie nicht
mehr weiter mochten. Die Theologen, die ihnen dieselben — dogmatische
Lehrgesetze und kirchliche Ansprüche — zum guten Teil selbst auf den

Weg geworfen haben, sollen sie ihnen nun auch wegräumen. Und
wir wagen zu hoffen, daß Studenten, die sich von diesem Ratgeber
leiten lassen, nun auch besser erkennen, worauf es ankommt und
dadurch den Laien auch mehr sein können. Nicht weniger Theologie,
sondern mehr und gründlichere Theologie tut not.

Die Theologen wissen, daß ihr Studium bei den Gliedern der
andern Fakultäten als das leichteste gilt und darum mit einer gewissen
souveränen Verachtung behandelt wird. Daran ist soviel richtig, daß es

nicht so ungeheuer viel braucht, um gerade noch durch das Examen zu
schlüpfen. Wenn aber einmal ein Jurist oder Mediziner stch die Mühe



— 80 —

nehmen wollte, in dieses Bnch hineinzublicken, sv würde er sich bald
überzeugen, daß recht Theolvgie zu studieren eine große Arbeit ist.
Ja, wer mit normaler Schaffenskraft begabt alle die hier erwähnten
Probleme gründlich durcharbeiten wollte — das verlangt natürlich
Wernle auch nicht — fo würde er kaum vor dem Schwabenalter zu
einem Abschluß gelangen. Man muß fich nur wundern, daß ein Mann
sich einen solchen Einblick — nicht bloß Ueberblick — über alle theologischen

Disziplinen verschaffen konnte. Ein Mensch, wie Leibniz, dessen

Geist noch alle Wissenschaften umspannt hat, ist heute gar nicht mehr
denkbar. Wir sind auch innerhalb der einzelnen Wissenschaft schon so

ins Fachfpezialistentum geraten, daß wir über eine solche
Gesamtdarstellung von Herzen froh sein müssen.

Noch ein weiteres Vorurteil gegen die Theolvgie ist stark
verbreitet. Wie erregt es im Theater jedesmal Beifall und Heiterkeit,
wenn im Faust in der Schülerszene Mephisto die Worte: „Theologie
ist eine Wissenschaft ..." in einem Ton des sarkastischen Zweifels
spricht und mit höhnischen Achselzucken begleitet! Man traut eben dem
Theologen zu, daß er mit gebundener Marschroute forsche und mit
großer Kunst und kleinen Betrügereien die Untersuchung auf das gewollte
Resultat hinzuleiten verstehe. Die das glauben, sollten sich von Wernle
eines Bessern belehren lassen. Deutlicher kann man nicht sagen, daß
es dem Theologen nur auf die Wahrheit ankommen darf. Kein
Gedanke an die kirchliche Verwendbarkeit soll das reine Wahrheitsforschen

durchkreuzen. Wernle weiß wohl, daß er künftige Pfarrer und
nicht Privatdozenten vor fich hat, aber das darf nie bedeuten, daß der
unerbittlichen wissenschaftlichen Strenge auch nur im Geringsten etwas
abgebrochen werde. In diesem Sinne steht er entschieden auf dem

Standpunkt der „Unkirchlichkeit der Theologie." Natürlich leugnet er
nicht das Dasein von Theologen, die sich vor der Wahrheit sürchten,
wie ja diese Figuren auch in andern Fakultäten nicht fehlen; er bildet
fich auch nicht ein, ste aus der Welt schaffen zu können. Aber daß
die Religion von der Wahrheit nichts zu fürchten habe, vielmehr von
ihr nur gewinnen könne, ist seine Grundvoraussetzung.

Daneben allerdings postuliert er noch einen andern Grundpfeiler:
Die Ehrfurcht vor dem Gegenstand der Forschung, den Sinn für
die Eigenart der Religion, eine gewisse Kongenialität. Zu dieser
Ehrfurcht gehört nun auch, daß man die Religivn nichts anderes sein läßt,
als sie ist und selbst sein will, daß man keine orthvdoxen oder liberalen
Vorurteile an sie heranbringt, keine Fordernng, daß sie mit diesem
philosophischen Dogma oder jenem Kulturbedürfnis fich müßte in
Einklang bringen lassen. Verbindung des rücksichtslosesten Wahrheitsernstes

und Wahrheitsmutes mit der vollen Kraft und Eigenart des

religiösen Lebens, das ist Wernles Programm, das er in unsern
verschiedenen theologischen Lagern noch nicht verwirklicht sieht. Natürlich
liegt es ihm sern, zu behaupten, daß auf konservativer Seite nur
Unehrlichkeit und auf kritischer nur furchtlose Wahrhaftigkeit und Selbst-



— 81 —

ständigkeit daheim sei. „So brauche ich auch kaum zu versichern, daß
ich persönlich den größten Respekt vor jedem Altgläubigen hege, der
durch ernste wissenschaftliche Arbeit zu seiner Ueberzeugung gelangt ist,
und umgekehrt keine Achtung vor dem großen Heer liberaler
Nachredner, das ohne Kampf, ja ohne Kenntnis der Gegner auf den
Lorbeeren einer frühern, unterdessen schon längst wieder in Frage
gestellten Forschung ausruht." Natürlich hat nur die Absicht, stch

verfolgt fühlen zn können, aus diesen Worten den Vorwurf zu lesen
vermocht, daß alle liberalen Theologen faule Nachredner feien.
Unumwunden gesteht Wernle dem Liberalismus das Verdieust zu, die
freie Religionsforschung hochgebracht zu haben. Allerdings kann er
ihm den Vorwurf nicht ersparen, daß er sich an Glaubensfreudigkeit
und Liebesenergie vom altgläubigen Christentum übertreffen laste.
Sein Kampf und seine Hoffnung geht auf eine Vereinignng der Vorzüge

beider Gegner unter Abstoßung ihrer Schwächen: „Denn dieser
Liberalismus kann nicht sterben, bevor das unverlierbare Gut, das
er vertritt, die freie Religionsforschung, allgemein und rücksichtslos
anerkannt ist, und jene Orthodoxie kann nicht untergehen, bis das
Tiefe, Beste, für das sie kämpft, das wunderbare Erleben souveräner,
richtender und verzeihender Gottesliebe, auch die Gegner überwältigt
hat." —

Bleiben wir noch einen Augenblick bei diesem Grundsatz der
Ehrfurcht vor dem Gegenstand stehen. Diefer Gegenstand ist hier
nicht, wie der Name Theologie eigentlich sagt, Gott, sondern die

Religion. Das ist das Moderne an dem Buch — Wernle haßt
zwar dieses Wort, aber es läßt sich hente kaum mehr vermeiden. Hier
ist gründlich gebrochen mit dem Wahn, es handle sich heute darum,
die Religion erst zn erfinden oder neu zu erzeugen, und sie lebe^von
der Gnade der Wissenschaft. Sie wird einfach als Tatsache genommen,
der Theologe hat sich zunächst bloß zu versetzen in das religiöse
Leben der Menschheit. Er soll sein Auge auch auf die fremden
Religionen richten. Er soll die Tatsache der Religion vor allem studieren
an ihren schöpferischen Vertretern, den Propheten, Jesus, Paulus,
Augustin, Luther, Schleiermacher. Diese Großen mnß er selbst kennen
lernen, er darf nicht nur über sie lesen. Natürlich muß sie der Theologe

aus ihrer Zeit verstehen; er kann deshalb die Täler zwischen
den Höhen nicht überspringen, er muß die Verbindungslinien, die
geistigen Bewegungen kennen. Aber ein Kennenlernen aus erster
Hand hält Wernle nur auf diesen Höhepunkten für unerläßlich.

Mit großer Energie wird dabei Jesus in den Mittelpunkt
gestellt, da doch sein Leben aus und in Gott die Quelle des religiösen
Lebens nach ihm und anch des unsern ist. Nicht als ob wir ihn
kopieren könnten; das ist ja von vorneherein unmöglich. Aber er ist
der, von dem wir religiös leben und zu dem wir immer wieder zurückkehren.

Diese Darstellung des religiösen Lebens der Menschheit ist die



— 82 —

Aufgabe der historischen Theologie, wozu allgemeine Religionsgeschichte,
Bibelwissenfchaft und Kirchengeschichte gehört. Aber nun darf der

Theologe nicht bei der bloßen Anschauung dieser unendlichen Fülle
stehen bleiben, er muß gruppieren, sichten, erklären und beurteilen.
Und hauptsächlich muß er selbst dazu Stellung nehmen, sich entscheiden,
ob er sich von diesem Strome des religiösen Lebens selbst will ergreifen
lassen. Und das ist nun die Aufgabe der systematischen Theologie.

Wernle weiß wohl, daß die persönliche Entscheidung nicht das
Ergebnis wissenschaftlicher Forschung sein kann. Allerdings verlangt
er zunächst, daß der Theologe aus dem von der historischen Theologie
vorgelegten Stoff sich eine Ansicht über das Wesen der Religion und
speziell des Christentums bilde. Das soll die Entscheidung vorbereiten
helfen, ohne das kann der Theologe auch dem religiösen Leben Anderer
nicht recht dienen. Diese Untersuchung des Wesens des Christentums
stellt ihn nun schließlich vor die Frage, ob es mit seinem Anspruch
auf Wahrheit recht habe; diese Wahrheit ist in der Hauptfache die

Wirklichkeit Gottes und ein realer Verkehr des Menschen mit ihm.
Und die Antwort wird gefunden aus dem Erleben der erlösenden und
beseligenden Kraft des Christentums mitten in der Not und den

Kämpfen des Alltagslebens. Dabei kann uns das Erlebnis der großen
prophetischen Gestalten selbst zum Erlebnis werden, da wir die Kraft
fpüren, die uns von ihnen zufließt. Denn daß es Religion aus erster
und aus zweiter Hand gibt, Propheten und Gläubige, ist eine der
grundlegenden Ueberzeugungen Wernles. Und für diejenigen, die das
religiöse Erlebnis von der Kraft des Evangeliums noch nicht
durchgemacht haben, bleibt, da es unserer eigenen Frömmigkeit noch zu sehr
an Kraft und Reife fehlt, nichts anderes übrig, als sie die Herrlichkeit
des Christenlebens an den großen Gottesmännern, Jesus voran, schauen

zu lassen. „Hier soll es ihnen deutlich werden, daß mit dem Glauben
eine Kraft in unsere Seele eintritt, die das ganze Leben anders schafft.
Dabei ist gerade das menschlich Schwache nicht zn verhüllen, damit
das Reale, Unerdichtete solcher Gotteserfahrung um so Heller wird.
Von Engeln und Geisterwesen geht nie eine erlösende Wirkung aus,
sondern nur von Menschen unserer Art, in deren Kämpfen und Leiden
Gottes Spuren leuchten. Der Anblick solcher gottergriffener Persönlichkeiten

soll in den noch fern Stehenden das Gefühl des Abstands
erwecken und zugleich die Sehnsucht, einen Abglanz solcher Kraft im
eigenen Leben zu erfahren. Hoch und ernst muß das christliche Glaubensideal

ihnen dargebracht werden, ohne jede Vertuschung seiner Härten,
mit der ganzen herben Wahrhaftigkeit der christlichen Selbstbeurteilung
und dem heiligen Ernst der christlichen Forderung, aber freilich auch
mit dem erfrischenden Trost und der Freude echten, starken Gottesbesitzes.

Und dann ift ruhig zu warten, ob aus dem eigenen Herzen
dem christlichen Glaubenszeugnis ein Echo nachhallt, und der Ruf fich

regt: das ist es, was ich brauche, was allein mich ganz wahrhaftig
und doch ganz frendig — froh der verzeihenden Gotteslicbe — macht,



— 83 —

das, worauf meine Seele hin geschaffen ist nnd in dem sie erst die

Gesundheit des wahren Lebens findet."
Die persönliche Entscheidung ist „ein Ja oder Nein nicht des

Verstandes, jedenfalls nie allein, sondern einer ganz andern psychischen
Kraft. Glaube lebt letztlich durch nichts anderes als durch Glauben.
Der sittlichen Betrachtung erscheint er als eine Tat der Freiheit, ein
heroisches Wagnis Es gilt die ganz persönliche Antwort auf die

Frage, ob unser Leben Sinn und Wert haben soll oder nicht, ob wir
es als unfreie Naturmechanismen führen sollen oder als freie Kinder
Gottes, ob Gott, d. h. der Gute, der Treue, der Heilige das letzte
Wort zu sagen haben soll oder ein unpersönliches grausiges Verhängnis.
Wobei freilich dem rückschanenden religiösen Glauben gerade dieser
Freiheitsentscheid als Geschenk und Wunder erscheint, als ein
Getrieben- und Getragenwerden von unsichtbaren Gotteskräften."

Wie oft schon ist das Schlagwort: undogmatifches Christentum
ausgegeben worden! Wenn es bloß sagen will, daß Religion und
Theologie zweierlei, daß das Christentum Leben und nicht Lehre fein
soll, so stimmt ihm Wernle, wie die oben zitierten Worte zeigen, zu.
Er weist es aber als große Oberflächlichkeit ab, wenn es sagen will,
daß der so entstandene Glaube keine Denkarbeit mehr nötig habe.
Nur handelt es sich dabei nicht um eine logische Konstruktion des

Glaubens, sondern um die Gewinnung einer einheitlichen
Weltanschauung vom religiösen Erlebnis aus, um eine Einordnung
desselben in das übrige Erleben nnd Erkennen, um seine Rechtfertigung
durch Gründe, die auch intellektuell ein gutes Gewissen geben können.
Ohne solche Denkarbeit, ohne solche Weltanschauung, in der das Eigenleben

der Religion feinen Platz behauptet, schnitte sich das Christentum
seinen Einfluß auf das moderne Geistesleben völlig ab.

Ein dritter Teil der Theologie ist die Anleitung zur praktischen
Verwertung der gewonnenen Einsichten im Kirchendienst. Es ist für
unsere Zeit bezeichnend, daß Wernle diesem Teil eine Erörterung über
das Existenzrecht der Kirche voranschickt. Gerade diese Partie (S. 441 ff.)
sei Laien zur Lektüre besonders empfohlen, wie auch die vorhergehenden

Abschnitte über das Wesen der Religion und des Christentums,
über ihre Wahrheit, über die christliche Ethik jedem für Weltanschauungsfragen

interessierten Leser genießbar sind.
Wernle leitet nun seine Studenten an, das Problem der Kirche

so ernst als möglich zu nehmen, und zwar bevor sie in den Kirchendienst

eingetreten sind. Die Verwechslung von Kirche und Reich
Gottes sollte keinem verständigen Leser dieses Buches mehr möglich
fein, die Mängel und Gefahren des Kirchentums werden so klar
ausgesprochen, daß man Wernle unmöglich vorwerfen kann, nur durch
Verschleierung der Schwierigkeiten vermöge er dem Studenten zum
Kirchendienst Mut zu machen. Der Protest der religiösen Unmittelbarkeit

gegen die kirchliche Vermittlung, der Gegensatz des freien vom
Geist Getriebenseius gegen die absichtsvolle kirchliche Reglementiererei



ist ihm wohl bekannt. Er weiß auch, daß das religiöse Leben nicht
an die kirchliche Vermittlung gebunden ist und ist weitherzig genug,
es da anzuerkennen, wo es abseits von der Kirche frei gewachsen ift.
Da er seine Schüler durch das Feuer dieser Kirchenkritik hindurchführt,
bewahrt er ste vor allem Pfaffentum. Aber schließlich macht er ihnen
doch wieder Mut für den kirchlichen Dienst. Er betont den
Gemeinschaftscharakter der Religion, die Notwendigkeit äußerer Organisation
für die pädagogische Aufgabe des Evangeliums in der Welt; alle
andern Bestrebungen organisieren sich heute viel mehr als früher, und
einzig die Arbeit für das Reich Gottes sollte darauf verzichten? Ferner
treiben Wernle zur Anerkennung der Notwendigkeit der Kirche die

schon berührten Gedanken, daß wir erstens unsern Glauben nicht selbst

schaffen, sondern empfangen aus dem kirchlichen Leben her, und daß
wir zweitens nicht Alle Propheten sind und der Vermittlung des

religiösen Lebens an uns bedürfen. Die Kritiker der Kirche wissen
nichts Besseres an ihre Stelle zu setzen. Und schließlich darf auch die

Unvollkvmmenheit der empirischen Kirche vom Dienst in ihr nicht
abhalten; dieser Dienst läßt sich ja auch wohl mit der Arbeit an der

Beseitigung dieser UnVollkommenheiten verbinden.
Damit ist natürlich nicht alles erschöpft, was für Laien an diesem

theologischen Buch interessant ist. Auch ist es selbstverständlich, daß
das tatsächliche theologische Studium hinter dem von Wernle gezeichneten

Ideal weit zurückbleibt. Aber ein Zeichen ift das Buch doch,
daß die Theologie ernstlich bemüht ist, das zn überwinden, was die

Laien gegen sie auf dem Herzen haben. R. Liechtenhan.

Mgemelnbeiten.

DUein Können mnß das Wollen vorangehen. Aber nicht jedes Wollen
D hat ein Können im Gefolge. So vieles ante Wollen verliert fich

in die Weite und Breite, erfteckt sich auf zu vielerlei und bleibt
darum wirkungslos. Das Wollen mnß der alt beliebten Schlachtordnung

gleichen, da die angreifenden Truppenmassen in Keilform
aufgestellt waren. Die Spitze des Keils traf mir einen Punkt, aber diesen

Punkt mit solcher nachstürmenden Gewalt, daß Hoffnung ans Sieg berechtigt

war. So gilt mein Wollen heute auch nur einem Punkte, einer
feindlichen Schlachtlinie und ich rufe Mitstreiter zum Kampfe heran.
Wir wollen keine Allgemeinheiten in Wort und Rede mehr gelten lassen.

Allgemeinheiten können den Erscheinungen nie völlig gerecht werden.
Sie drängen und zwingen unser Denken nach bestimmter Richtung,
und vielleicht ist der Zwang so stark, daß er lebenslang wirkt und
uns des bunten Schauens der Wirklichkeit ans immer beraubt. Ein


	Ein theologisches Buch

